

# جیلِ الفہم

استاذ اعلاء خضرت مولانا حسین بن علی جوادی علامہ

دویچہ مختاب خیر الدار سے  
ملی و حستی فاؤنڈی کا منتخب مجموعہ

مرتبہ

محدث مخداؤ زیدیہ مدرسہ

# مکتبہ راجہ الادین

کتبخانہ روزگار ملکان پاکستان

جدید کمپیوٹر کتابت کے ساتھ

# حبر الرفیع

جلد سوم

حضرت مولانا خیر محمد جalandhri نور اللہ مرقدہ  
و دیگر مفتیان خیر المدارس کے علمی و تحقیقی فتاوی کا منتخب مجموعہ

ہاتھماں

حضرت مولانا محمد حنیف جalandhri مدنظر

جامعہ علوم خیر المدارس ملتان

مرتبہ

حضرت مولانا مفتی محمد انور مدنظر

ناشر

مکتبہ احمدزادیہ ملتان، پاکستان

جملہ حقوق بحق ادارہ محفوظ ہیں

نام کتاب : **چیز الرفتاوى (جلد سوم)**

باہتمام : حضرت مولانا قاری محمد حنیف جالندھری مظلہ

مرتب : مولانا مفتی محمد انور صاحب مظلہ

کل صفحات : ۶۰۸ صفحات

ناشر : مکتبہ امام امدادیہ ملتان ۷۲۸

(Phone No. 061-4544965)

لاہور میں ملنے کا پڑہ

غزنی سٹریٹ اردو بازار لاہور مکتبہ رحمانیہ

کراچی میں ملنے کا پڑہ

قدیمی کتب خانہ آرام باغ کراچی

ضروری گز ارش

اس کتاب کی تصحیح کی حتی الوع کوشش کی گئی ہے۔

اگر اس کے باوجود کہیں کتابتی انلاط انتظار آئیں تو

نشاندہی فرمائیں تاکہ ایڈیشن میں ان کی تصحیح کی جاسکے۔

فجز اکم اللہ احسن الجزاء فی الدارین — (ادارہ)

## پیش لفظ

حضرت مولانا **کمال حنفی** صاحب جاندھری زید محمد سعید

مہتمم جامعہ خیر المدارس - ملکانہ شهر

اد

حمدہ و فضل علی رسولہ الکریم — امال الجد :

اسلام ایک جامع نظام حیات ہونے کے لحاظ سے دُنیا کے تمام مذاہب سے ممتاز ہے اسکی تعلیمات، قرآن حکیم، حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور نعمتہ کرام کی اجتیادی کاوشوں کی شکل میں انسار اللہ قیامت تک محفوظ رہیں گی۔ اس دعویٰ کی صداقت کے لئے ایک دنیں پڑو ہے صدیوں کی شہادت موجود ہے۔ اس عرصہ میں دین کی سرحدوں پر علماء کرام نے ایک وفاداً اور پوکس غلام کی طرح پھرہ دیا ہے۔ قرآن کریم کو (الغوث باللہ) غیر محفوظ کرنے والے ہوں، یا حدیث رسول کو بے وقت پھرلنے والے، فتحہ اسلام کو دورِ ملوکیت کی پیداوار قرار دینے والے ہوں یا احسان و سلوک کو افیون کا نام دینے والے، ان تمام گروہوں کی ستم کیشیوں پر چیرہ دستیوں کا بے جگہی سے مقابلہ کرنے اور رحیمۃ اسلام کا مردانہ دار دفاع کرنے کا شرف داعزاً اگر کسی کو حاصل ہے تو وہ اپنی علماء ربانيین کی جماعت ہے جس نے اپنی بے بضاعتی اور اپنائے زمانہ کی ناقد رشناسی کے باوجود اپنے فرضِ منصبی کو نہ صرف بنجایا بلکہ آئینواليٰ نسلوں کے لئے ایسی بنیادیں فراہم کر دیں کہ اسلام کی عمارت مخالفت کے تند و تیز تھپیڑوں و طوفانوں میں بھی پوری قوت واستقامت سے برقرار رہے۔

عصر حاضر کے جدید تہذیب و تمدن سے جو نئے نئے مسائل اور اشکالات سڑاٹھاتے ہیں اسلام کی روشنی میں اُنکے حل اور قوم کی رہنمائی کے فریضہ سے علماء کرام نے کبھی کو تباہی اور غفلت نہیں کی۔ مغربی تعلیم پاینوائے حلقوں کا یہ الزام کہ علماء عصر حاضر کے تعاصنوں سے بے خبر ہیں صرف اس لئے ہے کہ علماء حق نے تحریک کو بازیچہ اطفال بنانے کی اجازت

بھی دور میں نہیں دی اور نہ ہی دورِ جدید کے "مجہدین" کے فتوذ کا وہ سے مرغوب ہو کر اسلام کے ابدی اصولوں کو متزلزل اور محلِ ترمیم بھہرا یا ہے، باقی انسانی زندگی کی بے شمار جزویات میں پیش آیا۔ ہزاروں مسائل ایسے ہیں کہ عامتہ المصلین نے ان کے حل کے لئے ملک کے معتمد دینی اداروں سے رجوع کیا اور ایسا کبھی نہیں ہوا کہ انہیں جواب نہ دیا گیا ہو یا ان کی تشفی نہ کرانی لگی ہو۔ جامعات کے "دارالافتاء" کے ریکارڈ سے یہ شہادت لی جاسکتی ہے کہ اب تک ہزاروں اشکالات و استفارات کے شانی دُلّ جوابات لاکھوں قلوب کو سکون و طائیت عطا کر چکے ہیں۔

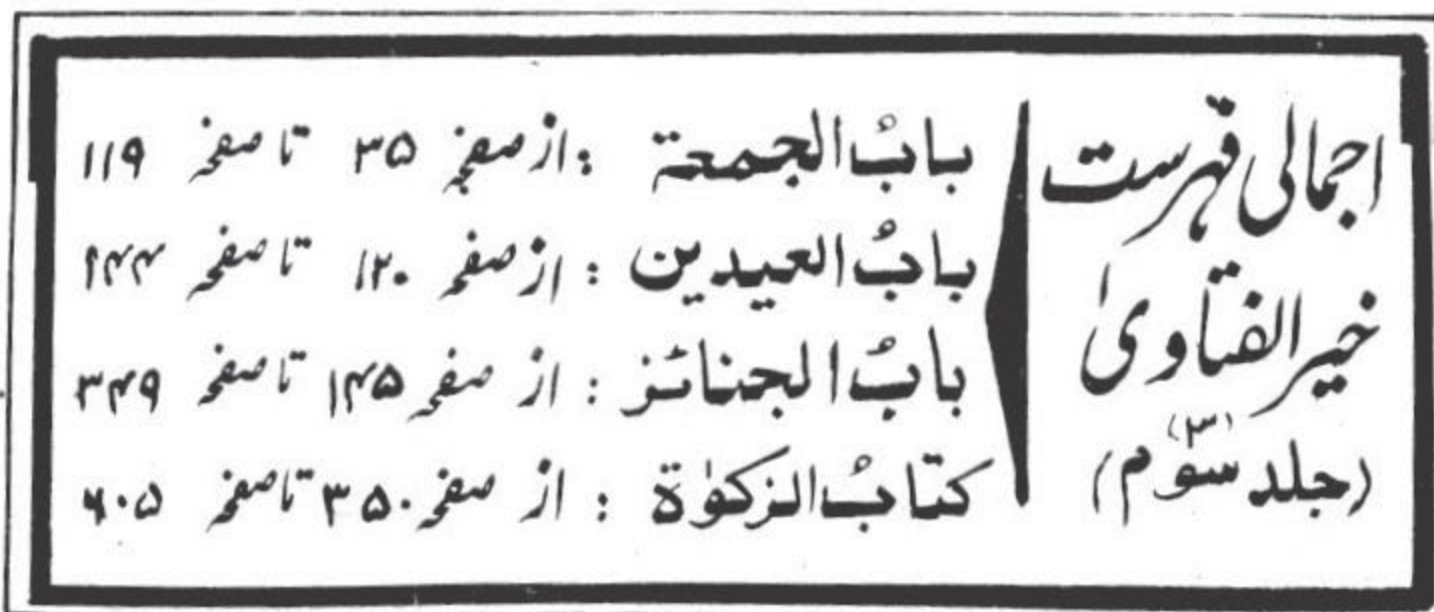
علیاً کرام اور مفہیمان عظام کی اپنی علمی و دینی کاؤشوں کا ایک حصہ "نیرالفتاویٰ" کی شکل میں آپکے سامنے ہے۔ جو ملک کی معروف دینی درسگاہ جامعہ خیرالمدارس کے بانی وہیم عارف باللہ حضرت مولانا نیر محمد صاحب قدس سرہ اور دیگر مفہیمان خیرالمدارس کی چالیس سالہ محسنوں کا پخوار ہے۔ اس قتل اس سلسلہ الذہب کی دو کڑیاں منظر عام پر آچکی ہیں جنہیں اہل علم سے خراج تھیں کے علاوہ ملک و بیردن ملک و میع تعارفی حلقة میسر آیا، ہمارے لئے باعثِ صدِ شکر ہے۔ اب اسکی تیسرا جلد پیش کی جا رہی ہے۔ ہمیں امیکد کہ اہل نظر حسب سابق اس کا استقبال اور قدر افزائی شایان شان کریں گے۔ پہلی دو جلدوں کی طرح جلد ثالث کی ترتیب و مراجعت بھی فقیر العصر حضرت مولانا مفتی عبدالستار صاحب مدظلہ مفتی جامعہ ہذا کی نگرانی اور سرپستی میں جامعہ کے مفتی و استاذ الحدیث حضرت مولانا مفتی محمد اور صاحب دامت برکاتہم نے فرمائی ہے۔

اللہ تعالیٰ ان تمام حضرات کی مسامی جملہ کو قبول فرمائیں انشاء اللہ العزیز کچھ وقف کے بعد جلد رابع بھی منظر عام پر آ جائے گی۔ تمام ناظرین سے التاس سے کرو وہ جامعہ، اس کے کارکنان، اساتذہ کرام اور فتاویٰ کی ترتیب و تالیف کرنیوالوں کو اپنی دعاویں میں یاد فرمائیں۔ اللہ تعالیٰ اس مبارک سلسلہ کو جلد اہل سلام کے لئے نافع اور ذریعہ ہدایت فرمائیں۔ آمین!

والسلام ،

محمد صینیف جالندھری ،

مہتمم جامعہ خیرالمدارس۔ ملتان



# فہرست مضاہین (نیجر الفتاوی) جلد سوم

| صفحہ | بَابُ الْجُمُعَةِ                                                | نمبر<br>شمار |
|------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| ۳۵   | جماع کے لئے دُو خطبوں کا ثبوت                                    | ۱            |
| ۳۶   | خطبہ جمعہ سے پہلے نعمتیں وغیرہ پڑھنا                             | ۲            |
| ۳۷   | خطبہ سُنّتے وقت یکے بیٹھا جائے                                   | ۳            |
| ۳۸   | جماع کی نماز تین مگز بچے درست ہے یا نہیں                         | ۴            |
| ۴۸   | جماع میں خطیب و امام ایک ہی ہونا چاہیتے                          | ۵            |
| ۳۸   | عورتوں کا جمع کے لئے مسجد میں آنامکر دھہ ہے                      | ۶            |
| ۳۹   | جماع کی اذان ثانی کے بعد دُعا رمانگنے کا حکم                     | ۷            |
| ۴۰   | اجتماع عید و جمعہ مُسقط جمعہ نہیں                                | ۸            |
| ۴۱   | اڑھاتی ہزار کی آبادی میں جمعہ درست ہے                            | ۹            |
| ۴۱   | دو ہزار کی آبادی میں جمعہ کا حکم                                 | ۱۰           |
| ۴۲   | دورانِ خطبہ ہاتھ میں عصایلینا                                    | ۱۱           |
| ۴۳   | قریب صغریہ میں جمعہ پڑھا گیا تو ظہراً دا کرنی لازم ہے            | ۱۲           |
| ۴۳   | جو اتنی شہر تھا یا قریب                                          | ۱۳           |
| ۴۴   | شامی کی ایک عبارت سے اردو میں جواز خطبہ پر استدلال اور اسکل جواب | ۱۴           |
| ۴۶   | تحدید ذرا در مصر لفہر سخن راجح نیست                              | ۱۵           |
| ۴۸   | خطبہ جمعہ میں کفار کے لئے بد دعا رکرنا کیسا ہے                   | ۱۶           |
| ۴۸   | عورتوں کا جمع کے لئے آنا درست نہیں                               | ۱۷           |
| ۴۸   | بیع و شراء جمعہ کی کوئی اذان کے بعد حرام ہے                      | ۱۸           |
| ۴۹   | جماع کی اذان ثانی کہاں دی جائے                                   | ۱۹           |

|    |                                                                                                  |    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۴۹ | جمعہ میں کم از کم تین مقتدیوں کا ہونا ضروری ہے — — — — —                                         | ۲۰ |
| ۴۹ | جمعہ کیلئے مسجد کا ہونا ضروری نہیں — — — — —                                                     | ۲۱ |
| ۵۰ | عدم جواز جمعہ فی القری کے بارے میں مجوزین کے شعبہات اور ان کے مُسکت جواب — — — — —               | ۲۲ |
| ۶۲ | جمۃ الوداع میں عرفات میں جمعہ نہ پڑھنے کی وجہ — — — — —                                          | ۲۳ |
| ۶۵ | سفر بحرت میں مدینہ منورہ کے محلہ بنو سالم میں جمعہ پڑھنے کی تحقیق — —                            | ۲۴ |
| ۶۶ | دونوں خطبتوں کے درمیان بیٹھنے کی مقدار — — — — —                                                 | ۲۵ |
| ۶۶ | عید اور جمعہ اکٹھے ہو جائیں تو ایک ہی غسل کافی ہے — — — — —                                      | ۲۶ |
| ۶۸ | غسل جمعہ یوم جمعہ کے لئے ہے یا نماز جمعہ کے لئے — — — — —                                        | ۲۷ |
| ۶۸ | جمعہ کے دوسرے خطبہ میں اردو یا پنجابی میں سائل بتلانا — — — — —                                  | ۲۸ |
| ۶۸ | امام صاحب نے گھر میں ظہر آدا کی اور مسجد میں آکر جمعہ پڑھایا، تو جمعہ صحیح ہوا یا نہیں — — — — — | ۲۹ |
| ۶۹ | ضرورت ہو تو جمعہ کی نماز میں بھی قنوت نازلہ پڑھ سکتے ہیں — — — — —                               | ۳۰ |
| ۶۹ | خطبہ شروع ہو جائے تو سُنتیں نہ پڑھی جائیں — — — — —                                              | ۳۱ |
| ۷۰ | مصر کی مفتی بِ تعریف — — — — —                                                                   | ۳۲ |
| ۷۲ | فوجی معمول کی مشقوں کے لئے دیران جگہ ٹھہرے ہوئے ہوں تو وہاں جمعہ نہ پڑھیں — — — — —              | ۳۳ |
| ۷۳ | خطبہ مسنونہ کی مقدار — — — — —                                                                   | ۳۴ |
| ۷۴ | خطبہ جمعہ سُننا واجب ہے — — — — —                                                                | ۳۵ |
| ۷۵ | شہر سے ڈیڑھ میل دور رہنے والوں پر جمعہ فرض نہیں — — — — —                                        | ۳۶ |
| ۷۵ | جمعہ کے دونوں خطبے برابر ہونے چاہئیں — — — — —                                                   | ۳۷ |
| ۷۹ | جو شخص جمعہ کے التحیات میں شرکیں ہو وہ بھی جمعہ پڑھے — — — — —                                   | ۳۸ |
| ۷۶ | خطبہ جمعہ میں خلفاء راشدینؓ کا ذکر — — — — —                                                     | ۳۹ |

|    |                                                                                |    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۷۷ | قائمین جمعہ فی القریٰ کے دُو مخالفتوں کا جواب                                  | ۳۰ |
| ۷۹ | دیہات کے ایسے بازاروں میں جہاں مستقل سکونتی آبادی نہ ہو وہاں<br>جمعہ جائز نہیں | ۳۱ |
| ۸۲ | جمعہ کے بعد سنتِ مُوکدہ کتنی ہیں                                               | ۳۲ |
| ۸۳ | جمعہ ہر موسم میں اول وقت میں ادا کیا جائے                                      | ۳۳ |
| ۸۴ | مرصد ہی ہے جو مصر سمجھا جاتا ہو                                                | ۳۴ |
| ۸۵ | دُورانِ خطبہ پنکھا کرنا                                                        | ۳۵ |
| ۸۵ | جمعہ کی نیت کر کے اقتدار کی اور امام ظہر پڑھار ہاتھا                           | ۳۶ |
| ۸۶ | جمعہ کے دن دکان کھولنے پر حکومت کا چالان کرنا                                  | ۳۷ |
| ۸۶ | زبانی خطبہ بہتر ہے یا دیکھ کر                                                  | ۳۸ |
| ۸۷ | دیہاتی جمعہ کے دن شہر آجائے تو اس کے لئے جو کا حکم                             | ۳۹ |
| ۸۷ | ناخن وغیرہ کاٹنے کے لئے جمعہ کا دن افضل ہے                                     | ۴۰ |
| ۸۸ | جمعہ کے دن سورہ کہف پڑھنے کا فائدہ                                             | ۴۱ |
| ۸۸ | جمعہ کے دن کافر کو عذاب قبر ہوتا ہے یا نہیں                                    | ۴۲ |
| ۸۹ | جمعہ کے دونوں خطبوں کے درمیان طویل دعا کرنا                                    | ۴۳ |
| ۸۹ | دُورانِ خطبہ کسی کو اشارہ سے خاموش کرانا                                       | ۴۴ |
| ۹۰ | تیماردار ملیفن کے پاس رہے یا جمعہ کے لئے چلا جائے                              | ۴۵ |
| ۹۰ | پہلے سلام کے بعد شرکت کرنیوالے کا حکم                                          | ۴۶ |
| ۹۰ | جو جمعہ کا خطبہ نہ سُن سکا اس کے جو کا حکم                                     | ۴۷ |
| ۹۱ | خطبہ جمعہ کے شروع میں دُو دفعہ الحمد اللہ کہنا                                 | ۴۸ |
| ۹۱ | دونوں خطبوں کے درمیان دُعا کیسے کریں؟                                          | ۴۹ |
| ۹۱ | جمعہ کی بعد یہ سنتوں کے بعد اجتماعی دُعا ر                                     | ۵۰ |
| ۹۲ | جمعہ کے خطبہ میں منکرینِ ختم بثوت کی تردید کرنا                                | ۵۱ |

|     |                                                                                |    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٩٣  | نیتِ جمعہ میں استغاثۃ ظہر کو ضروری قرار دینا ——————                            | ٦١ |
| ٩٣  | دورانِ خطبہ کوئی اعتراض کرے تو اس کا جواب دینا ——————                          | ٦٢ |
| ٩٣  | بوقتِ خطبہ فوت شدہ نمازِ یاد آگئی تو کیسے کرے؟ ——————                          | ٦٣ |
| ٩٥  | مسجد میں تکرارِ جمعہ کا حکم ——————                                             | ٦٤ |
| ٩٥  | کیا جمعہ کے دن قبرستان جانا درست ہے؟ ——————                                    | ٦٥ |
| ٩٥  | بلا خطبہ نمازِ جمعہ کا حکم ——————                                              | ٦٦ |
| ٩٦  | اللّٰهُمَّ اغْفِرْ لِلْعَبَاسِ وَلِوَلَدَةِ الْتَّحْقِيقِ ——————               | ٦٧ |
| ٩٤  | جمع کی سُنْنَتِ گھر میں پڑھنا ——————                                           | ٦٨ |
| ٩٤  | شدید بارش ہو رہی ہو تو جموں کے لئے جانے کا حکم ——————                          | ٦٩ |
| ٩٤  | خطیب کو وضو کی حاجت پسیں آجائے تو کیا کرے؟ ——————                              | ٧٠ |
| ٩٨  | جمع کی نماز کے بعد سوال کرنے کا حکم ——————                                     | ٧١ |
| ٧٨  | نابینا پر جموض مرض ہے یا نہیں؟ ——————                                          | ٧٢ |
| ٩٩  | جمع کے لئے سواری پر آنا بہتر ہے یا پیڈل ——————                                 | ٧٣ |
| ٩٩  | کیا خطبہ اونچا پڑھنا ضروری ہے ——————                                           | ٧٤ |
| ٩٩  | کلام اللہ کی تلاوت جاری رکھیں یا وعظ عسینیں ——————                             | ٧٥ |
| ١٠٠ | خطبہ دیتے وقت دائمیں حاضرین کی طرف نظر کرنا کیسا ہے؟ ——————                    | ٧٦ |
| ١٠٠ | تقریرِ جمعہ سے پہلے ہو یا بعد میں؟ ——————                                      | ٧٧ |
| ١٠٠ | مسافر جمعہ کی اذان سننے کے بعد سفر نہ کرے ——————                               | ٧٨ |
| ١٠١ | مقتدی سائے نابالغ ہوں تو جمعہ کا حکم ——————                                    | ٧٩ |
| ١٠١ | خطبہ جمعہ سے قبل حاضرین کو اسلام علیکم کہنا ——————                             | ٨٠ |
| ١٠٢ | ہوائی جہاز میں جمعہ پڑھنے کا حکم ——————                                        | ٨١ |
| ١٠٢ | جمعہ کے دن بال نمازِ جمعہ سے پہلے ترسوایں یا بعد میں ——————                    | ٨٢ |
| ١٠٣ | جمعہ کی پہلی چار سُنْنَتِ رسول میں قعدہ اولیٰ میں تشریف پر اضافہ کا حکم —————— | ٨٣ |

|     |                                                                    |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۰۳ | جمعہ کی نماز میں مسنون قرأت                                        | ۸۵  |
| ۱۰۴ | تبیغی جماعتوں کا زوال سے پہلے شہر سے جانا                          | ۸۶  |
| ۱۰۵ | جمعہ الوداع عیدگاہ میں ادا کرنا                                    | ۸۷  |
| ۱۰۶ | جمعہ کے سلام کے بعد دعا مختصر ہو یا لمبی                           | ۸۸  |
| ۱۰۷ | جمعہ کے دن کثرت درود کی مقدار                                      | ۸۹  |
| ۱۰۸ | امام کے لئے نماز جمعہ میں آیت سجدہ پڑھنے کا حکم                    | ۹۰  |
| ۱۰۹ | ٹپ سے نشر شدہ خطبہ کا حکم                                          | ۹۱  |
| ۱۱۰ | جمعہ میں اتنی تاخیر ہو گئی کہ ظہر کا وقت ختم ہو گیا تو جمعہ کا حکم | ۹۲  |
| ۱۱۱ | شب جمعہ، جمعہ اور رمضان میں مرنیوالے کو عذاب قبر نہیں ہو گا        | ۹۲  |
| ۱۱۲ | جمعہ میں شرکت سے معدود جمعہ کے بعد ظہرا ادا کریں                   | ۹۳  |
| ۱۱۳ | مختلف بستیاں مل کر جمعہ ادا نہیں کر سکتیں                          | ۹۵  |
| ۱۱۴ | خطبہ میں حاضرین کا درود پڑھنا                                      | ۹۶  |
| ۱۱۵ | نابالغ اگر خطبہ دیدے تو کیا خطبہ جمعہ جائز ہے یا نہیں؟             | ۹۶  |
| ۱۱۶ | حضرت ناؤتھی قدس سرہ اور دیہات میں جمعہ                             | ۹۸  |
| ۱۱۷ | جمعہ فی القراءی کے بارے میں مذہب غیر پر عمل کرنا                   | ۹۹  |
| ۱۱۸ | اذان اول کے بعد درس و تدریس                                        | ۱۰۰ |
| ۱۱۹ | جمعہ بعد بھی تجیر شرقی پڑھی جائیں                                  | ۱۰۱ |
| ۱۲۰ | جمعہ بچے لئے اول آنے سے کوئا وقت مراد ہے                           | ۱۰۲ |
| ۱۲۱ | فخر کی نماز رہ جانے تو جمعہ کی نماز کا حکم                         | ۱۰۳ |
| ۱۲۲ | جمعہ کی رات کو مرنے والے کی تدفین کو جمعہ تک موخر کرنا             | ۱۰۴ |
| ۱۲۳ | جمعہ کے خطبہ میں حاکم وقت کے لئے عدل و انصاف کی دعا کرنا           | ۱۰۵ |
| ۱۲۴ | بوقت خطبہ سر پر عمameہ باندھنا                                     | ۱۰۶ |
| ۱۲۵ | ماہک مزدور کو جمعہ سے روک سکتا ہے یا نہیں؟                         | ۱۰۶ |
| ۱۲۶ | جو شہر قریب صیرہ بن جاتے وہاں جمعہ کا حکم                          | ۱۰۸ |

|     |                                                                   |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۱۳ | جہاں جمعہ دُرست نہیں وہاں ظہر با جماعت پڑھیں                      | ۱۰۹ |
| ۱۱۴ | جمعہ کی ابتدائی سُنیت اگر رہ جائیں تو بعد میں ادا کی نیت سے پڑھیں | ۱۱۰ |
| ۱۱۵ | کیا خطبہ کے لئے منبر ضروری ہے؟                                    | ۱۱۱ |
| ۱۱۶ | نمازوں کی کثرت کی وجہ سے مسجد کی چھت پر جمعہ کا حکم               | ۱۱۲ |
| ۱۱۷ | خطبہ کے لئے قیام فرض ہے یا سُنّت؟                                 | ۱۱۳ |
| ۱۱۸ | بوقت خطبہ سامعین قبل رُخ ہو کر بیٹھیں یا خطیب کی طرف متوجہ ہوں    | ۱۱۴ |
| ۱۱۹ | جہاں کثرتِ اژدھام کی وجہ سے سجدہ کی جگہ نہ ملے                    | ۱۱۵ |
| ۱۲۰ | خطبہ کے بعد اقامت سے پہلے صافیں سیدھی کرنے کے بارے میں کہنا       | ۱۱۶ |
| ۱۲۱ | صرف جمعہ کے دن کا روزہ رکھنا                                      | ۱۱۷ |
| ۱۲۲ | خطبہ کی جگہ قرآن مجید کا روایت پڑھنا                              | ۱۱۸ |
| ۱۲۳ | جمعہ کے دن مقبولیت کی گھٹڑی کا صحیح وقت کون سا ہے؟                | ۱۱۹ |
| ۱۲۴ | وذر الدیع الایت سے جمعہ کے لئے مصر کے ضروری ہونے پر استدلال کرنا۔ | ۱۲۰ |
| ۱۲۵ | جامع مسجد نئی نئی جاتے تو پرانی میں جمعہ ترک کر سکتے ہیں          | ۱۲۱ |
| ۱۲۶ | جمعہ سے پہلے ظہر ادا کر لی تو ظہر ادا ہوئی یا نہیں                | ۱۲۲ |

## بَابُ الْعِيَادَةِ

|     |                                                                 |     |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۲۰ |                                                                 |     |
| ۱۲۱ | تبغیرات عیدین واجب ہیں                                          | ۱۲۲ |
| ۱۲۲ | نمازِ عید زوال تک پڑھ سکتے ہیں                                  | ۱۲۳ |
| ۱۲۳ | جازہ گاہ میں عید کی نماز پڑھنا                                  | ۱۲۴ |
| ۱۲۴ | عید گاہ آبادی کے اندر آجائے تو وہ جبانہ (صحراء) کے حکم میں نہیں | ۱۲۵ |
| ۱۲۵ | تبغیراتِ تشریق فضنوں کے بعد ایک دفعہ کبھی جائیں یا تین دفعہ     | ۱۲۶ |
| ۱۲۶ | نمازِ عید واجب ہے اور اس سُنت سمجھنے والے کی اقتدار کا حکم      | ۱۲۷ |
| ۱۲۷ | "عید مبارک" کہنے کا حکم                                         | ۱۲۸ |
| ۱۲۸ | تبغیراتِ تشریق نمازِ عید کے بعد بھی کبھی جائیں                  | ۱۲۹ |

|     |                                                              |     |
|-----|--------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۲۵ | چھوٹے دیہاتوں میں عید پڑھنے کا حکم                           | ۱۳۰ |
| ۱۲۶ | عیدین کھلے میدان میں ادا کرنا صحت ہے                         | ۱۳۱ |
| ۱۲۷ | جو عید کا خطبہ پڑھے وہی نماز پڑھاتے                          | ۱۳۲ |
| ۱۲۸ | عیدین میں دُعا نماز کے بعد مانگی جاتے                        | ۱۳۳ |
| ۱۲۹ | عید میں اگر دوسرا خطبہ چھوڑ دیا تو عید کا حکم                | ۱۳۴ |
| ۱۳۰ | عیدین کے بعد مصافحہ کرنا                                     | ۱۳۵ |
| ۱۳۱ | عیدین میں خطبہ کے بعد دعا کا کسی درجہ میں بھی ثبوت نہیں      | ۱۳۶ |
| ۱۳۲ | عذالا خاف عیدین میں تبکیرت زوائد چھٹے ہیں                    | ۱۳۷ |
| ۱۳۳ | اگر امام نے چھٹے سے زائد تبکیریں کیں تو نماز ہو گئی یا نہیں؟ | ۱۳۸ |
| ۱۳۴ | عیدین میں تبکیرت زوائد کے بعد شامل ہونے والا تبکیرت کب کہے   | ۱۳۹ |
| ۱۳۵ | عید کا خطبہ پہلے پڑھ دیا تو عید کا حکم                       | ۱۴۰ |
| ۱۳۶ | عید گاہ جاتے ہوئے تبکیرت جہرًا پڑھیں یا سرًا                 | ۱۴۱ |
| ۱۳۷ | پہلے دن عید الفطر نہ پڑھ سکیں تو دوسرے دن پڑھنے کا حکم       | ۱۴۲ |
| ۱۳۸ | خطبہ عیدین کے درمیان چندہ جمع کرنا                           | ۱۴۳ |
| ۱۳۹ | عیدین میں منون قرات                                          | ۱۴۴ |
| ۱۴۰ | عید کے دن ہر ایک کے لئے ہنا مستحب ہے۔                        | ۱۴۵ |
| ۱۴۱ | فاتحہ پڑھنے کے بعد تبکیرات یاد آئیں                          | ۱۴۶ |
| ۱۴۲ | کیا عید الاضحیٰ کی نماز کے بعد گھر ۲ کروافل پڑھنا مستحب ہے   | ۱۴۷ |
| ۱۴۳ | عید کے چاند کے بارے میں ریڈیو کی خبر کا حکم                  | ۱۴۸ |
| ۱۴۴ | عید سے پہلے نوافل پڑھنے کا حکم                               | ۱۴۹ |
| ۱۴۵ | امام نے بے وضو عید پڑھا دی تو کیا کیا جاتے؟                  | ۱۵۰ |
| ۱۴۶ | جونماز کا عادی نہ ہوا س کا عیدین میں شریک ہونا               | ۱۵۱ |
| ۱۴۷ | عید گاہ میں حدث لائق ہو جائے تو تیم کا حکم                   | ۱۵۲ |
| ۱۴۸ | عیدین کے لئے تیم کر سکتا ہے یا نہیں۔                         | ۱۵۳ |

|     |                                                                     |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۴۲ | عید کے روز ایک دوسرے کو کہنا "اللہ قبول کرے"                        | ۱۵۲ |
| ۱۴۳ | روزہ رکھ کر عید پڑھانا                                              | ۱۵۵ |
| ۱۴۴ | امام مددوں کو مسجد میں عید پڑھا کر گھر میں عورتوں کو عینہ پڑھا سکتا | ۱۵۶ |
| ۱۴۵ | عید الاضحیٰ اگر بے وضو پڑھی گئی تو قربانی ہو گئی ہے پا نہیں ؟       | ۱۵۶ |
| ۱۴۶ | جونماز ہو چکنے کے بعد عید گاہ پہنچا وہ بطریق ذیل بارنفل پڑھتے       |     |

## باب الحناجز

|     |                                                                         |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۴۷ | پھولے بچہ بچی کو ہر ایک عمل دے سکتا ہے                                  | ۱۵۸ |
| ۱۴۸ | بیوی خادم کو عمل دے سکتی ہے ولاعکس                                      | ۱۵۹ |
| ۱۴۹ | حضرت علیؑ کے حضرت فاطمہؓ کو عمل دینے کی حقیقت                           | ۱۶۰ |
| ۱۵۰ | عمل کے وقت میت کو کیسے لٹایا جائے                                       | ۱۶۱ |
| ۱۵۱ | میت کو عمل دینے والے کے لئے عمل کا حکم                                  | ۱۶۲ |
| ۱۵۲ | ڈک کے نیچے دب کر مر نیوالوں کو عمل و کفن دیا جائے                       | ۱۶۳ |
| ۱۵۳ | جسم ریزہ ریزہ ہو جائے تو عمل و جازہ کا حکم                              | ۱۶۴ |
| ۱۵۴ | عمل کے بعد بجاست خارج ہو تو دوبارہ عمل کی ضرورت نہیں                    | ۱۶۵ |
| ۱۵۵ | میت کو عمل دینے والا بدون عمل جازہ پڑھا سکتا ہے                         | ۱۶۶ |
| ۱۵۶ | خنثی مشکل کو صرف تیمّ کرایا جائے                                        | ۱۶۷ |
| ۱۵۷ | سُنی، شیعہ کو عمل کیسے دے ؟                                             | ۱۶۸ |
| ۱۵۸ | قبے گرانا منوع نہیں نیز ابن سعود سے صراحت "گرانے کا حکم دینا ثابت نہیں" | ۱۶۹ |
| ۱۵۹ | دعا رعنہ القبر کے وقت رُخ رکھر ہو ؟                                     | ۱۷۰ |
| ۱۶۰ | لحد کتنی وسیع ہو ؟                                                      | ۱۷۱ |
| ۱۶۱ | میت کو لحد میں کروٹ دیجائے صر رُخ قبل کی طرف کرنا کافی نہیں             | ۱۷۲ |
| ۱۶۲ | دفن کے بعد تلقین کا حکم اور اس کے الفاظ                                 | ۱۷۳ |
| ۱۶۳ | اما نہ "دفن کرنے کے بعد بھی نکانا جائز نہیں                             | ۱۷۴ |

|     |                                                                    |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۵۵ | قبر کے گرد چار دیواری بنانا بھی مکروہ ہے                           | ۱۸۵ |
| ۱۵۶ | خالی قبر میں نسلہ بھرنا گناہ ہے                                    | ۱۸۶ |
| ۱۵۷ | مُرُدَّہ پنچہ کو کہاں دفن کیا جائے؟                                | ۱۸۷ |
| ۱۵۸ | قبر پر دعا کرتے ہوئے رفع ایدی کا حکم                               | ۱۸۸ |
| ۱۵۹ | قبر و قبرانہ پلاکا کر کھلانا جائز نہیں                             | ۱۸۹ |
| ۱۶۰ | قبر پر چھپڑ کاؤ کرنے کا حکم                                        | ۱۹۰ |
| ۱۶۱ | بہت ہی پُرانی قبر میں نئی تدفین کا حکم                             | ۱۹۱ |
| ۱۶۲ | وقت قبرستان میں زندگی میں قبر بنوانے کا حکم                        | ۱۹۲ |
| ۱۶۳ | مٹی ڈلتے وقت قبر بیٹھ جاتے تو میت کو نکالا جاتے                    | ۱۹۳ |
| ۱۶۴ | لاؤارٹ میت کو کہاں دفن کیا جائے؟                                   | ۱۹۴ |
| ۱۶۵ | ارضِ غیر میں بلا اجازت قبر بنالی جانے تو سمار کرنے کا حکم          | ۱۹۵ |
| ۱۶۶ | غلطی سے قبر پنچتہ بنادی گئی تو کیا کیا جائے؟                       | ۱۹۶ |
| ۱۶۷ | گھر میں دفن کرنے کی وصیت درست نہیں اور اسے پورا کرنا بھی لازم نہیں | ۱۹۷ |
| ۱۶۸ | ریم پنچتہ قبر کا حکم                                               | ۱۹۸ |
| ۱۶۹ | قبر میں پسیے رہ جائیں تو نکالنے کے لئے نہش قبر کا حکم              | ۱۹۹ |
| ۱۷۰ | قبر پر اذان دینا بدعت ہے                                           | ۲۰۰ |
| ۱۷۱ | عام قبرستان میں تدفین بہتر ہے                                      | ۲۰۱ |
| ۱۷۲ | قبرستان کے راستے پر چلنے کا حکم                                    | ۲۰۲ |
| ۱۷۳ | بہت نرم زمین میں پنچتہ قبر بنانا جائز ہے                           | ۲۰۳ |
| ۱۷۴ | اپنی مملوکہ زمین میں قبر بنانے کا حکم                              | ۲۰۴ |
| ۱۷۵ | تدفین مکمل ہو جانے کے بعد قبر بیٹھ جائے تو میت کو نکالا جائے       | ۲۰۵ |
| ۱۷۶ | میت کو لکڑی کے تابوت میں رکھنے کا حکم                              | ۲۰۶ |
| ۱۷۷ | ضرورت کی وجہ سے قبر پنچتہ بنانے کا حکم                             | ۲۰۷ |

|     |                                                                                                                          |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۶۷ | حضرت عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روضۃ اطہر میں تدفین سے مُمالحت کرنیکی وجہ<br>قبر پر دُعا کھڑے ہو کر کی جائے یا بیٹھ کر | ۱۹۸ |
| ۱۶۸ | قبر پر غلاف ڈالنا شرعاً درست نہیں                                                                                        | ۱۹۹ |
| ۱۶۹ | قبر پر کتبہ لگانا                                                                                                        | ۲۰۰ |
| ۱۷۰ | قبر کو سجدہ کرنا سخت حرام ہے                                                                                             | ۲۰۱ |
| ۱۷۱ | دفن مسنون طریقے پر ہو تو نبیش کا حکم                                                                                     | ۲۰۲ |
| ۱۷۲ | (میت کی وصیت کردہ جگہ میں دفن کرنے کے لئے دفن کے بعد قبر کھود کر                                                         | ۲۰۳ |
| ۱۷۳ | (میت لے جانے کا حکم                                                                                                      | ۲۰۴ |
| ۱۷۴ | قبر میں "من نبیک" سے سوال ہو گا یا "مالقول فی هذالرجل" ہے                                                                | ۲۰۵ |
| ۱۷۵ | جنازہ گاہ متین اور وقف ہو تو کسی کو تصرف کرنے کی اجازت نہیں                                                              | ۲۰۶ |
| ۱۷۶ | جنازہ کے آگے آگے لغت خوانی بدعوت ہے                                                                                      | ۲۰۷ |
| ۱۷۷ | خطاہ خود کشی کرنیوالے کا بالاجماع جنازہ پڑھا جائے                                                                        | ۲۰۸ |
| ۱۷۸ | جنازہ لیجاتے ہوئے بلند آواز سے کامہ پڑھنا مکروہ تحریکی ہے                                                                | ۲۰۹ |
| ۱۷۹ | نماز کا وقت ہو اور جنازہ موجود ہو تو کسے مقدم کرے                                                                        | ۲۱۰ |
| ۱۸۰ | قرول پر قبے بنانے کا حکم                                                                                                 | ۲۱۱ |
| ۱۸۱ | جسے دُعا بر جنازہ یاد رہو وہ کیا کرے؟                                                                                    | ۲۱۲ |
| ۱۸۲ | لُٹ مار اور دارادات کرنیوالے کا جنازہ نہ پڑھا جائے                                                                       | ۲۱۳ |
| ۱۸۳ | قبس منہ ہو تو جنازہ پڑھنے کا حکم                                                                                         | ۲۱۴ |
| ۱۸۴ | نس ز جنازہ کا تکرار روا نہیں                                                                                             | ۲۱۵ |
| ۱۸۵ | نمازِ جنازہ کے آگے سے گزرنے کا حکم                                                                                       | ۲۱۶ |
| ۱۸۶ | قبر پر تمیرے دن کے بعد نمازِ جنازہ نہ پڑھی جائے                                                                          | ۲۱۷ |
| ۱۸۷ | ولی جس سے چاہے نماز پڑھوا سکتا ہے۔                                                                                       | ۲۱۸ |
| ۱۸۸ | عورتوں کا جنازہ کے ساتھ جانا مکروہ ہے                                                                                    | ۲۱۹ |
| ۱۸۹ | شیعہ کا جنازہ ہرگز نہ پڑھنا چاہیے                                                                                        | ۲۲۰ |

|     |           |                                                                     |     |
|-----|-----------|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۹۱ | — — — — — | طوائف کے جنازے کا حکم                                               | ۲۲۲ |
| ۱۹۱ | — — — — — | جنازہ اٹھانے کا مسنون طریقہ                                         | ۲۲۲ |
| ۱۹۲ | — — — — — | نمازِ جنازہ میں حاضر میست کی نیت کرنا                               | ۲۲۳ |
| ۱۹۲ | — — — — — | عیدین کے وقت جنازہ آجائے تو بکس کو پہلے ادا کیا جائے؟               | ۲۲۵ |
| ۱۹۳ | — — — — — | آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نمازِ جنازہ میں کولنسی دُعا پڑھی گئی | ۲۲۶ |
| ۱۹۳ | — — — — — | میست باہر اور نمازی مسجد میں ہوں تو بھی ظاہر مذہب میں مکروہ ہے      | ۲۲۷ |
| ۱۹۴ | — — — — — | عین دوپہر کے وقت جنازہ درست نہیں                                    | ۲۲۸ |
| ۱۹۴ | — — — — — | جنازہ کی چاروں بجیروں میں رفع یہیں کا حکم                           | ۲۲۹ |
| ۱۹۵ | — — — — — | جو تمام جل جاتے تو اس پر جنازہ نہ پڑھا جائے                         | ۲۳۰ |
| ۱۹۵ | — — — — — | ہر میست کا جنازہ علیحدہ ہو                                          | ۲۳۱ |
| ۱۹۶ | — — — — — | خود کشی کرنے والے کی نمازِ جنازہ کے بارے میں....                    | ۲۳۲ |
| ۱۹۶ | — — — — — | غائبان نمازِ جنازہ کا حکم                                           | ۲۳۳ |
| ۱۹۶ | — — — — — | جس میست کے بارے میں مسلمان ہونے کا علم نہ ہو تو اس پر جنازہ کا حکم  | ۲۳۳ |
| ۱۹۷ | — — — — — | بوقتِ عزوب پڑھی گئی نمازِ جنازہ کا حکم                              | ۲۳۵ |
| ۱۹۷ | — — — — — | جنازہ میں قرأت ثابت نہیں                                            | ۲۳۶ |
| ۱۹۸ | — — — — — | عیدگاہ میں جنازہ پڑھنے کا حکم                                       | ۲۳۷ |
| ۱۹۸ | — — — — — | شیعوں کا جنازہ شیعہ نہ پڑھیں                                        | ۲۳۸ |
| ۱۹۹ | — — — — — | جنازہ کی نیت میں فرضِ کھایہ کہنا ضروری نہیں                         | ۲۳۹ |
| ۱۹۹ | — — — — — | نمازِ جنازہ میں سلام سے پہلے ہاتھ کھول دیتے جائیں                   | ۲۴۰ |
| ۲۰۰ | — — — — — | جنازہ انھلنے سے بکریہ معاف ہوتے میں یا صغیرہ                        | ۲۴۱ |
| ۲۰۱ | — — — — — | کسی قبرستان میں آئندہ مردے دفن نہ کرنے کا لیقین ہو تو اس جگہ کو     | ۲۴۲ |
| ۲۰۵ | — — — — — | دینی درگاہ بنا سکتے ہیں                                             | ۲۴۳ |
| ۲۰۶ | — — — — — | بزرگوں کی قبر کی زیارت کے لئے دور راز کا سفر کرنا                   | ۲۴۴ |
| ۲۰۶ | — — — — — | اطفالِ مشرکین کا حکم                                                | ۲۴۵ |
| ۲۰۶ | — — — — — | قبرستان کی زائد آمدی دوسرے قبرستان پر خرچ کر سکتے ہیں               | ۲۴۵ |

|     |                                                                  |     |
|-----|------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۰۸ | اہل میت خود اپنے گھر کا جھانا پکا سکتے ہیں                       | ۲۳۶ |
| ۲۰۹ | اولمیں بزرگام کے مزارات پر جانا                                  | ۲۳۷ |
| ۲۱۰ | حضرت ابو بکر صدیقؓ سے آنحضرت علیہ السلام کا جنازہ پڑھنے کا ثبوت۔ | ۲۳۸ |
| ۲۱۱ | حضرت علی مرتضیؑ کا جنازہ کس نے پڑھایا؟                           | ۲۳۹ |
| ۲۱۲ | قاتل کو پھانسی دی جائے تو اس کے اولیاء کے ذمہ کچھ باقی نہیں      | ۲۴۰ |
| ۲۱۳ | جس تابوت میں لاش لائی گئی ہواں کے استعمال کا حکم                 | ۲۴۱ |
| ۲۱۴ | قبرستان کے درختوں کا حکم                                         | ۲۴۲ |
| ۲۱۵ | عورت کو قبر میں اس کے محروم اُتاریں                              | ۲۴۳ |
| ۲۱۶ | خانقاہوں پر ڈالی ہوئی چادریں وغیرہ اٹھانا                        | ۲۴۴ |
| ۲۱۷ | ایصالِ ثواب تدیک کر کے کرنا                                      | ۲۴۵ |
| ۲۱۸ | ایصالِ ثواب کے لئے قبرستان جانا ضروری نہیں                       | ۲۴۶ |
| ۲۱۹ | مختلف اموات کو ثواب بخشنا جائے تو تقییم ہو کر پہنچا ہے           | ۲۴۷ |
| ۲۲۰ | حضرت غالہ رضی اللہ عنہا کا جنازہ کس نے پڑھایا؟                   | ۲۴۸ |
| ۲۲۱ | جنازہ کو سلامی دیت                                               | ۲۴۹ |
| ۲۲۲ | میت کا مرثیہ کہنے کا حکم                                         | ۲۵۰ |
| ۲۲۳ | جنازہ دیکھ کر بھڑے ہونے کا حکم                                   | ۲۵۱ |
| ۲۲۴ | قبرستان کی خالی جگہ وضو وغیرہ کے لئے استعمال کر سکتے ہیں         | ۲۵۲ |
| ۲۲۵ | اجنبی میت کا پیہرہ دیکھنا                                        | ۲۵۳ |
| ۲۲۶ | تعزیت میں کیا کہا جائے؟                                          | ۲۵۴ |
| ۲۲۷ | سوگ میں چند منٹ کی خاموشی اور پرچم سرنگوں کرنے کا حکم            | ۲۵۵ |
| ۲۲۸ | ترکہ تقییم کرنے سے قبل صدقہ کرنا ہو تو اسکی ایک صورت             | ۲۵۶ |
| ۲۲۹ | مزارات پر مردہ عرس مکروہ اور بدعت ہیں                            | ۲۵۷ |
| ۲۳۰ | قبرستان کو کوئی بھی نہیں بچ سکتا                                 | ۲۵۸ |
| ۲۳۱ | قبرستان میں جو تاہم کر چلنے کا حکم                               | ۲۵۹ |

|     |                                                                                                                  |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۲۲ | دفن کے بعد چالیس دن تک قبر پر حاضری دینا                                                                         | ۲۷۰ |
| ۲۲۲ | جگات کہاں دفتہ ہوتے ہیں                                                                                          | ۲۷۰ |
| ۲۲۳ | کافر، مسلمان کی وصیت کا گواہ نہیں بن سکتا                                                                        | ۲۷۱ |
| ۲۲۳ | جنازہ کا اعلان مسجد میں                                                                                          | ۲۷۲ |
| ۲۲۳ | قربانی کی کھالوں کے پیسوں سے قبرستان کے لئے جگہ فریدنا                                                           | ۲۷۳ |
| ۲۲۴ | بعد از نماز جنازہ اجتماعی کلر و قیام                                                                             | ۲۷۴ |
| ۲۲۴ | کیا نسیمیت کو لینے کے لئے پُرانی آتی ہیں                                                                         | ۲۷۵ |
| ۲۲۵ | آنکھیں دینے کی وصیت کر جانے کا حکم                                                                               | ۲۷۶ |
| ۲۲۵ | کافر کی صرف تعریت جائز ہے جنازہ پڑھنا یا قبرستان جانا جائز نہیں                                                  | ۲۷۷ |
| ۲۲۶ | کنواری عورت کے لئے بہشت میں .....                                                                                | ۲۷۸ |
| ۲۲۶ | اہل میمت دفن سے پہلے کھانا کھا سکتے ہیں                                                                          | ۲۷۹ |
| ۲۲۷ | جو میمت کی چار پانی اٹھاتے کیا وہی واپس لائے                                                                     | ۲۸۰ |
| ۲۲۷ | قبروں پر چھت ڈال کر اوپر رہائشی مکان بنانا                                                                       | ۲۸۱ |
| ۲۲۸ | قبر سے مراد عالم برزخ ہے یہ گھر ہا مراد نہیں                                                                     | ۲۸۲ |
| ۲۲۸ | صاحب قبر کے ویسلے سے دعا کرنا                                                                                    | ۲۸۳ |
| ۲۲۹ | اگر کوئی شخص قبرستان کے درخت استعمال کر لے تو انہی قیمت قبرستان<br>لکی ضروریات پر لگائے                          | ۲۸۴ |
| ۲۳۰ | قبر پر ڈالی گئی چادروں کا حکم                                                                                    | ۲۸۵ |
| ۲۳۰ | اہل میمت کے رونے سے میمت کو عذاب ہوتا ہے                                                                         | ۲۸۶ |
| ۲۳۱ | کیا جمعرات کو ارواح گھر آتی ہیں ؟                                                                                | ۲۸۷ |
| ۲۳۲ | ایصالِ ثواب کے لئے اُجرت پر قرآن پڑھوانا                                                                         | ۲۸۸ |
| ۲۳۲ | میمت کی مجلس بدعاں میں تاویل کے ساتھ شرکت کرنا                                                                   | ۲۸۹ |
| ۲۳۳ | بے نماز کی میمت کو جنازہ کے وقت ڈھیلے مارنا                                                                      | ۲۹۰ |
| ۲۳۴ | دشّ محرم کو قبروں کی لہپائی کرنا                                                                                 | ۲۹۱ |
| ۲۳۶ | از آنحضرت علیہ السلام کا ہر قبر میں آنا ثابت ہے اور زمیمت سے یکر<br>روضہ اطہر تک پڑے ہٹائے جانے کا کوئی ثبوت ہے۔ | ۲۹۲ |

|     |                                                                     |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۳۶ | مُدفین سے فارغ ہونے کے بعد کیا کیا جائے ؟                           | ۲۹۳ |
| ۲۳۷ | میت کو قبرستان کیسے لیجا یا جائے ؟                                  | ۲۹۴ |
| ۲۳۸ | جو ان عورتیں قبرستان نہ جائیں                                       | ۲۹۵ |
| ۲۳۹ | "بیڑی بھاڑہ کی شریعت میں کوئی اصل نہیں                              | ۲۹۶ |
| ۲۴۰ | اولیاءِ میت سے اجازت لئے بغیر دفن سے پہلے نہیں لوٹنا چاہئے          | ۲۹۷ |
| ۲۴۱ | قبرستان میٹ مٹا جائے تو بھی قبرستان ہی رہے گا                       | ۲۹۸ |
| ۲۴۲ | خانہ بدوش اپنی میت منتقل کر سکتے ہیں یا نہیں ؟                      | ۲۹۹ |
| ۲۴۳ | مرزاںی میت کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا                      | ۳۰۰ |
| ۲۴۴ | کفن دفن کی فلم بنانا                                                | ۳۰۱ |
| ۲۴۵ | میت کے گرد کچی اینٹیں اور ان کے پیچھے پکی اینٹیں لگانا              | ۳۰۲ |
| ۲۴۶ | والدین کی قبر کا بوسہ جائز نہیں                                     | ۳۰۳ |
| ۲۴۷ | میت کے ساتھ حلوہ پکا کر لیجانا                                      | ۳۰۴ |
| ۲۴۸ | زندگی میں قبہ منسا قبر بنانا                                        | ۳۰۵ |
| ۲۴۹ | قبرستان میں یوب ویل لگانا                                           | ۳۰۶ |
| ۲۵۰ | حدود مسجد میں دفن کرنا                                              | ۳۰۷ |
| ۲۵۱ | دفن کے وقت کا نے وغیرہ استعمال کرنا                                 | ۳۰۸ |
| ۲۵۲ | قبر کو بوسہ دینے کا حکم                                             | ۳۰۹ |
| ۲۵۳ | عذاب قبر سے محفوظ رہنے کی بشارت جمعہ کی رات یا دن کو مرنوالے کے لئے | ۳۱۰ |
| ۲۵۴ | لئے دفن ہوئو والے کے لئے نہیں                                       |     |
| ۲۵۵ | قبر زین سے ایک بالشت اُپنچی ہو                                      | ۳۱۱ |
| ۲۵۶ | خاوند بیوی کو قبر میں اُتار سکتا ہے                                 | ۳۱۲ |
| ۲۵۷ | قبرستان زیر آب آ جائے تو نعشوں کو منتقل کرنے کا حکم                 | ۳۱۳ |
| ۲۵۸ | دفن سے پہلے قبر میں سورہ مک پڑھنا                                   | ۳۱۴ |

|     |                                                                       |     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۵۰ | چالیس قدم ہٹ کر دعا مانگنا                                            | ۳۱۵ |
| ۲۵۰ | بھری جہاز میں مرنے والے کا حکم                                        | ۳۱۶ |
| ۲۵۱ | اگر قبر احاطہ مسجد میں آ جاتے تو اس کا کیا کریں؟                      | ۳۱۷ |
| ۲۵۱ | قر کے پاس تعزیت کرنا مکروہ ہے                                         | ۳۱۸ |
| ۲۵۲ | میت کے لئے ڈھلے استعمال کرنا                                          | ۳۱۹ |
| ۲۵۲ | مردے کے مخصوصی دانت نکال لئے جائیں                                    | ۳۲۰ |
| ۲۵۳ | میت کو غسل دینے وقت کیا پڑھیں؟                                        | ۳۲۱ |
| ۲۵۳ | جنبی کا غسل دینا مکروہ ہے                                             | ۳۲۲ |
| ۲۵۳ | مردہ پچھے کے غسل کا حکم                                               | ۳۲۳ |
| ۲۵۴ | خنثی مشکل کو کون غسل دے؟                                              | ۳۲۴ |
| ۲۵۵ | میت کو کون غسل دے؟                                                    | ۳۲۵ |
| ۲۵۵ | غسل کو دارث کے انتظار میں موخر کرنا                                   | ۳۲۶ |
| ۲۵۵ | عورت کو کوئی بھی غسل دینے کے لئے تیار نہ ہو تو کیا کریں؟              | ۳۲۷ |
| ۲۵۶ | کفن پر کلمہ طیبۃ لکھنا، جنازہ پر کلمہ طیبۃ والی رکھنی ہوئی چادر ڈالنا | ۳۲۸ |
| ۲۵۶ | محرم کو عام میت کی طرح کفن دیا جاتے                                   | ۳۲۹ |
| ۲۵۷ | مسجد میں کفن سینے کا حکم                                              | ۳۳۰ |
| ۲۵۷ | عورت کے کفن کی تفصیل                                                  | ۳۳۱ |
| ۲۵۸ | جنازہ پر پھولوں کی چادر ڈالنا                                         | ۳۳۲ |
| ۲۵۸ | میت پر کفن سے زائد چادریں ڈالنا                                       | ۳۳۳ |
| ۲۵۹ | عالم میت کو کفن میں عمامہ پہنانا                                      | ۳۳۴ |
| ۲۵۹ | غلاف کعبہ کا ٹکڑا کفن کے ساتھ رکھنا                                   | ۳۳۵ |
| ۲۶۰ | کفن دینے وقت عورت کے بال کیسے رکھے جائیں                              | ۳۳۶ |
| ۲۶۰ | بالغ اور نابالغ کے کفن کا فرق                                         | ۳۳۷ |

|     |                                                                                                           |     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۶۰ | محضر (قریب المُرگ) کے پاس حالفہ وغیرہ نہ ہیٹھے                                                            | ۳۲۸ |
| ۲۶۱ | موت کالقین ہو جانے کے بعد تجیر و تکفین میں تاخیر نہ کی جائے                                               | ۳۲۹ |
| ۲۶۲ | قریب المُرگ کے بارے میں سنون عمل                                                                          | ۳۳۰ |
| ۲۶۳ | جازہ سے پہلے میت کے مدیون ہونے کی تحقیق کرنا                                                              | ۳۳۱ |
| ۲۶۴ | زانی، چور اور سودخور کی نماز جازہ جائز ہے                                                                 | ۳۳۲ |
| ۲۶۵ | باپ کے قاتل کی نماز جازہ نہ پڑھی جائے                                                                     | ۳۳۳ |
| ۲۶۵ | باہر سے کسی امام کو بلوا کر جازہ پڑھوانا                                                                  | ۳۳۴ |
| ۲۶۶ | میت کو مزار کے سامنے رکھ کر جازہ پڑھنے کا حکم                                                             | ۳۳۵ |
| ۲۶۷ | مقر و صن کا جازہ پڑھنے کا حکم                                                                             | ۳۳۶ |
| ۲۶۸ | فرائض کے وقت جازہ آجائے تو کب پڑھا جلتے؟                                                                  | ۳۳۷ |
| ۲۶۸ | شارع عام پر نماز جازہ کا حکم                                                                              | ۳۳۸ |
| ۲۶۸ | جس کو درود و دعا وغیرہ نہ آتی ہو وہ نماز جازہ میں شریک ہو یا نہ؟                                          | ۳۳۹ |
| ۲۶۸ | امام محلہ ولی سے مقدم ہے                                                                                  | ۳۴۰ |
| ۲۶۹ | جازہ میں چوتھی تجیر رہ جائے تو جازہ نہیں ہوا                                                              | ۳۴۱ |
| ۲۷۰ | ”ان سبقتو فی بالصلوٰۃ علیه فلا تبقو فی بالدعا لَهُ“ سے مراد۔<br>ایکلے دعا کرنا ہے نہ کہ اجتماعی دعا معروف | ۳۴۲ |
| ۲۷۱ | نماز جازہ میں دونوں طرف سلام پھرنے کا حدیث سے ثبوت                                                        | ۳۴۳ |
| ۲۷۲ | جو چوتھی تجیر کے بعد شریک ہو وہ بھی شریک سمجھا جائے گا                                                    | ۳۴۴ |
| ۲۷۳ | اوپنی آواز سے نیت کرنا                                                                                    | ۳۴۵ |
| ۲۷۳ | غالی بدعتی کی اقتدار میں جازہ                                                                             | ۳۴۶ |
| ۲۷۴ | جازہ لیکر دس دس قدم چلنا ثابت ہے یا نہیں؟                                                                 | ۳۴۷ |
| ۲۷۴ | جازہ کے وضو سے فرض ادا کرنا                                                                               | ۳۴۸ |
| ۲۷۵ | مغرب سے چند منٹ پہلے جازہ پڑھنے کا حکم                                                                    | ۳۴۹ |

|     |                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۳۶۰ | جنازہ کی چار پانی کو بھی خوشبو کی دھونی دینا مستحب ہے                  |
| ۳۶۱ | میت کے تمام احکام میں مراحت بالغ کے حُکم میں ہے                        |
| ۳۶۲ | جنازہ کس حد تک تیز لے کر چلا جائے                                      |
| ۳۶۳ | جنازہ مغرب کی سُنتوں سے موخر اور نوافل سے مقدم کیا جائے                |
| ۳۶۴ | سُود کو حلال کہنے والے کا جنازہ                                        |
| ۳۶۵ | بغیر جنازہ پڑھی گئی لغش پرمی نہ ڈالی گئی ہو تو نکال کر جنازہ پڑھا جائے |
| ۳۶۶ | صرف ہڈیوں کے ڈھانپخے پر جنازہ پڑھنا                                    |
| ۳۶۷ | شیعہ کے پیچے نمازِ جنازہ پڑھنا جائز نہیں                               |
| ۳۶۸ | نامحرم عورت کی میت کو کندھا دینا درست ہے                               |
| ۳۶۹ | نمازِ جنازہ کی لوگوں کو اطلاع دیتے                                     |
| ۳۷۰ | کیا جنات سے بھی حساب و کتاب ہوگا؟                                      |
| ۳۷۱ | لعزیت کے لئے دریاں بچا کر بلیخنا                                       |
| ۳۷۲ | جنازہ لیجاتے وقت سر آگے رکھیں                                          |
| ۳۷۳ | جس میت کے مسلمان ہونے کا علم نہ ہوا اس کے جنازہ کا حکم                 |
| ۳۷۴ | جماعت میں دیر ہو تو نمازِ جنازہ کو موخر نہ کیا جائے                    |
| ۳۷۵ | کبھی نماز نہ پڑھنے والا جنازہ پڑھا سکتا ہے                             |
| ۳۷۶ | کل شر کا رجنازہ سات ہوں تو بھی طاق صفیں بنانا اولی ہے                  |
| ۳۷۷ | کسی خاص شخص کے بارے میں جنازہ پڑھانے کی وصیت کی تو اس کا حکم           |
| ۳۷۸ | جنازہ کے بارے میں عام مساجد کو حرمین پر قیاس نہ کیا جائے               |
| ۳۷۹ | اجرت طے کر کے جنازہ پڑھانا                                             |
| ۳۸۰ | مظلفہ رجیعہ اپنے خاوند کو غسل دے سکتی ہے                               |
| ۳۸۱ | مرتد کو کیسے دفن کیا جائے؟                                             |
| ۳۸۲ | مرنیوالا وصیت کر جاتے تو ہتھی مال سے زکوٰۃ ادا کرنا ضروری ہے           |
| ۳۸۳ | قرآن کے کتبہ پر کیا لکھنا پاہیئے؟                                      |

|     |                                                                                       |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۲۸۸ | نمازِ جنازہ سرّ ادا کی جاتے                                                           | ۳۸۲ |
| ۲۸۸ | نابالغ بچی جس کا باپ مرزاں ہو مگر والدہ مسلمان ہو تو اس کا جنازہ پڑھا جائے۔           | ۳۸۵ |
| ۲۸۹ | حضرت تھانویؒ نہیں دعا بعد الجنازہ کے قابل تھے اور نہیں انکے جنازہ کے بعد دعا ہوتی ہے۔ | ۳۸۶ |
| ۲۹۰ | ایک شیدن میں فوت شدہ شہید آخرت ہے                                                     | ۳۸۷ |
| ۲۹۱ | کفار کی قوج میں شریک مسلمان مر جائے تو وہ شہید ہو گا یا نہیں؟                         | ۳۸۸ |
| ۲۹۲ | شہید زخمی ہونے کے بعد ہوش میں آئے تو اسے غسل نہ دیا جائے                              | ۳۸۹ |
| ۲۹۳ | زنار کرتے ہوئے قتل ہو جانے والا شہید نہیں                                             | ۳۹۰ |
| ۲۹۴ | شہید کو غسل نہ دیا جائے                                                               | ۳۹۱ |
| ۲۹۵ | نیم پاگل ڈوب کر مر جائے تو شہید ہو گا یا نہیں؟                                        | ۳۹۲ |
| ۲۹۶ | ہجوم میں دب کر مرنیوالا حکم "شہید ہے                                                  | ۳۹۳ |
| ۲۹۷ | جلے جلوسوں میں مرنیوالا شہید ہو گا یا نہیں؟                                           | ۳۹۴ |
| ۲۹۸ | جنازہ کب فرض ہوا؟                                                                     | ۳۹۵ |
| ۲۹۹ | جنازہ پڑھاتے وقت امام کے سامنے مُصلیٰ بچانا                                           | ۳۹۶ |
| ۳۰۰ | میت کو بوقتِ جنازہ چار پانی کے بجائے زمین پر رکھنا                                    | ۳۹۷ |
| ۳۰۱ | نماز نہ پڑھنے کی قسم کھاتی تو جنازہ پڑھنے سے حاث نہ ہو گا                             | ۳۹۸ |
| ۳۰۲ | مجذوم جنازہ پڑھا سکتا ہے یا نہیں؟                                                     | ۳۹۹ |
| ۳۰۳ | ناپاک پکڑے میں جنازہ کا حکم                                                           | ۴۰۰ |
| ۳۰۴ | جنازہ پر رشتہ دار بوجادریں ڈلتے ہیں وہ انہی کی ملک ہیں۔                               | ۴۰۱ |
| ۳۰۵ | نابالغ کی قبر پر فاتحہ لقرہ پڑھنے کا حکم                                              | ۴۰۲ |
| ۳۰۶ | قبر میں میت کے نیچے چادر یا چٹائی وغیرہ نہ بچھاتی جائے۔                               | ۴۰۳ |
| ۳۰۷ | پسمندگان کے بارے میں پدغات وغیرہ کرنیکا اندیشہ ہو تو وصیت کر جائے۔                    | ۴۰۴ |
| ۳۰۸ | جانور کے مٹا بہ پچھہ پیدا ہو تو اس کا حکم                                             | ۴۰۵ |

|     |                                                                             |     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۰۱ | زیارت قبور کا مسنون طریقہ                                                   | ۳۰۶ |
| ۳۰۲ | خنسی کے جنازہ اور اس میں دعا مرکا حکم                                       | ۳۰۷ |
| ۳۰۳ | رمضان المبارک میں علائیہ کھانیو والے کا جنازہ                               | ۳۰۸ |
| ۳۰۴ | نہر سے نکالی ہوئی لاش بلاغسل دفن کر دی کی ہو تو بھی قبر پر جنازہ پڑھا جاتے۔ | ۳۰۹ |
| ۳۰۵ | شیعہ سُنیوں کے جنازہ میں شریک ہوں تو بجا تے دعا مرکے بدعا کرتے ہیں۔         | ۳۱۰ |
| ۳۰۶ | قریب المرگ کی زبان سے کوئی نامناسب کلمہ نکلے تو اس کا کوئی اعتبار نہیں۔     | ۳۱۱ |
| ۳۰۷ | میت معقول وجہ سے امام محلہ سے ناراض ہو تو دُوسرے کو بُلا سکتے ہیں۔          | ۳۱۲ |
| ۳۰۸ | کس صورت میں چند اموات کو اکٹھے دفن کر سکتے ہیں                              | ۳۱۳ |
| ۳۰۹ | مرزاٹی کے جنازے کا حکم                                                      | ۳۱۴ |
| ۳۱۰ | جس نے کبھی نماز نہ پڑھی ہو اس کا جنازہ پڑھنا                                | ۳۱۵ |
| ۳۱۱ | وضنو کرنے سے جنازہ فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تمیم کا حکم                     | ۳۱۶ |
| ۳۱۲ | جنازہ سامنے سے گزرے تو اسے دیکھ کر کیا پڑھا جاتے؟                           | ۳۱۷ |
| ۳۱۳ | بچہ کان میں اذان دینے سے پہلے مر جائے تو جنازہ کا حکم                       | ۳۱۸ |
| ۳۱۴ | پاگل کی نماز جنازہ میں کونسی دعا پڑھی جاتے؟                                 | ۳۱۹ |
| ۳۱۵ | شمار میں وَجلَّ شَمَارُک کی زیادتی شاذ ہے                                   | ۳۲۰ |
| ۳۱۶ | مروجہ استفاط کا حکم                                                         | ۳۲۱ |
| ۳۱۷ | قبر بہت بوسیدہ ہو جائے تو وہاں نئی قبر بتانا جائز ہے                        | ۳۲۲ |
| ۳۱۸ | مختلف جنازہ کے لئے مسجد سے نکل سکتا ہے؟                                     | ۳۲۳ |
| ۳۱۹ | مسلمانوں اور کفار کی لاشوں میں پہچان ممکن نہ ہو تو جنازہ کا حکم             | ۳۲۴ |
| ۳۲۰ | دعا، بعد الجنازہ کو خطبہ پر قیاس کرنا جہالت ہے۔                             | ۳۲۵ |
| ۳۲۱ | لادرث لاش پر عمل جسراجی کی مشق کرنا                                         | ۳۲۶ |
| ۳۲۲ | ساتھ آئیو والوں کا میت کو رکھنے سے پہلے بیٹھا مکروہ ہے                      | ۳۲۷ |
| ۳۲۳ | قبر کتنی ہگری ہو بے۔                                                        | ۳۲۸ |

|     |                                                            |     |
|-----|------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۲۲ | توفین کے لئے دوسری جگہ منتقل کرنے کا حکم                   | ۳۲۹ |
| ۳۲۳ | شہید کی اقسام اور ان کے احکام                              | ۳۳۰ |
| ۳۲۵ | کفن کیسے پڑیے کا دیا جائے؟                                 | ۳۳۱ |
| ۳۲۶ | دفن کے پندرہ دن بعد قبر پر نماز جنازہ کا حکم               | ۳۳۲ |
| ۳۲۷ | تفصیل کے بعد جنازہ پڑھنے کا حکم                            | ۳۳۳ |
| ۳۲۸ | دعای بعد انجنازہ کے بارے میں اہل بدعت کے مفہٹ کا مفصل جواب | ۳۳۴ |

## کتاب الزکواۃ

۳۵۰

|     |                                                                                    |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۵۱ | islam ka nizam rabbiat                                                             | ۳۲۵ |
| ۳۵۵ | مرکوزی وزارت مالیات کی طرف سے زکوۃ وغیرہ متعلق اتنا لیں ۲۹ سوال پر مشتمل ایک سوانح | ۳۳۶ |
| ۳۵۵ | زکوۃ کا لغوی واصطلاحی معنی اور اس سے متعلق کچھ توضیحات                             | ۳۳۸ |
| ۳۵۸ | وجوب زکوۃ کی شرالظ                                                                 | ۳۳۸ |
| ۳۵۸ | وجوب زکوۃ کے لئے حد بلوغ                                                           | ۳۳۹ |
| ۳۵۸ | زیورات میں بھی زکوۃ واجب ہے                                                        | ۳۴۰ |
| ۳۵۸ | کمپنیوں کے اموال پر زکوۃ کا حکم                                                    | ۳۴۱ |
| ۳۵۹ | کارخانوں اور ستجارتی اداروں سے زکوۃ لینے کا حکم                                    | ۳۴۲ |
| ۳۵۹ | کمپنیوں کے قابل انتقال حصص کی زکوۃ کا حکم                                          | ۳۴۳ |
| ۳۶۰ | کہن کہن اموال پر زکوۃ واجب ہوتی ہے                                                 | ۳۴۴ |
| ۳۶۹ | جن اموال میں زکوۃ واجب ہوتی ہے وہ تاقیامت وہی رہیں گے جو ابتدائی اسلام میں تھے     | ۳۴۵ |
| ۳۷۰ | راجح وقت سکوں کی زکوۃ کے ہارے میں تفصیل                                            | ۳۴۶ |
| ۳۷۲ | اموال ظاہرہ و باطنہ کی تعریف                                                       | ۳۴۷ |

|     |                                                                              |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۸۳ | مال نامی سے کیا مراد ہے                                                      | ۳۸۸ |
| ۳۸۵ | کوایہ پردنی جانے والی اشیاء کی مالیت پر زکوٰۃ کا حکم                         | ۳۸۹ |
| ۳۸۶ | جانوروں کی زکوٰۃ کا حکم                                                      | ۳۹۰ |
| ۳۸۸ | بھس مال میں کتنی زکوٰۃ واجب ہو گی                                            | ۳۹۱ |
| ۳۸۸ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھسی کو شرح زکوٰۃ میں تبدیلی کی اجازت نہیں۔ | ۳۹۲ |
| ۳۸۹ | دوسرے درہم راجح وقت سکوں کے لحاظ سے کہتے ہیں                                 | ۳۹۳ |
| ۳۸۵ | نصاب اور مقدار واجب میں تبدیلی کا حکم                                        | ۳۹۴ |
| ۳۸۰ | کتنی مدت گزرنے پر زکوٰۃ واجب ہو گی                                           | ۳۹۵ |
| ۳۸۰ | سال میں حصہ پیداوار اٹھائی جائیں ہر پیداوار سے عشرہ یا جائے                  | ۳۹۶ |
| ۳۸۰ | زکوٰۃ میں قمری سال کا اعتبار ہے یا شمسی کا                                   | ۳۹۷ |
| ۳۸۱ | مصارف زکوٰۃ کی تفصیل                                                         | ۳۹۸ |
| ۳۸۳ | فی سبیل اللہ سے کیا مراد ہے                                                  | ۳۹۹ |
| ۳۸۵ | مصارف زکوٰۃ میں سے کسی ایک مصرف کو بھی ساری زکوٰۃ دے سکتے ہیں                | ۴۰۰ |
| ۳۸۵ | تعریف غنیٰ جس کے ہوتے ہوئے زکوٰۃ لینا منع ہے                                 | ۴۰۱ |
| ۳۸۸ | زکوٰۃ افراد کو دینی ضروری ہے یا اداروں کو بھی دے سکتے ہیں                    | ۴۰۲ |
| ۳۸۸ | زکوٰۃ بطور گزارہ الاؤلنی دینے کا حکم                                         | ۴۰۳ |
| ۳۸۸ | مال زکوٰۃ کو رفاه عامہ میں لگانے کا حکم                                      | ۴۰۴ |
| ۳۸۹ | زکوٰۃ کی رقم بطور قضن دینے کا حکم                                            | ۴۰۵ |
| ۳۸۹ | ایک جگہ کی زکوٰۃ دوسری جگہ کے فقراء کو دینے کا حکم                           | ۴۰۶ |
| ۳۹۰ | متوفى کے ترکہ سے زکوٰۃ وصول کرنے کا حکم                                      | ۴۰۷ |
| ۳۹۰ | ایسی تدبیر جن سے لوگ بخوبی زکوٰۃ ادا کرنے لگیں                               | ۴۰۸ |
| ۳۹۰ | وصولیٰ زکوٰۃ کا کام وفاقی حکومت کوئے یا صوبائی                               | ۴۰۹ |
| ۳۹۱ | وصولیٰ زکوٰۃ کے لئے علیحدہ محکمہ تم کرنا موزول ہے۔                           | ۴۱۰ |

|     |                                                                         |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۹۱ | زکوٰۃ سرکاری محسول نہیں                                                 | ۳۸۱ |
| ۳۹۲ | دور بخیر القرون میں جبراً کوئی ملکس نہیں لیا جاتا تھا                   | ۳۸۲ |
| ۳۹۳ | زکوٰۃ کی وصولی کا طریقہ                                                 | ۳۸۳ |
| ۳۹۴ | زکوٰۃ کی وصولی حکومت اور عوام کی مشترکہ نگرانی میں کی جائے              | ۳۸۴ |
| ۳۹۵ | عمالِ زکوٰۃ کو اموالِ زکوٰۃ سے تنخواہ دینے کا حکم                       | ۳۸۵ |
| ۳۹۶ | اممۃ مساجد کو لبطور تنخواہ اور غنی طالب علم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں     | ۳۸۶ |
| ۳۹۷ | ایک سنبھالی جماعت کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                  | ۳۸۷ |
| ۳۹۸ | تحقیق کر کے غنی کو زکوٰۃ دی تو زکوٰۃ ادا ہو گئی                         | ۳۸۸ |
| ۳۹۸ | وکیل متحقق نے زکوٰۃ کی رقم خود صرف کر لی تو زکوٰۃ ادا ہوئی یا نہیں ؟ .. | ۳۸۹ |
| ۳۹۹ | مدیون کو زکوٰۃ دینا دوسروں کی نسبت افضل ہے                              | ۳۹۰ |
| ۴۰۰ | غنی طالب علم کو زکوٰۃ دینے کے بارہ میں راجح قول                         | ۳۹۱ |
| ۴۰۱ | چھوٹے بھائی کو زکوٰۃ دینا افضل ہے                                       | ۳۹۲ |
| ۴۰۲ | زکوٰۃ حکومت وصول کرے یا لوگ خود ادا کریں                                | ۳۹۳ |
| ۴۰۳ | سادات کو زکوٰۃ نہ دینے کی حقیقی علت                                     | ۳۹۴ |
| ۴۰۴ | صدقات واجبه سے تیار ہونے والا کھانا مدرس کو اجرت ہیں نہیں دے سکتے۔      | ۳۹۵ |
| ۴۰۵ | نو یکھڑا رضنی کا مالک زکوٰۃ لے سکتا ہے                                  | ۳۹۶ |
| ۴۰۵ | مقروض کو مقدارِ نصاب سے زیادہ بھی دے سکتے ہیں                           | ۳۹۷ |
| ۴۰۶ | وکیل نے زکوٰۃ کو مصرف میں استعمال نہیں کیا تو کیسے برتی ہوگا            | ۳۹۸ |
| ۴۰۷ | مہمان کو بُنیت زکوٰۃ کھانا دینے سے زکوٰۃ ادا ہو گی یا نہیں              | ۳۹۹ |
| ۴۰۸ | غیر مسلم عامل زکوٰۃ کو زکوٰۃ نہ دی جائے                                 | ۴۰۰ |
| ۴۰۸ | زکوٰۃ نام ورض دینے کا حکم                                               | ۴۰۱ |
| ۴۰۹ | عباسیوں کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں                                         | ۴۰۲ |
| ۴۰۹ | غیر مسلم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں                                        | ۴۰۳ |
| ۴۱۰ | اپنی اولاد کو زکوٰۃ نہیں دے سکتے                                        | ۴۰۴ |

|    |                                                                               |     |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | وکیل نے زکوٰۃ کا پیسہ اپنی ضروریات میں استعمال کر لیا پھر انے پاس سے مستحق کو | ۳۹۵ |
| ۳۹ | ل دید یا تو زکوٰۃ ادا ہوئی یا نہیں ... ؟                                      |     |
| ۴۰ | تعیرِ مکان کے لئے جمع کردہ رقم پر زکوٰۃ                                       | ۳۹۶ |
| ۴۱ | مال خبیث میں زکوٰۃ واجب نہیں                                                  | ۳۹۷ |
| ۴۲ | ڑیکھڑ کی ملیٹ پر زکوٰۃ نہیں ہے                                                | ۳۹۸ |
| ۴۳ | زکوٰۃ میں یعنی کے لئے رکھے ہوئے پیسوں کو لطور قرض دے سکتے ہیں                 | ۳۹۹ |
| ۴۴ | حکومت بجز زکوٰۃ کا پیسہ مدارس کو دیتی ہے وہ لے سکتے ہیں یا نہیں ؟             | ۴۰۰ |
| ۴۵ | وکیل نے زکوٰۃ کے پیسے اپنی مستحق بیوی کو دید یا تو منکل کی زکوٰۃ ادا ہو گئی   | ۴۰۱ |
| ۴۶ | اپنے مالیوں کو زکوٰۃ دے کر پھر قرض میں واپس یعنی کا حکم                       | ۴۰۲ |
| ۴۷ | دریہ روز گار کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                             | ۴۰۳ |
| ۴۸ | قومی اتحاد کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                               | ۴۰۴ |
| ۴۹ | بنوہاشم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں                                               | ۴۰۵ |
| ۵۰ | زکوٰۃ کے پیسے امام مسجد کو دینے کا حکم                                        | ۴۰۶ |
| ۵۱ | اندازہ میں غلطی کی وجہ سے مقدارِ واجب سے زیادہ زکوٰۃ دیدی تو                  | ۴۰۷ |
| ۵۲ | { زائد کو آئندہ سال میں شمار کر سکتے ہیں ؟                                    |     |
| ۵۳ | مقرض معترض ہو تو زکوٰۃ واجب ہے                                                | ۴۰۸ |
| ۵۴ | نوٹوں میں زکوٰۃ کے وجوب پر ایک شبہ کا جواب                                    | ۴۰۹ |
| ۵۵ | تنخواہ وصول ہونے سے پہلے نصاب میں شمار نہیں ہو گئی                            | ۴۱۰ |
| ۵۶ | پاکستانی دوستور دپے پر زکوٰۃ واجب نہیں                                        | ۴۱۱ |
| ۵۷ | { دینی اداروں کے مخلص و جان نثار کار کوں جب فنعت و پیری کے سبب خدمات میں نجاہ | ۴۱۲ |
| ۵۸ | یعنی کے قابل نہ ہیں تو ادارہ زکوٰۃ سے ان کی مستقل امداد کر سکتا ہے            |     |
| ۵۹ | صرف بے آباد زمین ملکیت میں ہو تو زکوٰۃ لے سکتا ہے                             | ۴۱۳ |
| ۶۰ | مزدوری سے جمع شدہ غلہ کو تجارتی غلہ میں شامل نہیں کیا جائے گا                 | ۴۱۴ |

|     |                                                                                                      |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۲۴ | رہائش کے لئے خریدے ہوئے پلاٹوں کی مالیت پر زکوٰۃ کا حکم                                              | ۵۱۵ |
| ۳۲۵ | نصابے کم سونے کوچاندی کے ساتھ یکے ہلایا جائے                                                         | ۵۱۶ |
| ۳۲۶ | کون کون سی اشیا، حواجح اصلیہ میں شمار ہوں گی                                                         | ۵۱۷ |
| ۳۲۸ | { سال کے متrouch و آخریں صاحبِ نصاب ہو تو زکوٰۃ فرض ہے اگر درمیان میں مال بالکل ختم نہ ہوا ہو۔       | ۵۱۸ |
| ۳۲۹ | { سال ہائے گذشتہ کی زکوٰۃ دیتے وقت سونے چاندی کی موجودہ قیمت کا اعتبار ہو گا یا یوم وجوب کی قیمت کا  | ۵۱۹ |
| ۳۳۰ | حوالجح اصلیہ خریدنے کے لئے جمع کردہ روپے میں زکوٰۃ کا حکم                                            | ۵۲۰ |
| ۳۳۲ | مال مفاسد میں زکوٰۃ کے مسائل                                                                         | ۵۲۱ |
| ۳۳۳ | مختلف اموال ملک میں ہوں تو سب کی قیمت لگا کر مجموع سے بہاراً ادا کرے۔                                | ۵۲۲ |
| ۳۳۳ | پروایڈنٹ فنڈ میں زکوٰۃ نہیں ہے                                                                       | ۵۲۳ |
| ۳۳۴ | عشرادا کرنے کے بعد غلہ بیچا تو اس کی رقم پر زکوٰۃ کا حکم                                             | ۵۲۴ |
| ۳۳۴ | سو ناچاندی حبیشکل میں ہوں ان پر زکوٰۃ واجب ہے                                                        | ۵۲۵ |
| ۳۳۵ | راجح وقت سکھ ۱۲۰۰ تولہ چاندی کی قیمت کو پہنچ جائے تو اس پر زکوٰۃ واجب ہے۔                            | ۵۲۶ |
| ۳۳۶ | ٹینٹ کے سامان پر زکوٰۃ نہیں                                                                          | ۵۲۷ |
| ۳۳۶ | اقل نصاب وزن دو صد درهم از نقرہ است                                                                  | ۵۲۸ |
| ۳۳۸ | { سفر، کو زکوٰۃ کے پیسر سے قبل از تملیک تخلص دینا درست نہیں اور سفیر کو عامل پر قیاس کرنا صحیح نہیں۔ | ۵۲۹ |
| ۳۳۸ | { ارباب مدارس، مطبخ اور وظائف وغیرہ میں صدقات واجبہ احتیاطاً بد و ن تملیک استعمال نہ کریں            | ۵۳۰ |
| ۳۳۹ | تملیک کی بہتر صورت                                                                                   | ۵۳۱ |
| ۳۴۰ | کچکا سس میں بھی عشرہ واجب ہے                                                                         | ۵۳۲ |
| ۳۴۱ | عشرہ کل پیسا اوارے سے دیا جائے                                                                       | ۵۳۳ |
| ۳۴۱ | نابالغ کی بانیہاد میں بھی عشرہ واجب ہو گا۔                                                           | ۵۳۴ |

|     |                                                               |     |
|-----|---------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۴۱ | لائی میں عشر نہیں                                             | ۵۲۵ |
| ۳۴۲ | بائی کا پہل خریدنے کی صورت میں عُشرہ بالغ پر ہوگا یا مشتری پر | ۵۲۶ |
| ۳۴۳ | بھروسہ میں عشرہ ہے یا نہیں                                    | ۵۲۷ |
| ۳۴۴ | عشر میں نصاب نہیں ہے                                          | ۵۲۸ |
| ۳۴۵ | جن زمینوں کا آبیانہ دیا جاتا ہو ان میں بل واجب ہوگا           | ۵۲۹ |
| ۳۴۶ | قرض و بحوب عشر سے مالع نہیں                                   | ۵۳۰ |
| ۳۴۷ | قدرتی پانی سے سیراب کھیتوں میں برا واجب ہے                    | ۵۳۱ |
| ۳۴۸ | محمل (صلع میانوالی) کی ز معینیں عشری بیں                      | ۵۳۲ |
| ۳۴۹ | پاکستانی زمینیں عشری بیں یا خراجی                             | ۵۳۳ |
| ۳۵۰ | خراجی زمین کی تعریف                                           | ۵۳۴ |
| ۳۵۱ | اجرت کم ہو تو عشر کاشت کا رپر ہے                              | ۵۳۵ |
| ۳۵۲ | بارانی اور نہری زمینوں کی پیداوار میں مقدار عشر کے فرق کی وجہ | ۵۳۶ |
| ۳۵۳ | دکان پر رکھئے ہوئے اموال بھی اموال باطنیہ ہیں                 | ۵۳۷ |
| ۳۵۴ | دفعی فنڈ میں زکوٰۃ دینے کا حکم                                | ۵۳۸ |
| ۳۵۵ | زکوٰۃ کی ادائیگی میں تاخیر کرنے کا حکم                        | ۵۳۹ |
| ۳۵۶ | مسجد و مدرسہ کا جو پسہ جمع ہو اس پر زکوٰۃ نہیں                | ۵۴۰ |
| ۳۵۷ | حکومت، زکوٰۃ کو انہی مصارف میں صرف کرنے کی پابندی             | ۵۴۱ |
|     | { جن کا ذکر فرمان مجید میں آیا ہے                             |     |
| ۳۵۸ | كتابت کے بلاکوں پر زکوٰۃ نہیں                                 | ۵۴۲ |
| ۳۵۹ | صاحب نصاب لوگوں سے زکوٰۃ لیتا رہا تو اب تلافی کی صورت         | ۵۴۳ |
| ۳۶۰ | پیشہ و رکم اگر لوگوں کو زکوٰۃ دینا                            | ۵۴۴ |
| ۳۶۱ | جس کو بطور تمیک زکوٰۃ دی گئی اس سے جبرا و اپس نہیں لے سکتے    | ۵۴۵ |
| ۳۶۲ | مہتمم زکوٰۃ دھنے کا وکیل ہوتا ہے                              | ۵۴۶ |
| ۳۶۳ | بانیت زکوٰۃ صدقہ کرتے ہے تو وہ زکوٰۃ میں شمار نہیں ہوگا       | ۵۴۷ |

|     |                                                                               |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۵۹ | سوتیلی والدہ کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں                                             | ۵۵۸ |
| ۳۶۰ | جبس کے پاس گھر کا سال کا ضرچر موجود ہو اُسے زکوٰۃ دینا                        | ۵۵۹ |
| ۳۶۰ | زکوٰۃ کی تقدیم کے لئے زکوٰۃ کے پیسوں سے رجسٹر خریدنا                          | ۵۶۰ |
| ۳۶۲ | عیالدار مستحق کو نصاب کے زیادہ بھی دے سکتے ہیں                                | ۵۶۱ |
| ۳۶۲ | سکتنی عمر کے پچھے کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں                                        | ۵۶۲ |
| ۳۶۳ | زکوٰۃ میں آئے ہوئے کپڑے کو ہتھم نے کم قیمت پر بیچ دیا تو کتنی زکوٰۃ ادا ہوئی؟ | ۵۶۳ |
| ۳۶۳ | زکوٰۃ کی رقم ملکی قرضہ میں ادا کرنا                                           | ۵۶۴ |
| ۳۶۴ | کافر کو زکوٰۃ کیمیٹی کا چیرہ میں نہ بنایا جائے                                | ۵۶۵ |
| ۳۶۵ | سال گزرنے سے پہلے حکومت جبراً زکوٰۃ نہیں کاٹ سکتی                             | ۵۶۶ |
| ۳۶۵ | جس سے تمیک کرائی جائے اس کو بھی ثواب ملتا ہے                                  | ۵۶۷ |
| ۳۶۶ | اجنبی سپاہ صحابہؓ کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                        | ۵۶۸ |
| ۳۶۶ | مختلف شہروں کے سفیروں کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                    | ۵۶۹ |
| ۳۶۷ | ہتھم مدرسہ کے بیٹے بھی اتنا ہی مال لے سکتے ہیں جتنا کہ عام طالب علم           | ۵۷۰ |
| ۳۶۸ | کمپنیوں کے حصہ دار زکوٰۃ کیسے ادا کریں                                        | ۵۷۱ |
| ۳۶۹ | کمپنیوں کے شیئرز کی زکوٰۃ اسوقت کی قیمت کے اعتبار سے ادا کی جائے گی           | ۵۷۲ |
| ۳۶۹ | بھی کی طرف سے بلا اجازت زکوٰۃ دے دی تو اس کی طرف سے ادا نہیں ہو گی۔           | ۵۷۳ |
| ۳۷۰ | متوفاۃ نے اپنی زندگی میں زکوٰۃ نہ دی ہو تو ترکم سے نکالنے کا حکم              | ۵۷۴ |
| ۳۷۰ | مکان کی تعمیر کے لئے زکوٰۃ کی رقم دینا                                        | ۵۷۵ |
| ۳۷۰ | بلیکے ذریعہ حاصل کر دہ مال پر زکوٰۃ کا حکم                                    | ۵۷۶ |
| ۳۷۱ | بھا بنجا، مامول کو زکوٰۃ دے سکتا ہے                                           | ۵۷۷ |
| ۳۷۱ | حکومت کو مالیہ ادا کرنے سے عشر ساقط نہیں ہوتا                                 | ۵۷۸ |
| ۳۷۲ | زکوٰۃ کا پیسہ بذریعہ منی آرڈر بھیجنा                                          | ۵۷۹ |
| ۳۷۲ | مقر و فرض بھی اپنی زمین کی پیداوار کا عشر دے                                  | ۵۸۰ |
| ۳۷۳ | صہیں کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                                     | ۵۸۱ |

|     |                                                                         |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۸۳ | جانوروں کی زکوٰۃ کے لئے ان کا سامنہ ہونا ضروری ہے                       | ۵۸۲ |
| ۳۸۴ | داخلہ جم میں دینے ہوئے روپیوں پر زکوٰۃ                                  | ۵۸۳ |
| ۳۸۵ | زکوٰۃ کے پیسے سے ادویات خرید کر دینا                                    | ۵۸۴ |
| ۳۸۶ | زکوٰۃ کے پیسے علیحدہ رکھتے تھے کہ چوری ہو گئے                           | ۵۸۵ |
| ۳۸۷ | ایک شخص کو اتنے پیسے دینا کہ وہ غنی ہو جائے                             | ۵۸۶ |
| ۳۸۸ | جس قرض کے ملنے کی امید نہ ہوا س کی زکوٰۃ کا حکم                         | ۵۸۷ |
| ۳۸۹ | واجب التصدق رقم اپنی بالغ اولاد کو دے سکتا ہے                           | ۵۸۸ |
| ۳۹۰ | شیعہ کو عشر دینا باز نہیں                                               | ۵۸۹ |
| ۳۹۱ | افیون کی تجارت سے حاصل ہونے والے مال پر زکوٰۃ کا حکم                    | ۵۹۰ |
| ۳۹۲ | زکوٰۃ میں جانوروں کی اپنے صن کو دوسرا جنس کے ساتھ ملا جائیں جائے گا     | ۵۹۱ |
| ۳۹۳ | صاحب نصاب و مکیل اپنی بیٹی کو زکوٰۃ دے سکتا ہے                          | ۵۹۲ |
| ۳۹۴ | مال عشر دسرے شہر پر لجا کر فروخت کرے تو بھی مجموع فیت سے عشر دے         | ۵۹۳ |
| ۳۹۵ | راجح الوقت نوٹ عرض تجارت کے حکم میں ہیں                                 | ۵۹۴ |
| ۳۹۶ | زکوٰۃ کی رقم خود استعمال کر لی اور مارکان کو بتانا بھی مشکل ہو تو ...   | ۵۹۵ |
| ۳۹۷ | ادھار کی زکوٰۃ کیسے دے                                                  | ۵۹۶ |
| ۳۹۸ | بیٹے کی بیوی کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                       | ۵۹۷ |
| ۳۹۹ | سدادت کو زکوٰۃ دینا کسی زمانہ میں باز نہیں                              | ۵۹۸ |
| ۴۰۰ | آل علم کو زکوٰۃ دینا باز نہیں                                           | ۵۹۹ |
| ۴۰۱ | برادری کے مالداروں سے لے کر انہی کے فقراء پر تقسیم کرنے کی شرط          | ۶۰۰ |
| ۴۰۲ | سپاکس کی بھڑیوں میں عشرہ ہے یا نہیں                                     | ۶۰۱ |
| ۴۰۳ | غنی نا بالغ کو زکوٰۃ نہیں دے سکتے                                       | ۶۰۲ |
| ۴۰۴ | زکوٰۃ و عشرہ میں مال کی قیمت کا تعین قریبی شہر وستی کے لحاظ سے کیا جائے | ۶۰۳ |
| ۴۰۵ | ضرورت کی نسبت نصاب میں شمار نہیں ہوں گی                                 | ۶۰۴ |
| ۴۰۶ | مر وجہہ کمیتوں میں زکوٰۃ کا حکم                                         | ۶۰۵ |

|     |                                                                   |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۹۰ | مالِ صنماں میں گذشتہ سالوں کی زکوٰۃ کا حکم                        | ۶۰۶ |
| ۳۹۱ | محبون پر زکوٰۃ واجب نہیں                                          | ۶۰۷ |
| ۳۹۱ | کا لجوں کے طلبہ بھی زکوٰۃ لے سکتے ہیں                             | ۶۰۸ |
| ۳۹۲ | زکوٰۃ کی کمتوں سے بچنے کے لئے اپنے آپ کو شیعہ لکھنا               | ۶۰۹ |
| ۳۹۲ | فیقر نابالغ کو زکوٰۃ دینے کا حکم                                  | ۶۱۰ |
| ۳۹۳ | خود رو گھاس کی دلچھہ بحال کی جاتی ہو تو عشر بھی واجب ہوگا         | ۶۱۱ |
| ۳۹۳ | درستول میں عشر نہیں ہے                                            | ۶۱۲ |
| ۳۹۴ | افیون اور تبا کو کی پیداوار میں عُشر کا حکم                       | ۶۱۳ |
| ۳۹۵ | استقاطِ زکوٰۃ کے لئے حید کرنے کا حکم                              | ۶۱۴ |
| ۳۹۵ | شراب اور ہیر دن پینے والے کو زکوٰۃ                                | ۶۱۵ |
| ۳۹۶ | پس منظر                                                           | ۶۱۶ |
| ۳۹۸ | اموالِ ظاہرہ اور اموالِ باطنیہ کی تحقیق                           | ۶۱۷ |
| ۵۱۴ | "البلاغ" کے پیش کردہ آثار پر ایک نظر                              | ۶۱۸ |
| ۵۲۳ | معہد رسالت اور خلافت راشدہ میں زکوٰۃ کی نجی ادائیگی بھی معترض تھی | ۶۱۹ |
| ۵۵۶ | دین و قرض میں ادائیگی زکوٰۃ کی بحث (بنک اکاؤنٹس قرض ہیں)          | ۶۲۰ |
| ۵۹۵ | مالِ صنماں کی تحقیق                                               | ۶۲۱ |
| ۶۰۵ | وصولیٰ زکوٰۃ کے موجودہ نظام میں درج ذیل مفاسد ہیں۔                | ۶۲۲ |
| ۶۰۶ | موجودہ نظامِ زکوٰۃ باقی رکھا جائے مگر درج ذیل اصلاحات کے بعد۔     | ۶۲۳ |
| ۶۰۷ | توکیل پر چند شبیبات۔                                              | ۶۲۴ |



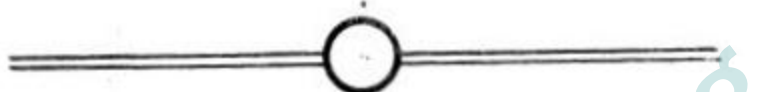
قال الله تعالى يا ايها الذين امنوا اذا نوى  
للصلوة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله  
وذروا البيع <sup>ذلكم خير لكم</sup> ان كنتم تعلمون  
اے ایمان والو! جب اذان ہونماز کی جمع کے دن تو دوڑو اللہ کی یاد کو  
اور چھوڑ دو خرید و فروخت یہ بہتر ہے تمہارے حق میں اگر تم کو سمجھے ہے  
(سورہ جمعہ) (ترجمہ شیخ البند)

## نیک الفتاویٰ

(جلد سوم)

مُرّقب :  
محمد انور

# بَابُ الْجَمْعَةِ



جمعہ کیلئے دو خطبوں کا ثبوت

- ۱ : کیا خطبۃ جمیعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں ایک پڑھا جاتا تھا ؟
- ۲ : خطبۃ جمیعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کس زمانہ میں اجماع صحابہؓ سے دو حضور میں شروع ہوا۔
- ۳ : حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اذان جمیع ایک دلوائی یادو ، اور کھریہ دو اذانیں کب سے شروع ہوتیں ؟

**الْجَمْعَةُ**  
۱ : ۲ : نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دو خطبے ارشاد فرمایا کرتے تھے -

عن ابن عمر رضی اللہ عنہ قال ڪان النبی صلی اللہ

علیہ وسلم ینخطب خطبتن ڪان یجلس اذا صعد المنبر حتى

یفرغ اراد المئذن ثم یقوم فیخطب ثم یجلس فلا يتکلم

ثُمَّ یقوم فیخطب - (ابو ڈاؤد ، ج ۱ ، ص ۱۵۶) -

- ۳ : اذان ثانی حضرت عثمان عنی رضی اللہ عنہ کے دور میں لوگوں کی کثرت کی وجہ سے اجماع صحابہؓ سے شروع ہوئی -

فلمَا كان خلافة عثمان رضى الله عنه الناس أمر عثمان يوم الجمعة

بـالـاـذـانـ الثـالـثـ نـاذـنـ بـهـ عـلـىـ الزـوـرـاءـ فـتـبـتـ الـأـمـرـ عـلـىـ ذـالـكـ

(ابوداؤد : ج ۱ : ص ۱۵۶) - فقط والله اعلم

بـنـدـهـ عـبـدـ الـسـتـارـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ

نـاسـبـ مـفـتـيـ خـيـرـ الـمـدـارـسـ مـلـتـانـ ۱۵/۱۰/۹۲

اـذـانـ ثـالـثـ كـنـاـ بـوـجـةـ بـكـيرـ كـهـ بـهـ وـرـنـهـ يـعـلـمـ اـذـانـ اـوـلـ بـهـ . وـاجـابـ صـحـيـحـ .

مـحـمـدـ عـبـدـ اللـهـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ مـفـتـيـ خـيـرـ الـمـدـارـسـ مـلـتـانـ .

**خطبہ جمعہ سے پہلے تعمیر و غیرہ پڑھنا**  
نمازِ جمعہ ادا کرنے سے پہلے سنتیں پڑھنے  
کا وقت ہوتا ہے۔ کیا مسجد میں نعمت یا  
درج صحابہ رض وغیرہ اس طرح کا کہ پڑھنا کہ حبس سے سنتیں پڑھنے والے کو خلل پڑھائے جائز ہے  
یا نہیں؟

**الحمد لله رب العالمين**  
نمازِ جمعہ میں جب تک کہ لوگ سنتیں پڑھ رہے ہوں نعمت  
خوانی شروع کرنا جس سے نمازوں کی نمازوں میں خلل آئے مکروہ ہے۔  
فقط والله اعلم

بنـدـهـ مـحـمـدـ عـبـدـ اللـهـ عـفـلـهـ  
خـادـمـ الـافـتـارـ خـيـرـ الـمـدـارـسـ مـلـتـانـ

اجـوابـ صـحـيـحـ

خـيـرـ مـحـمـدـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ ۲۱/۱۱/۲۱

**خطبہ سنتے وقت کیسے بلٹھا جائے** حب امام خطبہ ادا کرتا ہے تو سامعین کے بیٹھنے  
کی شکل کیا ہونی چاہئے؟ بنیواں توجہ دا  
محمد اقبال عفای اللہ عنہ، گلشن آباد، گوجرانوالہ

**الحمد لله رب العالمين**  
جیسے سوالت ہو بیٹھ سکتے ہیں۔ البتہ مستحب یہ ہے کہ بجالت تشهید دو زنو  
بلٹھا جائے مگر پہلے خطبہ میں ہاتھ باندھنا اور دوسرا میں لگھٹنے پر کھنا  
محض عامیانہ فعل ہے شرعاً اس کی کوئی اصل نہیں، ایسا نہ کیا جائے۔

اذا شهد الرجل عند الخطبة انشاء جلس محظياً

متربعاً أو كما تيسير لأنّه ليس بصلة عملاً وحقيقة كذا في  
المضمرات ويستحب أن يقعد فيها كما يقعد في الصلة  
كماني معراج الدرائية (عالِمُكَبِّرِيٰ، ج ۱، ص ۶۶)

فقط والله أعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ : مفتی خیر المدارس ملکانہ

جمعہ کی نماز تین بجے درست ہے یا نہیں اگر متور نہ تین دسمبر کو شہر لائل پور میں  
نمازِ جمعہ تین بجے پڑھائی جاتے تو  
ذمہب احناف کے مطابق نمازِ جمعہ کی ادائیگی وقت کے اعتبار سے صحیح ہے یا باطل؟ اگر صحیح  
ہے تو بلا کرامہت یا کرامہت کے ساتھ؟ کرامہت کی صورت میں مکروہ تحریکی ہے یا تنزیہی؟  
محمد فیصل قیوم عفاف اللہ عنہ : طارق آباد : لائپوگر

الجمع  
جمعہ کے بارے میں تحلیل (یعنی ادالہ وقت میں پڑھنا) مستحب ہے۔ مسری  
ہو یا گرمی۔ کمانی الشامیہ، ج ۱: ص ۳۰۰ -

لكن جزم في الاشباہ من فن الاحکام أنه لا يُسْنَن لها الامراد  
في جامع الفتاوى لقارئ المداية قيل انه مشروع لأنها  
تؤدى في وقت الظهر وتقوم مقامه وقتل الجمھور  
ليس بمشروع لأنها تقام بجمع عظيم فتأخیرها  
مفضى الى الحرج ولا حذالك الظهر وموافقة الخلف  
لا صلة من حکل وجبه ليس بشرط اهـ - ثانی حصہ ج ۱-  
لہذا صورت مسئولہ میں جمعہ کی نماز ادا تو بگئی۔ البته وقت مکروہ میں پڑھنے کی وجہ سے  
مکروہ تحریکی ہوگی۔ کمانی الطھطاوی : ص ۹۸

وفي الخزانة الوقت المکروه في الظهر ان يدخل في  
حد الاختلاف و اذا اخره حتى صار ضل حکل شيء  
مثله فقد دخل في حد الاختلاف حموى -

فقط اللہ اعلم : بنده محمد اسحاق عفرز

ظہر کا وقت مفتی ہے نمہب کے مطابق ایک مثل تکہ ہے اگر جمادیک مثل کے اندر ہے  
تو صحیح ہے ورنہ باطل ہے۔

خیر محمد عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

جمعہ میں خطیب دام ایک ہی ہونا چاہئے ایک خطیب کا گلا خراب ہے۔  
اس نے ایک اور خطیب کو درعت دی۔ اس نے صرف خطبہ پڑھا اور نماز کے لئے سابق کو آگے کر دیا۔ بعد میں بتایا کہ میں جمعہ ادا کر کے آیا ہوں۔ کیا یہ درست ہے؟ اور وہ جمعہ میں شرکت کر سکتے ہیں؟

اللہ عزوجل جمعہ میں امام و خطیب ایک ہی شخص ہونا چاہئے۔ نذکورہ جمعہ ہو گیا۔  
آنندہ الیاذہ کیا جاوے۔ بوجمعہ ادا کر پکا ہے وہ بہ نیت نفل شرکی  
جماعت ہو سکتا ہے امامت نہیں کہا سکتا۔

لَا يَنْبَغِي أَنْ يَصْلِي عَنِيرُ الْخَطْبَ لَا نَهْمَّا كَشْئَ وَاحِدَ فَانْ

فَعْلَ بَاتِ خَطْبَ صَبَى بَادْفَ السَّلَطَانَ وَصَلَى بَالْغَ جَازَاهُ

(در مختار علی الشامیہ، ج ۱: ص ۵۵۲)۔ فقط

وَاللَّهُ أَعْلَمُ

محمد انور عفاف اللہ عنہ  
مفتی خیر المدارس ملتان ۵۹۹، ۱۰/۲۳

اجواب صحیح

بنده حبہ استار عفاف اللہ عنہ

عورتوں کا جمعہ کے لئے مسجد میں آنا مکروہ ہے زید کہتا ہے کہ عورتوں کے لئے  
نماز جمعہ کے لئے مسجد میں آنا جائز ہے۔ کیونکہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زبانہ میں عورتیں جماعت کے ساتھ نماز پڑھتی  
تھیں۔ دوسرے مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ پڑھتی تھیں مگر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
نہ منع فرمادیا تھا۔ تو عورتوں نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے جاکر شکرہ کیا۔ تو

انہوں نے حکرایا کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم موجود ہوتے تو وہ بھی منع فرمادیتے۔ اگر یہ درست ہے تو عبارت مع حوالہ تحریر فرمائیں۔

۲ : اب عورتیں نماز جمعہ کے لئے مسجد میں آئیں یا نہ آئیں ؟

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا یہ ارشاد در الودا در شریف : ج ۱

ص ۸۳ ”پر منقول ہے۔

”ان عائشہ رضی اللہ عنہا قالت لو ادرک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ما حدث النساء لمنعهن۔ اهـ۔ الحدیث۔

۳ : اس وقت بھی عورتوں کا آنام کر دہے۔

ویکرہ حضورہن الجماعة ولو لجمعة و عید و وعظ مطلقاً  
ولو عجزوا الياد على المذهب المفتی به لفساد الزمان اهـ  
(در مختار علی الشامیہ : ج ۱ : ص ۵۲۹)۔

فقط واللہ اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

ابحواب صحیح

بندہ عبد التاریخ عفاف اللہ عنہ نئیں الافتاء

۱۴۰۱ / ۱۲ / ۲۹

جماعہ کی اذان ثانی کے بعد دعا مانگنے کا حکم جماعہ کی دوسری اذان کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے درست ہے یا نہیں ؟

محمد اقبال سمیع سنتر حرم گیٹ ملتان

ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنا درست نہیں ہے، دل میں نالگ سکتے ہیں۔

واللہ علیم بذات الصدور۔ اذ اخرج الامام فولاد صدیقہ

و لا سلام الی تمامها ای الخطبة اهـ۔

(در مختار علی الشامیہ : ج ۱ : ص ۴۶۸)۔ فقط واللہ اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ ۱۴۰۰ / ۱۲ / ۱۱

**اجتمار عید و جمہر سقط جمہر نہیں** زید کہتا ہے کہ اگر عید اور جمہر ایک دن جمع ہو جائیں اور مسلمان عید کی نماز پڑھ لیں تو ان پر جمہر کی فرصت باقی نہیں رہتی یعنی نہیں ظهر ادا کرنی چاہئے نہ کہ جمہر۔ اگر جمہر ادا کریں گے تو ان کے ذمہ ظہر کی نماز باقی رہے گی اور نہ پڑھنے پر ترک فرض کے مجرم ہوں گے۔

بھر کتا ہے کہ ایسا نہیں، بلکہ جب مسلمان عید پڑھ لجپیں گے تو اس دن جمہر پڑھنے نہ پڑھنے میں ان کو اختیار ہو گا۔ یعنی اگر جمہر نہ پڑھیں بلکہ ظہر باجماعت پڑھ لیں تو ترک فرض جمہر کے مجرم نہ ہوں گے۔ اور اگر جمہر پڑھیں گے تو اس دن کی ظہر سے برئی الذمہ ہو جائیں گے جمہر فرض بن کر ظہر کے قائم مقام ہو جائے گا جیسا کہ نابینا وغیرہ معذہ دین پر جمہر فرض نہیں اور اگر جمہر ادا کریں تو ان سے ظہر ساقط ہو جاتی ہے۔ دونوں کا مشاہد اختلاف جامع الریوز کی یہ عبارت ہے

فِلْوَ اجْتِمَاعَ الْعَالَمِ لِزَمَانِ الْأَصْلُوَةِ احْدَهَا قَيْلُ الْأَوَّلِ صَلْوَةٌ

الْعِيدُ وَ قَيْلُ صَلْوَةِ الْجَمْعَةِ كَمَا فَرَضَ التَّمْرِيْتَاشی بِنَاءً

علیہ ॥

عرض ہے کہ زید اور بکر میں سے کس کا قول صحیح ہے اور کس کا غلط۔ مدلل تحریر فرمائیں۔

**الْكُلُّ حَدَّثَنَا** زید اور بکر دونوں کا قول خلاف تحقیق اور غیر صحیح ہے۔ محقق یہ ہے کہ عید ساقط نہیں ہوتا بلکہ جمہر بدستور فرض دواہب رہتا ہے۔ جمہر چھوڑنے کی ایسی صورت میں اجازت نہیں۔ ”جامع الریوز“ کی جو عبارت سوال میں نقل کی گئی ہے یعنی فتنہ کا مذہب نہیں ہے بلکہ حضرت عطاءؓ کا قول ہے۔ درختار میں اس عبارت کو نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں۔

قَلَّتْ فَتَدْ رَاجِعَتْ التَّمْرِيْتَاشِيْ فِرَأَيْتَهُ حَكَاهُ عَنْ مَذْهَبِ

الْغَبَرِ وَ بَصِيْغَةِ التَّمْرِيْضِ فَتَنَبَّهَ اهْ وَقَنَ السَّاَمِيَّةَ

اَعْ مَذْهَبَ غَيْرِنَا اَمَا مَذْهَبُنَا فَلَزُومُ حَلِّ مِنْهُمَا

قَالَ فِي الْهَدَائِيَّةِ نَافَّلَةً عَنِ الْجَمَاعِ الصَّفِيرِ عِيدُ اِنْ

اجْتِمَاعِ يَوْمِ وَاحِدٍ نَالَوْلَ سَنَةَ وَالثَّانِي فِرِيْضَةَ

وَلَا يَتَرَكُ وَاحِدٌ مِنْهُمَا اهْ قَالَ فِي الْمَعَرَاجِ احْتَرَزِيهِ

عن قول عطاء تجربی صلوٰۃ العید عن الجمعة ۱۵  
 (شامیہ، ج ۱: ص ۲۴۳) - فقط واللہ اعلم.

اجواب صحیح

بندہ عبد ستار عفاف اللہ عنہ  
 نائب مفتی خیر المدارس مٹان  
 نیز محمد عفاف اللہ عنہ ۹، ۱، ۸۶۵ھ

---

**اڑھائی ہزار کی آبادی میں جماعت درست ہے** چک نمبر ۲۵۱ گ ب، گلگت۔ ضلع فیصل آباد بولیب سٹرک پنچتہ ہے آبادی اڑھائی ہزار ہے چک میں بجلی، ڈاک خانہ، ڈل سکول، گرلن سکول، پالمری سکول مردانہ، دو کار خانے جس میں آٹا پینے کی مشین اور لکڑی چیرنے کی مشین، روئی پینجنے والی مشین، تیل والے مشین، بسوں کا اڈہ، گیارہ دو کانیں، برف کا کارخانہ اور چک میں نو دو کانیں میں بسوں کا اڈہ چک مذکور سے دو فرلانگ پر ہے۔ چوتھے مرربع پر ہائی سکول اور کالج ہے۔ تین مساجد ہیں۔ نیز مدرسہ تعلیم القرآن و تعلیم البنات بھی ہے۔ کیا یہاں جماعت جائز ہے؟

حکیم عبد الحمید نورنگ پوری

مذکورہ بستی کے بارے میں تقریباً بیاسیں سال پہلے بھی استفسار۔  
**جواب** کیا گیا تھا جس کے جواب میں جواز جماعت کا فتویٰ دیا گیا تھا۔ اب تک بستی کی آبادی دمرکز بیت میں مزید اضافہ ہوا ہے جیسا کہ زیر جواب استفسار میں مذکور ہے۔ اہذا یہاں صحت جماعت میں تردید کیا جائے۔ فقط واللہ اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۳۰۰ / ۱۰ / ۲۰

اجواب صحیح

بندہ عبد ستار عفاف اللہ عنہ

---

**۲ ہزار کی آبادی میں جمع کا حکم** ایک گاؤں جس کی آبادی سارہ ہے تین سو خانوں کی ہے اور رقبہ آبادی کا ایک مریع نواجھڑ ہے اور چھیس ۲۳ دکانات ہیں جن سے جملہ اشیاء ضرورت مل سکتی ہیں۔ اور ایک کارخانہ آٹا پینے کا اور مدرسہ تعلیم القرآن، ۶ کنوئیں اور ۸ نلکے، ایک پنجا ستری عدالت جس کو محض ریٹی اختیارات حاصل ہیں

باستہنہ گان کی تعداد تقریباً دو ہزار ہے۔ میشی کے بڑن کی دوکان اور زرگر اور موچی وغیرہ بھی موجود ہے۔ کیا یہاں جمعہ جائز ہے۔ ؟

**الْجَوَابُ** بستی مذکورہ اپنی آبادی اور تجارتی دو کانوں کے اعتبار سے نظر ناظر میں قریبہ کبیرہ کی حد میں داخل ہے۔ احقر اقیم الحدوف نے خود بھی معافہ کیا ہے۔ لہذا مذکورہ بستی میں فرض جمعہ ادا ہو جاتا ہے۔ - ثانی : ج ۱ : ص ۵۳ میں ہے۔

وتقع فرض اف القصبات والقرى الكبيرة التي فيها  
اسوات اص فقط والله اعلم -

العبد خسیر محمد عفان اللہ عنہ

نہیم حیی الدارس ملتان : ۱۶، ربیع الاول ۱۳۶۸ھ

دوران خطبہ ہاتھ میں عصایلنا ۱ : دوران خطبہ جمعہ ہاتھ میں عصایلنا کی تفصیل فرمائیں۔ ۲ : عام حالات میں ہاتھ میں عصایلنا کیا ہے، اس کا کیا طریقہ ہے؟

**الْجَوَابُ** ۱ : اس باب میں احادیث مختلفہ کے دلخیل سے جو کچھ ثابت ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ بعض اوقات ائمۃ صلی اللہ علیہ وسلم نے عصا پر ٹیک لگا کر خطبہ دیا ہے اب ردا و مشریف کے یہ الفاظ ہیں۔ فقام متوكلاً على عصا و قوس اہ مگر اس سے مواطبت ثابت نہیں ہوتی۔ مسلم کی حدیث میں یہ فقط بھی موجود ہیں۔ شرعاً قام متوكلاً على بلال اد خلاصہ یہ ہے کہ عصابوت خطرہ ہاتھ میں لینا سنت غیر موثکہ ہے۔

من فعل فقد احسن ومن لافلا حر ج عليه۔ (امداد المفتین

ج ۱ - ص ۱۱۲) -

۲ : اَسْتَحْسِنْ بَيْتَ اَوْ دَائِيْنَ هَاتَهُمْ لِيْنَا چَاهِيْتَ - وَيَنْبَغِي اَنْ يَأْخُذَ السِّيفَ او العصا او غيرها بایدہ الیمنی اذ انها سنته لان تناول الطهارة انما یکون بالیمن والمستقدرات بالشمال۔ (المدخل : ج ۲ : ص ۲) فقط والله اعلم -

اجواب صحیح، بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ ۱۳۹۹ / ۶ / ۳ھ

**قریہ صغیرہ میں جماعت پڑھا گیا تو ظہر ادا کرنی لازم ہے** ایک بستی جس کی آبادی سات ہو  
ہے دوکان صرف ایک ہے۔

ضروریات زندگی نہیں ملتیں کیا اس جگہ جماعت جائز ہے۔ ؟ اگر پڑھا گیا تو دوبارہ ظہر پڑھی جلتے  
یا نہیں ؟

**الجواہر** مذکورہ بستی قریہ صغیرہ ہے اس میں عند الاحناف جماعت جائز نہیں۔ جن  
لوگوں نے جماعت پڑھا ہے ان کے ذمہ اس دن کی ظہرباتی ہے۔

فِي الْجَوَاهِرِ لَوْصَلُوا فِي الْقَرْيَةِ لِزِمْهِرِهِمْ أَدَاءَ الظَّهَرِ ۖ ۱۵

(شامل ج ۱، ص ۲۸۸)۔ فقط وادلله اعلم

|                              |             |
|------------------------------|-------------|
| محمد النور عفان اللہ عنہ     | الجواب صحیح |
| بندہ عبد السلام عفت اللہ عنہ |             |

۱۳۹۷ / ۱۱ / ۳

**جواثی شهر مختار قریہ** پہلا جماعت بحرین کے مقام جواثی میں ادا کیا گیا۔ یہ مقام شہر تھا  
یا گاؤں ؟ اگر شہر تھا تو اس کا شہر بننا، اور کس سال میں  
جماعت پڑھا گیا ؟ بیان فرمائیں۔

۲: خطبہ قوم کو سنانا فرض ہے یا نہ ؟

**الجواہر** متعدد اہل لغت اور تاریخ سے منقول ہے کہ «جواثی» شہر تھا۔ علامہ  
عینی رحمۃ الرحمہ القاری میں لکھتے ہیں کہ اس میں چار سو سے زیادہ آدمی رہتے  
تھے۔ حکان یسکنہا فوق اربعہ آلف نفس ۱۵۔ علام ابن اثیر رہنمایہ  
میں لکھتے ہیں جواثی ہو اسم حصن بالبحرین (اور قلعے شہروں میں ہوتے ہیں)  
علام جوہری کی صحاح، علامہ زمخشریؒ کی بلدان اور سیوطی سے بھی ایسے ہی منقول  
ہے۔ ابو عیید بخاری سے منقول ہے۔

انها مدینۃ بالبحارین۔ (اعلاء الدین، ص ۱۷)۔

لفظ قریہ سے شہر نہ کیا جاتے کیون کہ قریہ کا اطلاق شہر بھی قرآن و حدیث اور لغت  
سے ثابت ہے۔ لولا نزل هذَا القراءَتْ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرَيْتَيْنِ عَظِيمٍ الْأَيْمَنِ

”جواثی“ میں جمعہ و فد عبد القیس آنے کے بعد پڑھا گیا۔ اس پر موئیین کا اتفاق ہے کہ فد عبد القیس فرضیتِ حج کے بعد آیا ہے البشیر کی تعيین میں اختلاف ہے۔ واقعی نے شہ قبل فتح نقل کیا ہے۔ اور ابن اسحاق نے ۹۷ھ کہا ہے۔ (علام الرسن : ص ۱۷)۔

۲، نفس خطبہ شرط جمیعہ سے ہے باس معنی کہ خطبہ کا ہونا ضروری ہے کسی کو سنے یا نہ سنے۔

و یشتreq لصحتها سبعة اشياء الى قوله والرابع الخطبة فيه  
فلو خطب قبله وصلی فيه لم تصح اهـ (در مختار علی الشافعی ج ۱ ص ۵۵)

فقط والله اعلم

ابحواب صحیح

بندہ عبد الصفار عفانہ عنہ

محمد انور عفانہ عنہ

۱۳۹۹ / ۶ / ۱۲

## شافعی کی ایک عبارت سے اردو میں جوازِ خطبہ پر استدلال اور اس کا جواب

آپ نے اپنے فتوے میں جمعہ کے دونوں خطبوں کے درمیان اردو تقریر کو مکروہ تحریکی سے لکھا ہے اس دلیل سے کہ صحابہ کرام رضنے روم و فارس میں صرف عربی میں خطبہ دیا حالانکہ وہ لوگ عربی نہیں جانتے تھے۔

احقر نے آپ کے فتوے کی بناء پر پیش امام صاحب کو عرض کیا کہ آپ اردو تقریر درمیان میں نہ کیا کریں۔ خطیب صاحب مدرسہ ایسینیہ دہلی کے فارغ میں۔ انہوں نے کتب میں مسئلہ کوتلاش کیا، بہت کوشش کی اور فرمایا کہ رد المحتار علی الدر المحتار شرح تنور الابصار فی فقہ مذہب الامام الاعظم الی تفسیرۃ المنعام عن العلامۃ سید محمد امین المعروف با بن عابین کے اجزاء الاول کے حسب ذیل اقتیات سے جمعہ کے دونوں خطبوں کے درمیان اردو تقریر کا جواز ہی نہیں ملتا بلکہ تاکید مترشح ہوتی ہے۔ مجھے آپ کے فتوے سے پورا اتفاق ہے۔ آپ ایسی عبارات نقل فرمادیں جن سے اردو خطبہ کا مکروہ تحریکی ہونا معلوم ہوتا ہو۔

ص ۵۹: لعیقید الخطبة بگونها بالعربیة اكتفاءً بما

قدمه في باب صفة الصلوة من أنها غير شرط ولو مع

القدرة على العربية عند خلاف المماحیت شرط  
او عند العجز كالخلاف في الشروع في الصلة —  
ص ۵۹۸ ، قوله ويبدأ اع قبل الخطبة الاولى بالتعوذ ثم بحمد الله  
تعالى والشأن والشهادتين والصلة على النبي عليه السلام و  
العظة والتذكير والقراءة قال في التجنيس والثانية  
حالاً ولها إلا أنه يدعوا لل المسلمين مكان الوعظ —  
ص ۶۱۸ ، في خطبة العيدين حيث قال وليستفاد من  
كلامه أن الخطيب إذا رأى حاجة إلى معرفة بعض  
الأحكام فإنه يعلمهم أيها في خطبة الجمعة خصوصاً في  
زماننا لكثرتها الجهل وقلة العلم فينبغي أن يعلمهم  
فيها أحكام الصلة كما لا يخفى .

**الجواب**  
افسر كه فاضل موصوف نے اتنی تکلیف گوارا نہیں فرمائی کہ علامہ  
ابن عابدین ص ۵۹۸ میں جس باب صفة الصلة کا حوالہ دے رہے ہیں  
اسے کھوں کر دیکھ لیتے۔ اس میں صراحة موجود ہے۔

وصح شروعه ايضاً مع الکرامۃ التحرمیۃ بتسبیح و

تمثیل الى قوله كما صاح لشرع بغير عربیة .

اس صحیت کے ساتھ بھی کہ اہم تحریمی پانی جاتی ہے۔ یعنی اگر کوئی شخص نماز کو شروع کرتے  
وقت اللہ اکبر کی بجائے « خدانتے بزرگ است » کہہ دے تو نماز میں شروع ہونا تو  
صحیح ہو جائے گا بلکہ « مع الکرامۃ التحرمیۃ » اور آگے فرماتے ہیں۔ « شرط اعجزه  
صاحبین نے فارسی میں بکیر کی صحیت کے لئے « عجز عن العربیۃ کی شرط لگائی ہے۔ یعنی  
بغیر عجز عن العربیۃ کے شروع بالفارسی صحیح نہ ہو گا۔ اس کے بعد فرماتے ہیں کہ وعلی  
هذا الخلاف الخطبة یعنی خطبه میں بھی یہی اختلاف ہے کہ امام صاحب کے  
نذر دیکھ فارسی میں صحیح ہو جائے گا بغیر عجز بھی مگر مع الکرامۃ التحرمیۃ اور صاحبین  
کے نذر دیکھ غیر عربی میں صحیح ہی نہ ہو گا الا عند العجز۔ خلاصہ یہ کہ اس عبارت کو حسب

سابق تحقیق کے ساتھ لایا جائے تو امام صاحب کے نزدیک کراہت تحریم اور صاحبین کے نزدیک عدم جواز ثابت ہوتا ہے۔ لیکن صاحبین کا رجوع الی مذہب الامام ثابت ہے۔ لہذا جواز خطبه مع الحرام است التحریم عین العجب متفق علیہ ہو گا۔

دوسری اور تیسرا عبارت میں کہیں بھی غیر عربی میں خطبه پڑھنے کی اجازت نہیں۔ صرف تذکیر اور تعلیم احکام کا ذکر ہے تو کیا یہ تذکیر اور تعلیم عربی میں نہیں ہو سکتی؟ اگر آپ کہیں کہ لوگ عربی نہیں سمجھتے تو لوگوں کا فرض ہے کہ وہ عربی سیکھیں۔ نہ یہ کہ علماء مخالف حکم شرع غیر عربی میں خطبه پڑھیں۔ پھر تو نماز بھی اردو میں ہونی چاہئیے۔ قرأت قرآن بھی اردو میں ہونی چاہئیے۔

فقط والش عالم

الجواب صحيح

خیر محمد عف اللہ عنہ

بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ

۸ ربیع الثانی ۱۴۲۵ھ

**تحدید فنا و مصلف فرض راجح نیست** چہہ فرمائند علماء دین و فضیلین شرع متنین  
دریں صورتہائے مستولہ۔

۱، فنا و شهر از سورا البلد شمار کردہ می باشد یا از زیادتی گرد و نواح بیرون سورا بلد شروع می شود۔

۲: حدود مسافت فنا پر مقدار میلار و فراسخ در کتب فقهہ پر مراد می باشد۔

۳: مقدار فنا و شهر مسلمانان چند بیوت پانزده و شانزده سچتہ و خام بنا کردہ مقیم اند۔ یا بعض مسجد شریفین مع چند حجرہ برائے رہائش طلباء است اگرچند مسلمانان آنجا و گرد و نواح او جمع آئند نماز جمعہ ادا نہیں ادا خواهد شد یا نہ؟

و فی الدر المختار علی الشامی و یشترط لصحتها **الجواب**

المصر او فناءه و هو ماحوله اتصل به اولاً

کمال حرره ابن کمال او غیره لا جبل مصالحة کد فن

الموقى و رکض الخيل اه۔ و فی الشامیۃ التعريف

احسن من التحديد لانه لا يوجد ذالك في حکم مصر

وإنما هو بحسب كبر المتصوّر وصغره إلى أن قال فالقول  
بالتحديد بمسافة يخالف التعريف المتفق على ما  
صدق عليه بأنه المعد لمصالح المصر فقد نصّ  
الإمامية على أن الفتاء ما أعد لدفن الموتى و  
حوائج المصر كرض الخيل والدواب وجمع الساكن  
والخروج للرمي وغير ذلك ( ج ۱ - ص ۵۳ ) -

حاصل عبارت مذكورة بالآيات است كتحميمه كردان فنا بفرسخ يا بفرسخين ياميل  
وميلين درست نیست زیرا که فنا برخلاف خود دنی وکلاني شه مختلف میشود - پس تعريف راجح  
است از تحمید لفرسخ وغیره وتعريف فنا مستافق عليه این است - هر آن مقام که مستقل  
آبادی نیست بلکه از توابع مصر است و بناء او برای حوايج اهل بلد است - مثلًا مردمان  
در آنجا برای تیازندگی جمع نمیشوند یا مقامات مسلمین در آنجا پیوسته آنند یا عساکر مسلمین  
در آنجا بود و باش میدارند آن فناه مصر است - بعد از تفصیل حاصل جواب این است  
که فناه از سور البلد و محلات و مکانات بلد شروع شده تا آن مفت ا منتظر شود  
که برای حوايج اهل بلد از اقسام مذکوره بالا تیار کرده شده است - اگرچه از چند فراسخ  
متجاوز هم گردد - اعتقاد مصالح است نه که مسافت - اما این سوال که مکانات پانزده  
یا سترنده پخته و خام که بناسده است اگر در حدود فناء واقع ہستند و تعريف  
فناء برآنها صادق آید در آن اقامته جموعه جائز باشد ورنہ نے -

فقط والله أعلم

بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ : ۲۰ / ۱ / ۱۳۴۵ھ

اجواب صواب وحقائق ان تیبع خیر محمد عفان اللہ عنہ ہتم خیریں ارس ملتان

خطبہ جماعتیں کفار کیلئے دعا کرنے کیسے ہے خطبہ جماعتیں میں مسلمانوں کے لئے دعائیہ  
کلمات کہنا اور کفار کے لئے بدعا کرنا کیسے ہے ؟

خطبہ ثانیہ میں مسلمانوں کے لئے دعائیہ کلمات کا استحباب ہے۔



قال في التجنيس والثانية كالاولى الا انه

ید عو للمسلمین مكان الوعظ اه (شامی، ج ۱، ص ۵۹۷)۔

فی نفسہ کفار و مشرکین پر لعنت کرنا بحائزہ ہے چنانچہ بعض موقع پر انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ لیکن جزء خطبہ ہونے کی حیثیت سے اس کا استحباب منقول نہیں  
لہذا عام حالات میں ترک النسب ہے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبد التاریخ عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

۱۳۹۶ھ / ۲ / ۱۵



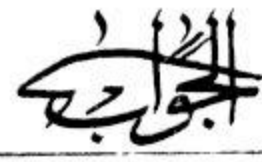
عورتوں کا جمع کملیت آنادرست نہیں سجد کے ساتھ ملحقة بجگہ میں عورتوں کے لئے  
نماز کی بجگہ بنانا درست ہے یا نہیں؟ نیز

ان کی قیمت میں شرکت کا کیا حکم ہے؟  
البخاری  
ملحقاتِ مسجد میں نماز کے لئے بجگہ بنانا درست ہے لیکن عورتوں کا جمع  
کے لئے آنحضرت نہیں۔ باخصوص اس زمان میں مفاسد کا بہت اندیشہ  
ہے۔ ویکھرہ حضور ہن الجماعتہ ولو جماعتہ وعید و وعظ مطلقاً اه در مختار  
علی الشامیہ : ج ۱ : ص ۵۲۹)۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ عبد التاریخ عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۶ھ / ۵



بیع و شراء جمیع کی کوئی اذان کے بعد حرام ہے سوال : بیع و شراء جمیع کی  
کوئی اذان کے بعد حرام ہے؟



پہلی اذان کے بعد بیع و شراء حرام ہے۔ و وجوب السعی اليها و

توكی ابیع بالاذان الاول فی الاصلح اه (در مختار علی الشامیہ

ج ۱ : ص ۴۶)۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ عبد التاریخ عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۶ھ / ۵ / ۱۱

**جمعہ کی اذان ثانی کہاں دیجیے** جمعہ میں جو اذان خطبہ کے وقت دی جاتی ہے اس اذان کی جگہ کون سی ہونی چاہئے۔ دوسری یا تیسرا

یا آخری صفت میں کھڑے ہو کر دی جا سکتی ہے یا نہیں؟

**نوزن کو صفت اول میں خطیب کے آگے اذان کہنا سنت ہے۔** دینخوار میں ہے۔ ویؤذن ثانیا بین یہ ای الخطیب اھمی علی سبیل السنیۃ اھ۔ دشامی ج ۱ : ص ۶۵)۔ فقط واللہ اعلم۔

محمد عبد اللہ غفرانی مفتی خیر المدارس ملتان ۱۴۰۵ھ

**جمعہ میں کم از کم تین مقدموں کا ہونا ضروری ہے** میں تیس آدمی ہوں تو جمعہ ادا ہو گا اس سند کی وضاحت مطلوب ہے۔

**آپ کو سننے میں استباہ ہو گیا ہے جمعہ ادا کرنے کے لئے امام کے علاوہ تین آدمیوں کا ہونا ضروری ہے۔** والسادس للحاجة واقلها ثلاثة رجال

سوی الامام۔ اھ در مختار علی الشامیۃ۔ ج ۱، ص ۶۷) فقط واللہ اعلم۔

محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ۲۳ شوال ۱۴۰۳ھ

**جمعہ کیلئے مسجد کا ہونا ضروری نہیں** ہم فائزہ بیکیڈ میں ملازم ہیں وہ جگہ ہے تو شہر میں مگر وہاں مسجد نہیں ہے ڈیوٹی کے دوران توجہ نمازیں آتی ہیں وہ توجہات کے ساتھ ادا کریں ہیں مگر دوسری رہ جاتی ہیں۔ ایسے ہی جمعہ کے لئے بھی وقت ہوتی ہے کہ اسوقت ڈیوٹی ہوتی ہے اور حاضر رہنا پڑتا ہے اس صورت میں ہمارے لئے کیا حکم ہے؟

**کوشش تو سی کریں کہ جمعہ مسجد میں آکر پڑھیں۔** اذان جمعہ کے بعد ضرور غیرہ کر کے سنتیں پڑھ کے تیار بیٹھیے رہا کریں اور دہاں سے ایسے وقت چلیں کہ خطبہ شروع ہونے والا ہو۔ خطبہ اور فرض میں شرکت کے بعد وہ پس آ جائیں اور سنتیں اپنی جگہ پر پہنچ کر پڑھ لیں اگر اس میں بھی دشواری ہو تو دیگر نمازوں کی طرح جمعہ کا بھی وہیں بند ولست کر لیں جمعہ درست ہو جانے کا۔

کیونکہ جمعہ کے لئے مسجد کا ہوتا شرط نہیں۔ وتوڈی۔ فی مصر واحد بمواضع کثیرۃ  
مطلق اعلیٰ المذهب و علیٰ الفتوى۔ اہ در مختار علی الشامیۃ۔ ج ۱، ص ۵۶۵)۔

فقط واللہ اعلم

بندہ حجتستار عفاف اللہ عنہ رئیس الافتخار

مفتی خیر المدارس ملتان

محمد انور عفاف اللہ عنہ

## عدم جوازِ جمعہ فی القرآن کے بارے میں مُحْجَزُین کی تشبیہات اور افحش سکت جواز

سوال ۴ : بعض اہل علم کہتے ہیں کہ جمعہ کی فرضیت "فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ الْأَعْيُّ  
سے ثابت ہو رہی ہے اور اس آیت کے حکم سے جب نماز جمعہ ہر جگہ فرض بھے تو اب چھوٹے گاؤں  
ولئے فقہاء کے قول سے اپنی بستی میں اگر جمعہ نہ پڑھیں گے تو گذگار ہوں گے۔ اور بوجب حکم  
احادیث ان کے قلوب پر مہر لگائی جاتے گی۔ اب عرض یہ ہے کہ واقعی اس آیت سے ہر جگہ جمعہ  
پڑھنے کا جواز نکلتا ہے یا نہ ؟ اور آیت کریمہ کے حکم کے موجب چھوٹے گاؤں والے جمعہ کے چھوٹے  
پڑھنے مذہب کے مطابق گذگار اور آیت کے مخالف ہوں گے یا نہ ؟ یا اس آیت کا مصدقہ ہر قریبی  
شہری اور گاؤں والے ہیں۔ حنفی مذہب کی اس بارہ میں کیا تحقیق ہے ؟

**الْأَعْيُّ**  
آیت مذکورہ بالاجماع عام مخصوص منہ البعض ہے۔ کیونکہ حنبلات اور الیسی  
اتفاقاً جمعہ جائز نہیں۔ تو آیت شریفہ میں عموم امکنہ کا مراد ہونا مختلف ہو گیا۔ پس وجہ جمعہ مخصوص مقامات  
پر ہو گا۔ جس کی تعین حنفیہ نے « حدیث علی رض » سے کی ہے جو کہ مرفوع حکمی ہے۔ پس آیت مذکورہ  
سے ہر مقام پر فرضیت جمعہ ثابت نہ ہو گی۔ لہذا اخاف ترک جمعہ فی القرآن کی وجہ سے گذگار نہیں۔  
آیت کا خطاب صرف اہل مصر کو ہے۔ نیز آیت شریفہ کا مطلب یہ ہے کہ جہاں پر اذان جمعہ ہو اذان  
سننے ہی ذکر اللہ کی طرف سعی کر د۔ لیکن محل اذان جمعہ کی تعین سے آیت ساکت ہے کہ کس مقام

پر دیجاتی آگر کس مقام پر نہیں۔ لیں آیت مذکورہ سے جمیع امکنہ میں وجوب جمعہ پر استدلال کرنا غلط ہے۔

**سوال ۲ :** بخاری شریف کی اس حدیث شریف سے (ج ۱: ص ۵۵۹، ۵۶۰)

معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے بعد از ہجرت قباد میں جمیلہ چودہ دن مع رات سکونت ذرا تی بھی پھر مدینہ طیبہ تشریف لے گئے۔ چنانچہ

عن الان بن سالک فتال لما فتد رسول الله صلى الله عليه وسلم  
المدينه نزل في علو المدينه فـ حـي يقال له بنو عمرو بن

عوف فاقام فيهم ماربع عشرة ليلاً۔ الحدیث

ادر اہل سیر لکھتے ہیں کہ آپ کا قیام وہاں صرف چار دن (دو شنبہ سے پنج شنبہ تک) رہا۔ اور بروز جمعہ وہاں سے آپ ہجرت فرمائے مدینہ طیبہ تشریف لے آئے اور قبلہ بنو سالم میں پہنچے مذاہجعہ کا وقت ہوا۔ اور وہاں چار آدمیوں کے ساتھ مذاہجعہ ادا کی۔ اور اشعة اللمعات ترجیہ مشکوٰۃ : ج ۱: ص ۵۶۶۔ میں جناب مولانا عبد الرحمن حب راقم ہیں۔

”کہ چہ اول جمعہ کہ گزارہ بعد از قدم بد میسر ہو۔“

لہذا کتاب مبسوط ج ۱ ص ۱۷۔ پر یوں ہے۔

دلہذا جھر في الجمعة والعیدین الى قوله بھا قوله الاذى۔

اب عرض یہ ہے کہ مبسوط و اشعة اللمعات دونوں معتبر کتابوں سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے جمعہ اول بعد از ہجرت مدینہ میں پڑھا اور اس سے پہلے کہیں جمعہ نہیں پڑھا۔ اور اہل سیر کی روایت اس کے خلاف ہے۔ اور بعض علماء فرماتے ہیں کہ اول جمعہ قباد میں پڑھا۔ اب عرض یہ ہے کہ مذکورہ بالا روایات و عبارات میں سے کون سی مستند اور قابل دفاتر ہے۔ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلے کہا جمعہ پڑھا۔ قباد میں یا بنو سالم میں یا مدینہ میں جا کر جمعہ پڑھا۔ اور مذکورہ عبارات سے کون سی عبارت حق ہے؟ اور حضرات علماء کرام دیوبندی مذکورہ بالا روایت بخاری میں سے ثابت کر کے اپنی تصنیفات میں یوں راقم ہیں۔ چنانچہ مولانا مشیح احمد گنگوہی صاحب ”ادشن العربی“ اور حضرت شیخ البند ”حسن القرنی“ میں لکھ دئے ہیں کہ جناب حسن اکرم رضی اللہ عنہ فیضی قبا۔ میں دو صفحہ سکونت فیضی اور وہاں آپ کو دو جمعہ پیش آئے تھے مگر آپ نے وہاں دو نوں جمعہ نہیں پڑھے۔ ان کا یہ لکھنا اور

فرمانا مذکورہ بالا حدیث بخاری سے استدلال لینا صحیح ہے یا نہ ؟ اگر ان کا یہ فرمانائیج ہے تو پھر یہ بتاؤ کہ انہوں نے مذکورہ حدیث سے یہ مضمون کیسے لیا ہے ؟ اور مذکورہ بالا روایت کے کون سے الفاظ اس مضمون پر دال ہیں کیونکہ اس روایت میں توصیف عدد ایام کا ذکر نہ ہے باقی مضمون زیادہ روایت سے معلوم نہیں ہوتا ہے ۔

**الْبَوْجَنْجَةُ** منورہ کا ایک محلہ ہے ابتدی نہیں، اس پر محدثین اور اہل سیر کا اتفاق ہے جب بنو سالم مدینہ منورہ کا ایک محلہ ہی ہے تو اشعة اللمعات، مبسوط، اہل سیر کی عبارتوں میں کوئی اختلاف نہ رہا۔ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قبادیں جمیع پڑھنا ثابت نہیں۔ (ومن ادعی فعليه البيان) اکابر دیوبندی بخاری شریعت کی حدیث (فاقتام فيهم اربع عشرة ليلة) سے کبھی استدلال کیا ہے۔ کہ جمیع کی فرضیت مکمل مکملہ میں ہو چکی تھی اور بوقت ہجرت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قبادیں چودہ روز قیام کیا جس میں ایک جمعہ نیقیناً آیا ہو گا لیکن قبادیں جمیع پڑھنا کسی روایت سے ثابت نہیں۔ بلکہ اس کے برخلاف اہل سیر کا اتفاق اس امر پر موجود ہے کہ پہلا جمعہ مدینہ منورہ (اس کے محلہ بنی سالم) میں پڑھا گیا ہے۔ پس اس سے یہ ثابت ہو گیا کہ قبادی جیسی بستیوں میں جمعہ جائز نہیں۔ بلکہ اس کی صحت کے لئے شہر کا ہونا ضروری ہے۔ درہ قبادی میں ترک جمیع کی نوبت نہ آتی۔

**سؤال ۳ :** غیر مقلدین نے اس حدیث روا جمعۃ ولا تشریق الحدیث پر تبصرہ کیا ہے اور اس کے انہوں نے پندرہ جواب دیتے ہیں۔ اول جواب یہ ہے ”کہ یہ حدیث ان الفاظ سے عنہ المتقدیں ثابت نہیں۔ اور اس کی سنہ ضعیف اور ناقابلِ احتجاج ہے۔ البتہ موقع اس کو بعض لوگ صحیح کہتے ہیں۔“ اب عرض یہ ہے کہ ان کا یہ جواب صحیح ہے یا نہ ؟ اگر ان کا یہ جواب صحیح ہے تو پھر ان کے جواب کا کون سا جواب ہے ۔ ؟

**الْبَوْجَنْجَةُ** روایت بالاموقنٰ قطعاً صحیح ہے اور غیر مدرک بالرأى ہے۔ لذا حکماً مرفوع ہوئی۔ پس بلاشبہ قابلِ احتجاج ہوگی

وفي سعدة الفتاوى : ج ۳ ، ص ۲۶۳ : فان قلت قال النووي

حدیث على متفق على ضعفه وهو موقف عليه بسند ضعيف

منقطع قلت كانه لم يطلع الا على الامر الذي فيه الحجاج

بن ارسلان دلیل طریق حبیر عن منصور فانہ سند  
صحیح ولو اطلع لم یقل بما فتاله و أما قوله متفق على ضعفه  
فرزیادة من عنده ولا میدری من سلفه من ذالک رجوا له  
اعلاء السنن)۔

علاوه ازین امام البوزید دبوسی نے «اسرار» میں نقل کیا ہے کہ۔ ان محمد بن الحسن  
فتال رواہ مرفوعاً معاذ و سراقتہ بن مالک رضی اللہ عنہما۔

تو امام محمد رحمۃ اللہ علیہ میں ان کا قول رفع حدیث کے بارے میں صحبت بن سختہ ہے۔ نیز امام خواہزادہ  
نے مبسوط میں فرمایا کہ امام ابویوسفؓ نے امامی میں حدیث ہذا کو مرفوعاً سند ابیان کیا ہے  
پس بہتر قدر حدیث علیؓ قابل احتجاج ہے اور غیر مقلدین کا اسے ضعیف قرار دینا جمالت  
ہے۔

سوال ۲۷ : غیر مقلدین مذکورہ بالاحدیث کا ثانی جواب یہ دیتے ہیں کہ یہ حدیث  
طبقہ ثالثہ سے ہے جو قرآن اور دیگر احادیث کے معارض نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ وہ طبقہ اولیٰ و  
ثانیہ کی حدیثیں ہیں۔ شاہ عبد العزیز محدث دہلویؓ نے "عجائۃ نافعہ" میں لکھا ہے کہ  
« وکتب آنہا در شهرت و قبل در طبقہ اولی و ثانیہ نہ سیدہ »  
یعنی طبقہ ثالثہ کی کتب مشہوری اور قبولیت میں طبقہ اولی و ثانیہ کا مقابلہ نہیں کر سکتیں نیز  
یہ لکھا ہے کہ

« اکثر آن احادیث معمول به نزد فقہاء نہ شدہ اند بلکہ اجماع بخلاف آن منعقد گشتہ »  
(ترجمہ ظاہر ہے)۔ یہ قول ہمارے دلائل قطعیہ کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ اس کا جواب  
فرمائیے۔

روایتِ بالا (حدیث علیؓ) قرآن یا دیگر احادیث کے خلاف ہی نہیں کہ  
  
معارضہ کا سوال پیدا ہو۔ شاہ صاحبؒ کی عبارت کا مطلب اور صاف  
ترجمہ یہ ہے کہ طبقہ ثالثہ کی کتب شهرت اور قبولیت میں طبقہ اولیٰ اور ثانیہ کو نہیں پہنچتیں تو اس سے  
اور اسی طرح حضرت شاہ صاحبؒ کی دوسری عبارت سے یہ کیسے معلوم ہوا کہ ان کتب کی تمام  
احادیث مردود ہیں۔ اور ان کتب کی کسی حدیث سے احتجاج کرنا جائز نہیں ہے۔ خواہ اس

کی سند صحیح ہی کیوں نہ ہو۔ خوب سمجھنے کہ احتجاج کا مدار، صحبت سند اور دیگر شرائط معتبرہ عنداً المحدثین پر ہے۔ خواہ کسی کتاب میں ہو۔ لہذا حدیث علیؑ کو صحبت سند کے باوجود صرف اس وجہ سے ناقابل اعتبار اور ساقط قرار دینا مخصوص جمل اور ناصافی ہے۔

**سوال ۵:** غیر مقلدین کا تیسرا جواب یہ ہے کہ اس حدیث میں ایک جریر راوی وارد ہے جس کو اخیر وقت میں وہم ہو گیا تھا۔ اب یہ نہیں معلوم ہو سکا کہ یہ روایت انہوں نے کس حالت میں بیان کی ہے۔ احتمال ہے کہ بعد از وہم بیان کی ہو۔ تو پھر یہ درست نہیں۔ نیز اس سند میں طلحہ راوی ہے جس کی تصریح نہیں کہ کون ہے۔ کیونکہ بعض ثقہ اور صدقہ ہیں اور بعض وہی اور مجهول ہیں۔ جواب فرمائیے!

**جواب:** حدیث علیؑ موقوفاً بلا شبه صحیح اور قابل استناد ہے جیسا کہ محققین داہل فن نے اس کی تصریح کی ہے۔ چنانچہ علامہ عینیؒ کی تصحیح عمدة القاری سے ہم جواب نمبر ۳ میں نقل کرچکے ہیں کہ طلحہ جریر کے بارے میں فرماتے ہیں کہ "فانه سند صحیح" اور حافظ الدنيا علامہ ابن حجر عسقلانیؒ نے "درایہ" میں فرمایا ہے کہ "استناده صحیح" یہ حدیث مذکور کی دوسری سند کے بارے میں ہے جس کی سند یہ ہے۔

رواہ عبد الرزاق فی مصنفه عن الشورع عن زبید الایالی عن سعید بن عبیدۃ عن الحبیب عبد الرحمن السلمی عن علیؑ  
فتال لا جمعة الخ

یعنی اس سند میں جریر اور طلحہ بھی نہیں جن کے بارے میں معتبر ضم کو تشویش ہے اور حافظ الدنيا اس کی تصحیح فرماتے ہیں۔ نیز علامہ ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ کی "محلی" ج ۵ ص ۵۲ میں حدیث ہذا کو صحیح تسلیم کیا۔

هذا نصہ نقد صح عدن علیؑ لا جمعة ولا تشریع الخ  
پس محققین کا حدیث مذکور کو صحیح تسلیم کرنا ہمارے لئے مجبت ہے۔ اب اگر معتبر ضم کو طلحہ کی تعین کے بارے میں خلیجان ہو رہا ہے تو محض لغصبہ کی بناء پر ہے۔ ان اعلام نے رد اقر کی معرفت اور پوری تحقیق و تنتیش کے بعد تصحیح فرمائی ہے۔

**سوال ۶:** حدیث بالا کا پوچھا گئے جواب یہ دیتے ہیں کہ یہ قول آیت اور حادیث مرفوعہ

کے خلاف ہے جب قول صحابی حدیث کیخلاف ہو تو متروک ہوتا ہے ۔ «فتح القدير» میں ہے کہ قول صحابی اس وقت لیا جاتا ہے کہ جب خلاف حدیث نہ ہو ۔

**الْجَوَابُ** یہ حدیث علی رضی اللہ عنہ آیت اور احادیث مرفوعہ کے سرگز خلاف نہیں ہے کام بینا۔  
— دمن ادعی فخلیلہ البیان۔ خطکشیدہ احادیث مرفوعہ کا مطالبہ غیر مقلدین سے ہونا چاہئے زکہ ہم سے ۔

**سوال ۷** : حدیث مذکورہ کا پانچواں جواب یہ ہے کہ یہ قول متروک الظاہر ہے۔ کیونکہ ظاہر نفی جماعت کی ہے حالانکہ مراد نماز ہے۔

**الْجَوَابُ** جب حدیث علی رضی میں بالاجماع قطعی طور پر نمازِ جماعت ہی مراد ہے۔ اور یوم جماعت کی نفی کا تصور ممکن نہیں تو اس حدیث کے متروک الظاہر میونے سے مستلحہ پر کوئی نفی اثر نہیں پڑتا۔

**سوال ۸** : غیر مقلدین اس مذکورہ بالاحدیث کا جواب نہیں یہ دیتے ہیں کہ جماعت فرضے عین ہے جس کا ثبوت قطعی ہے۔ اور شرکی شرط اس قول سے ثابت نہیں ہوتی۔ کیوں کہ یہ نظری ہے اور دلیل نظری سے فرض کی شرط ثابت نہیں ہوتی۔ کیونکہ شرط الفرض لا یحکون الا فرضًا اصول مسلمہ ہے۔ آھ براہ کرم اس کا سکت جواب لکھیں۔

**الْجَوَابُ** آیتِ شریفیہ اذ انودی للصلوة من یوم الجمعة فاسعوا الخ بالاجماع خصوص عجز البعض ہے۔ لپس اس اعتبار سے اس میں نظریت آگئی۔ اب نہر واحد (حدیث علی لاجمعۃ الخ) سے اس کی تخصیص درست ہوئی۔ جیسا کہ پہلے استفتا کے جواب میں قدر تفصیل سے لکھا جا چکا ہے۔

**سوال ۹** : غیر مقلدین مذکورہ بالاحدیث کا جواب نہیں یہ دیتے ہیں کہ « قول علی لاجمعۃ » جو دارد ہے اس کی تائید میں بنی علیہ السلام کی کوئی حدیث ثابت نہیں ہے بلکہ جماعت کی فرضیت تمام مسلمانوں کے لئے احادیث نبویہ میں بحثت دارد ہے اس۔ جواب محقق لکھ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ

کے قول کی متویدات میں جو روایات ہوں وہ بھی لکھیں۔

**الجواب** حدیث « لا جمعة اخ »، خود من نوع حکمی ہے۔ گویا کہ خود فرمان آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے پس تائید کی کیا حاجت ہے؟ کیا ایک حدیث کا قابل عمل ہونا اس امر پر موقوف ہے کہ کوئی دوسری حدیث بھی اس کی متوید ہو۔ اگر نہیں تو اس حدیث « لا جموع » میں خصوصیت کیا ہے؟ علاوہ ازیں چند احادیث کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے جن سے حدیث مذکور کی تائید بھی ہوتی ہے۔

۱: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قباد میں جماعتہ ادا نہیں فرمایا۔ حالانکہ آپ نے دہان پوڈہ روز قیام فرمایا۔ (کما مسر عن صحیح البخاری) اور مدینہ منورہ میں تشریف لائے جماعتہ ادا فرمایا۔

۲: باوجودیکہ مدینہ منورہ کے ارد گرد دور دور تک اسلام پھیل چکا تھا لیکن کسی حججہ مدینہ کے علاوہ جماعتہ ادا نہیں کیا جاتا تھا۔ ایک مدت کے بعد « جواثی » میں جماعتہ قائم کیا گی۔

۳: جب صحابہ رضی نے مالک کو فتح کی تو صرف شہروں میں میں جماعتہ کی ادائیگی کا انتظام کیا گیا۔ کما صرح بہ غیر واحد۔

**سوال نا:** غیر مقلدین مذکورہ حدیث کا جواب منہ یہ دیتے ہیں کہ حضرت علی رضا کا یہ حکم سیاسی تھا کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے عہدِ خلافت میں بغاوت اور فسادات شروع تھے انہوں نے جماعتہ اور عجید کا حکم شہروں میں کر دیا تاکہ خطبوں میں کوئی باعیانہ تقریر نہ کر سکے۔ اس کا جواب مفصل لکھنے کے علاوہ یہ بھی بتایا جاتے کہ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنی خلافت میں یہ حکم شہروں کے لئے کیا تھا یا اپنی خلافت سے پہلے فرمایا تھا۔ عبارات سے مدلل کریں۔

**الجواب** بقول غیر مقلدین اگر دیبات میں جماعتہ فرض تھا تو یہ کیسے ممکن ہے کہ ایک خلیفہ رہ سیاسی مصالح کی بناء پر ایک فرض قطعی کی ادائیگی کو منوع قرار دے دے جائے اور کلام کا فاسق و فاجر حاکم اور بادشاہ بھی نہیں کر سکتا۔ پچھے جائیکہ حضرت علی کرم اللہ وجہ اور کیا خیر القبروں میں صحابہ کرام علیہم الرضوان کی اس کثرت کے باوجود اس امرِ شیع کے وقوع کا امکان بھی ہے؟ ہرگز نہیں۔ کیا صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم الحمد والیکم کے اس کمزور درجے تک پہنچ چکھتے کہ لغوذ باللہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ فرائض میں قطع و برید کریں اور کوئی

نکری کرے۔ الحاصل یہ تطعی غلط ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا یہ فرمان سیاسی صلحت پر مبنی تھا۔

**سوال ۱۱ :** غیر مقلدین اس حدیث کے متعلق بحث نمبر ۹ یہ دیتے ہیں کہ پھر یہ قولے حنفیہ کے نزدیک مرتودک العمل ہے۔ بایں طور کہ ”رد المحتار“ ج ۲، ص ۵۲ میں ہے کہ۔ حب امام کے حکم سے گاؤں میں مسجد بنائی جائے تو تمام فقہاء کے نزدیک دہان جمعہ درست ہے۔ اب یہ دلیل بے کار ہوئی اور شہر کی شرط نہ رہی اس کا محقق جواب عنایت فرمائیں۔

**الجواب** جزئیہ مذکورہ کا مطلب یہ ہے کہ امام اگر کسی بستی کو مصرا قرار دے دے تو بیستی حکماً مصربن جائے گی اور اس میں ادائیگی جمعہ درست ہوگی۔ تو اس سے یہ کیسے لازم آیا کہ مصرا کی شرط باطل ہے عجیب فہم ہے خدا ہدایت فرماتے۔ نیز اس کی وجہ یہ بھی ہے کہ اختلاف مسائل میں حاکم کا فیصلہ قطع اختلاف کا موجب ہے۔ تو حاکم نے حب بستی میں جمعہ پڑھنے کا حکم کیا تو یہ واجب العمل ہو گا۔ کم فی الشامیہ ج ۲ ص ۲۸۔

**سوال ۱۲ :** غیر مقلدین جواب نمبر ۱۰ یہ دیتے ہیں کہ علینی ستر جنگاری ص ۴۶۔ میں ہے کہ اگر خلیفہ سلام کسی گاؤں میں اپنا نائب بھیج دے کہ وہ حدود و قصاص جاری کرے تو وہ گاؤں شر ہو جائے گا۔ جس میں جمعہ جائز ہو گا۔ حب نائب کو معزول کر دے گا تو وہ گاؤں بن جائے گا۔ پس اصل امام اور اس کے نائب ہونے کے سبب سے جمعہ ہوتا ہے شہر کی شرط لغو ہے۔ اس کے اس جواب کا جواب الجواب بالتحقيق اور مسکت عنایت فرمائیں۔

**الجواب** بشرط صحبت نقل جزئیہ نہ اکا بھی ہی جواب ہے جو اس سے پہلے میں مذکور ہو چکا ہے کہ خلیفہ کا کسی گاؤں میں حدود و قصاص کے اجراء کے لئے اپنے نائب کو بھیجا حکماً اسے مصرا قرار دے دینا ہے۔ پس اس گاؤں میں جمعہ بلاشبہ جائز ہو گا کیون کہ صحت جمعہ کی شرط (یعنی محل اقامۃ جمعہ کا ہصر ہونا) یہاں مستحق ہے اگرچہ حکم ہے۔

**سوال ۱۳ :** غیر مقلدین حدیث مذکور کے متعلق جواب نمبر ۱۱ یہ دیتے ہیں کہ اساقول میں مصرا جامع کی شرط ہے۔ مصرا جامع کی تعریف مشتبہ ہے اس میں اس قدر اختلاف ہے کہ شاید ہی کسی مسئلہ میں ہو گا۔ قریب تیس اقوال کے درج میں جو سب متضاد ہیں۔ بعض تعریف الیسی میں کہ ان کی رو سے کلکتہ، بمبئی، دیوبند، سہارنپور، کراچی، لاہور، حیدر آباد، ملتان وغیرہ میں بھی

جمع جائز نہیں رہے گا۔ چنانچہ ہدایہ میں ہے کہ مصروفہ ہے جہاں امام اور والی ملک ہو جو حکام مشرعیہ نافذ کرے۔ اور حدود قائم کرے۔ کیا خوب شرط ہے۔ گویا اس دن جامع مسجد میں مجرم کو جمع ہوں گے جن پر مقدمات چلانے جائیں گے اور خطبہ میں فیصلے سنانے جائیں گے۔ بہر حال یہ شرط مفقود ہے تو ہدایہ ولیکے نزدیک جمعہ ہندوپاک میں ناجائز ہے۔ اور کم درجہ کی یہ تعریف ہے کہ جہاں تیس گھر آباد ہوں۔ *ذکیو ہدایہ مع الکفاۃ، فتح القدری، عمدۃ الرعایۃ، بکیری* شرح منیۃ المصلی، ان میں سب تعریفیں درج ہیں۔ اس آخری تعریف کی رو سے ہربتی میں جمع جائز ہو جائے گا کیونکہ اثر دیہات کی ابادی تیس گھر یا اس سے نامہ ہے۔ *الاقلیل والقلیل کا محدود*۔ اس تعریف کو حقیقی تصور کرتے ہیں۔ اور اس پر تمام ائمہ مذاہب متفق ہو سکتے ہیں ورنہ اختلاف رفع نہ ہو گا۔ سہیشہ اس فرض الہی پر لوگ رفتہ جھگڑتے رہیں گے جن کافیصلہ کوئی نہ کر سکے گا تو پھر یہ پیشیں گئیں بھی سچی ہو جائیں گی جو حدیث میں ہے کہ *ظهور الفتنة حتى يختلف الشافع في فرض عين بالاجماع به مگر يكہاں اداکیا جائے کا، اس کافیصلہ کرنے والا کوئی ثالث نہیں نخواہ عرب ہو یا عجم، منصف نایاب*۔ کیونکہ اختلاف برملک میں قائم ہے۔ اگر شارع کا مقصد سہرین جمعہ کا حسر کرنا ہوتا تو مشرعی طور پر اس کی تعریف کی جاتے مگر کسی حدیث یا قول میں اس کی تعریف دار نہیں۔ لہذا یہ شرط بے کار ہے۔ میرے جناب عالیٰ سہرا نی فرمائے غیر مقلدین کی اس مذکورہ بالا بحوار کا مدلل جواب تحریر فرمائیں۔

**الْجَمَعُ**  *المصر کے معنی لغت اور عرف عالم میں شہر کے ہیں۔ اور شہر، گاؤں کا فرق اور ان کے مصدق کا باہمی تفاوت ایک ایسی بدیہی چیز ہے جسے عوام دنواں*

علم، حابل، بچے، بوڑھے سب جانتے ہیں۔ چنانچہ سفیان ثوری رہ فرماتے ہیں۔

المصر الجامع ما يعده الناس المصر عند ذكره لا مصار

المطلقة حبخارا و سمرقتند الخ (عدمۃ الرعایۃ ج ۱ ص ۲۳)

شرح وقاریہ )۔

تو ایسی بدیہی چیز کے بارے میں معرض مذکور کا یہ کہنا کہ اس کی تعین اور اس کافیصلہ کرنے والا نہ عرب میں مل سکتا ہے نہ عجم میں بحض بیہودہ اور لغز ہے۔ رہ گیا مصر کی تعاریفات

کا تعدد اور اختلافات۔ سو ہمیں یہ کچھ مضر نہیں۔ اولًاً اس وجہ سے کہ صاحب مذہب ابوحنیفہؓ سے صرف ایک ہی تعریف منقول ہے اگرچہ بعض الفاظ میں قدرے اختلاف ہے۔ وہ تعریف یہ ہے۔

انہ بُلَدَةٌ حَبِيبَةٌ فِيهَا سَكَنٌ  
وَالْأَسْوَاقُ وَلِهَا رِسَالَةٌ تِيقَّنٌ وَفِيهَا  
وَالَّذِي يَقْدِرُ عَلَى إِنْصَافِ الْمُظْلُومِ مِنَ الظَّالِمِ بِحَشْمَتِهِ وَعَلَيْهِ  
أَوْ عِلْمٌ عَنْهُ يَرْجِعُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيمَا يَقْعُدُ مِنَ الْحَوَادِثِ وَهَذَا  
هُوَ الْأَصْحُ النَّهْ نَقْلَهُ السَّابِقُ مِنَ التَّحْفَةِ ج ۱۔ ص ۳۸۷

یہی ظاہر مذہب ہے۔

وبہ اخذ ابویوسف و اختارہ الحکرخی و القتدوری و علیہ اکثر  
الفقهاء النہ هکذا ف الطھطاوی ص ۲۰۹ :

صاحبہ دعایہ وغیرہ نے اسی تعریف کو بختراً نقل کیا ہے۔ باقی تعاریفات مصر اقوال مشائخ  
ہیں۔ اگر تعریف مذکور کی طرت راجع نہ ہمیں تو مبالغہ قول صاحب مذہب مرجوح قرار پائیں گی  
پس تعدد و اختلاف مضر نہیں۔

ثانیاً۔ اس وجہ سے کہ اکثر تعاریفات کے اختلاف کی حیثیت مختص عنوان اور تعبیر کے اختلاف  
کی سی ہے۔ درجہ معنوں میں کوئی اختلاف نہیں پس تعدد مضر نہیں۔ صاحبہ دعایہ کی تعریف  
پر جو اعتراض کیا گی ہے۔ اس کا متشابہالت اور تعصب ہے۔ کیونکہ تنفیذ احکام سے مراد  
بالفعل تنفیذ نہیں بلکہ قدرت علی التنفیذ ہے۔ کافی الطھطاوی والشامی وغیرہ الک۔ پس یہ اعتراض  
ساقط ہے۔ اور جو تعریف ہم نے نقل کی ہے اس میں ”یقدر“ کی تصریح ہے۔ پس تعریف  
مصریں کوئی اشکال نہیں۔ معترض کا اعتراض محض تعصب اور بھالت پر مبنی ہے۔

سوال علا : غیر مقلدین حدیث مذکور کا جواب نمبر ۱۳ یہ دیتے ہیں کہ اس قول میں نماز عبید  
پڑھنے کی بھی لفی ہے۔ حالانکہ وہ شعائرِ اسلام ہے جو دینات کے مسلمانوں کے لئے کبھی و تمام  
ہونا ضروری ہے۔ چنانچہ بخاری شریف میں ہے۔ ج ۱ ص ۳۳۲

وَمَنْ كَانَ فِي الْمَبِيَوتِ وَالْعَتْرَى لِقَاتِلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

لہذا عیدنا یا اہل الاسلام -

اور ایک باب یہ متفقہ ہے۔ باب العید لاهل الاسلام۔ ” اسی کے تحت یہ حدیث مذکور ہے۔ ” یا ابابکر ان لکھل قوم عیداً و هذا عیدنا ” پھر لکھا ہے ” باب اذا فات العید ” میں کہ انس بن مالک نے اپنے نلام اپنے ابی عتبہ کو حکم دیا کہ زادیہ میں کہ سب کفر والوں کو اور ان کی اولاد کو جمع کرنے۔ اس نے جمع کیا تو حضرت انس رضنے سہر والوں کی طرح عید کی نماز پڑھی اور اسی طرح تبکیر میں کمیں۔ حضرت عکبرہ خدا نے کہا دیہات والے عید کے دن جمع ہوں اور شہر والوں کی طرح نماز عید پڑھیں جیسے امام پڑھ لے حضرت عطاء نے کہا کہ اگر عید فوت ہو جائے تو دور کعت پڑھ لیں۔ یہ فتویٰ حنفیہ کا کہ جو شرط اور حکم جماعت کا ہے وہی عید کا ہے یہ غلط ہے۔ جماعت کی قضائیں اور وہ بغیر جماعت کے جائز نہیں۔ لیکن عید کی نماز صحراء میں جائز ہے اور اس کی قرار ہے اور وہ اکیلے بھی پڑھی جاسکتے ہے۔ فتد برہ!

جناب عالی! مہربانی فرمائے اس جواب نمبر ۱۲ پر بھی عنور فرمائے اس کے ہر ایک فقرہ کا بھی محقق اور مسکن جواب دیں۔

**الْجَوَاجِعُ**

احناف عید اور جموعہ کے مثال کلی اور تمام مشرائط کے اتحاد کے قابل نہیں۔ مثلاً عید اور جموعہ ہر دو کا وقت الگ الگ ہے۔ خطبہ جموعہ کے لئے شرط ہے۔ نہ عید کے لئے۔ ہال مصراجاً مع کا ہونا عید و جمود کے لئے شرط ہے۔ دلیل اس کی وہی حدیث حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے۔ جس کی قبل ازیں تحقیق ہو چکی اور مطلوب اس میں مصروف ہے سالیہ جوابات میں یہ بتلایا گیا کہ ”حدیث لاجمعۃ“، مرفوع حکمی ہے۔ تو اس کے منطبق اور عبارت النص کے مقابلہ میں ہذا عیدنا یا اهل الاسلام یا نیز یا ابابکروں لکھل قوم عیداً الیز سے وجوب عید فی القری کا استنباط اور اجتہاد قابل قبول نہیں۔ کیونکہ یہ اجتہاد نہایت کمزور ہے۔ عید کی اضافت قوم کی طرف ہے اس سے عید کا وجوب قوم پر جموعی حیثیت سے تو کسی درجہ میں مفہوم ہو سکتا ہے۔ لیکن ہر ہر فرد پر وجوب عید یہ اس سے ہرگز نہیں نکلتا۔ نیز حضرت عکبرہ خدا کے قول کو بھی حدیث صریح مرفوع حکمی کے مقابلہ میں قابلے اسناد نہیں گردانا جاتے گا۔ لظہمود مترجم المرفوع علی الاش المقطوع اور حضرت عطا رحمہ کا فرمانا مانحن فیہ سے خارج ہے۔ کما ہوا ظاہر۔ رہا حضرت

النس رضي الله عنہ کا زادیہ میں عید پڑھنا۔ سو اولاً تو یہ مفید و جو布 نہیں۔ ممکن ہے بطور نفل عید کے طریقہ پر ولیسے دور رکعت ادا کی ہوں۔ جیسا کہ بعض سلف فاسط العیہ یا عاجز کے لئے دور رکعت یا چار رکعت کے استحباب کے قائل ہیں۔ جیسا کہ حضرت عطاء رضی الله عنہ کا قول ہے جو ابھی بھی گزر ہے۔

**ثانیاً :** یہ کہ حضرت النس رضی الله عنہ کا یہ فعل موافق قیاس اور مدرک بالرأی ہے تو ۰ ۰  
یہ موقوف ہے۔ اور حدیث علی رضی الله عنہ مدرک بالرأی نہیں وہ حکماً مرفوع ہے۔ پس بوقت تعازی ترجیح مرفوع حکمی ہی کو ہو گی۔ لیس اس پوری تفصیل سے یہ امرِ خوبی ثابت ہو گیا کہ عید کے لئے بھی سصرِ جامع کا ہونا ضروری ہے۔

**سوال ۵۵ا:** غیر مقلدین حدیث مذکور کا جواب نمبر ۱۳ یہ دیتے ہیں کہ اس قول "لا جمعة"

میں جیسے جمعہ کی لفی ہے الیہ ہی قربانی کی بھی لفی ہے حالانکہ قربانی سب دیہاتی حنفی کرد ہے ہیں۔ قربانی کی لفی دو طرح سے ہے ایک یہ کہ تشریق کا معنی دھوپ میں گوشت سکھانا۔ پیونکہ سلمان چند دنوں میں قربانی کے جانوروں کا گوشت دھوپ میں خشک کرتے ہیں۔ اس لئے عید کو بھی تشریق کرتے ہیں اور قربانی کو بھی تشریق کرتے ہیں۔ اور تشریق میں دونوں کی لفی ہے۔ اگر تشریق سے مراد نماز عید ہے تو بھی قربانی کی لفی ہے۔ کیونکہ قربانی نماز عید کے تابع ہے۔ نماز پڑھے بغیر قربانی کی نماز نہیں۔ چنانچہ حدیث میں ہے۔

ان اول مانبدأ من يومنا هذا ان نصلی ثم نوجع فننحر  
فمن فعل ذلك فقد اصاب سنتنا۔ (بخاری)

دوسرا حدیث بخاری کتاب العید میں ہے۔

قال النبي صلی اللہ علیہ وسلم من ذبح قبل الصلوة فليعد۔  
اس سے ظاہر ہے کہ قربانی نماز کے تابع ہے بلکہ نماز عید پڑھے بغیر کھانا بھی نہ کھاتے۔ حدیث میں ہے "لَا يأكُل يوْم النَّحر حتَّى يصْلِي حَبْ نَمَازٍ هُنَّا نَمَازٌ لَهُمْ لَكَفَّاهُ" تو قربانی کا ہے کی کرنی ہے اور قرآن سے بھی ثابت ہے۔ چنانچہ سورۃ کوثر میں ہے فصل لوبک و انحر لیس جو لوگ بغیر عید کی نماز کے قربانی کرتے ہیں ان کی قربانیاں قبول نہیں ہوتیں۔ یہ تیرہ جوابات حنفیہ کی اس طریقہ دلیل کے ہیں۔ لہذا یہ قابل استدلال نہیں۔ اور مسلمانوں کو چاہتے ہیں کہ شخصیت پرستی حصہ لا کر خدا پرستی اختیار

کریں۔ اور جمعہ دعید جیسے شعائر اسلام کو ضائع کر کے اپنے اسلام کو نقصان نہ پہنچائیں۔  
جناب عالیٰ حضرات عین مقلدین، جناب حضرت امیر المؤمنین علی المرفقی رضی اللہ عنہ کے قول  
لا جعله ولا تشریق ولا فطر ولا اضجع الا ف مسرا حاج او مدینۃ عظیمة  
کے یہ تیرہ جوابات گویا تیرہ سوالات کر کے اکٹھے ہے ہیں۔ ہمارے پاس چونکہ اتنی کتابیں نہ تھیں کہ  
ان سے ان کے جوابات دیکھ کر لکھ دیتے۔ اس لئے آپ کی طرف روایت کرتے ہیں۔ آپ ہر فقرہ کو ریزہ،  
ریزہ کر کے صحیح جواب تحریر فرمائیں نہایت فہرمانی ہو گی۔

**الْبَوْبُ**  
حدیث " لا جمعة لغير ملائكة " میں لفظ تشریق سے مراد تکبیر تشریق کی نفی ہے زکہ قربانی  
یا نماز عید کی نفی۔ کیونکہ عید الاضحی کی نفی بعد میں مصروف ہے ( ولا اضجع ) پس  
اس حدیث سے نفی قربانی کا الزام محض جمالت اور تعصب ہے۔ حدیث " ان اول مانبد ا من  
یو منا هذَا النَّحْنُ " اور حدیث " من ذبح قبل الصلوة " النَّحْنُ وغیرہ احادیث سے  
یہ استدلال کرنا جن پر نماز عید واجب ہے ان کے ذمہ قربانی بھی واجب ہے بالکل بے محل اور غلط ہے  
احادیث کا مطلب تو یہ ہے کہ جن لوگوں پر عید قربانی بردا واجب میں ان پر لازم ہے کہ ان کو مرتبہ ادا  
کریں یعنی پہلے نماز عید بعد میں قربانی کریں۔ اس ترتیب کے خلاف کرنے پر ان لوگوں کی قربانی ادا نہ  
ہوگی۔ پس معتبر حنفیہ پر الزام مذکور کی تائید میں احادیث بالا سے تشبیث کرنا بھی درست نہیں  
پس مستعصب معتبر حنفیہ پر الزام مذکور دینا مردود ہوگی۔ اللہ تعالیٰ خواہ شیخ پرستی سے نکال کر،  
تقلید شریعت کی توفیق سخشیں۔ فقط واللہ اعلم

|                             |                                      |
|-----------------------------|--------------------------------------|
| بندہ عجید است رعفا اللہ عنہ | الاجوبۃ صحیحة                        |
| نائب مفتی خیر المدارس ملتان | عبد اللہ عفران اللہ مفتی خیر المدارس |
| ۱۴ / م / ۱۳۸۰ھ              | ملتان                                |

## حجۃ الوداع میں عرفات میں جماعت پڑھنے کی وجہ

کیا فرماتے ہیں علماء کرام مندرجہ ذیل سوالات میں۔

۱۔ جب حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حجۃ الوداع ادا فرمایا وہ کون سادن بھتا۔ جماعت کا دل تھا

یا کوئی دوسرا دن ؟ اگر جمیعہ کا دن تھا تو پھر اپنے نے اس دن جمیعہ کی نماز پڑھی تھی یا ظہر کی نماز باجماعت ادا فرمائی تھی ؟

**الْجَوَابُ**  
یہ دن جمیعہ کا مختصاً یعنی جمیعہ نہیں پڑھا گیا بلکہ نمازِ ظہر ادا کی گئی تھی۔ امرِ اول کی دلیل حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے جو بنواری ستریف (رج ۱ : ص ۱۱) میں مذکور ہے۔ اور امرِ دوم کی دلیل مشکوٰۃ شریف میں موجود ہے۔ (رج ۱ : ص ۲۲۵) -

**سوال سے :** اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حجۃ الوداع ولے موقعہ میں جمیعہ کے دن جمیعہ نہ پڑھا تھا اور فرضِ ظہر باجماعت پڑھی تھی تو اس کا کیا باعث تھا اور کس درجہ سے آنحضرت کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جمیعہ کے دن جمیعہ حضور کریم ظہر کے فرض پر یہ مہربانی فرمائی جو حجۃ الوداع ولے موقعہ میں جمیعہ کے عرفات محل اقامتِ جمیعہ کے لئے نہ تھا۔ نیز حجۃ الوداع ولے واقعہ میں حجاج کی کتنی مردم شماری تھی۔ بینوا تو آنحضرت کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سفر کی وجہ سے جمیعہ حضور کے عرفات محل اقامتِ جمیعہ نہیں، اسی لئے جمیعہ اتفاقیہ اسی کے قابل ہیں کہ عرفات محل اقامتِ جمیعہ نہیں، اسی لئے جمیعہ نہیں پڑھا گی۔ ترکِ جمیعہ کا سبب مسافر ہونا نہ تھا۔ کیونکہ حجاج میں سے بہت سے مسکی بھی ہوں گے تو ان پر جمیعہ کا وجوب لقینی ہو گا۔ لیکن کسی سے بھی پڑھنا ثابت نہیں رہ سافرین سے اور نصفیمین سے۔ دمن ادعی فحییۃ البیان۔ نیز ابل ظاہر تو مسافر پر بھی وجوب جمیعہ کے قابل ہیں۔ (کبیری) تو ان کے نزدیک ترکِ جمیعہ بوجہ سفر کا قول کرنا بھی ممکن نہیں۔ اہذا یہ تسلیم کرنا پڑے گا۔ کہ جمیعہ نہ پڑھنے کی وجہ بھی تھی کہ عرفات محل اقامتِ جمیعہ نہیں۔ نہ یہ کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مسافر تھے۔ حجاج کی تعداد چالیس ہزار سے کہ ایک لاکھ تک مردی ہے رہا یا مختلف ہیں۔

**سوال سے :** بعض علماءِ کرام کہتے ہیں کہ حصہ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جو حجۃ الوداع میں جمیع حضور اتحاد اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ مسافر تھے نہ اس وجہ سے کہ عرفات محل اقامتِ جمیعہ نہ تھا۔ یہ دوسرے ہرگز نہ تھی۔ بلکہ وہ محل اقامتِ جمیعہ تھا۔ اب مطلوب امر یہ ہے کہ ان علماء کا مذکورہ بالا کہنا بالکل صحیح ہے یادہ اپنے دعوے میں جھوٹے میں ہے ؟ -

**الْجَوَابُ**  
اس کا جواب سوال نمبر ۲ کے جواب میں گزر چکا ہے۔

**سوال ۷ :** اپر دلے بعض علماء میں بعض جو اعتراض کرتے ہیں کہ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ جماعت  
مسافر آدمی پر فرض نہیں ہے لیکن اگر مسافر آدمی جماعت پڑھے گا تو اس کا جماعت سب کے نزدیک صحیح ہو  
جاتا ہے۔ پھر جب ایسا بھی ہے کہ مسافر اگر جماعت پڑھے گا تو اس کا جماعت ادا ہو جاتا ہے۔ اور یہ بھی  
سب کو معلوم ہے کہ جماعت پڑھنے میں ثواب بھی بہت ملتا ہے۔ اور یہ بھی سب کے ہاں مسلم  
ہے کہ جیسے سفر کی وجہ سے ظہر کو درکعت کر کے پڑھنا واجب ہے تو جماعت کی نماز بھی درکعت ہے  
پڑھی جاتی ہے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جماعت کو صرف سفر کی وجہ سے حظوظ  
جب کہ سفر میں بھی جماعت پڑھنے سے ادا ہو جاتا ہے) تو پھر حضور کریمؐ نے سفر کی وجہ سے جماعت کو کیوں  
حظوظ۔ وجہ بیان کیجئے ا تو اس سے صاف صاف یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ حضور اکرم صَنَعَ اس  
دن جماعت کو سفر کی وجہ سے ہرگز نہ حظوظ رکھتا۔ بلکہ اس کے حظوظ نے کی صرف یہ وجہ تھی کہ عرفات  
 محل اقامت جماعت نہیں۔ اب عرض یہ ہے کہ اول بعض علماء احناف کا یہ اعتراض غیر مقلدین پر کہنا  
صحیح ہے یا نہ؟

**الْأَوَّلُ جَعْلٌ**  
جماعت نہیں۔ اور یہی صحیح ہے۔

**سوال ۸ :** اگر کسی مسئلہ میں اہل سیر اور بخاری مشرف کا اختلاف ہو جائے تو اس صورت  
میں عمل کس پر کرنا واجب ہے۔ اگر کوئی آدمی بخاری مشرف پر عمل نہیں کرتا اور بخاری مشرف کی روایت کو مثلاً حظوظ  
کر اہل سیر کی روایت پر عمل کرتا ہے تو کیا اس کے لئے جائز ہے؟ اور بخاری مشرف کی روایت حظوظ  
پر کہنا کارہو گا یا نہ؟

**الْآخِرُ جَعْلٌ**  
حتمی فیصلہ نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن عام حالات میں قابل اعتماد بخاری کی روایات  
ہوں گی۔ مثلاً انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قیام کے بارے میں کہ آپ نے کتنے دن قبایل میں قیام  
فرمایا؟ بخاری مشرف اور سیر کی بعض روایات کا اختلاف ہے۔ بخاری مشرف کی روایت سے مت  
قیام کا دس دن سے زیادہ ہونا ثابت ہے اور محمد بن اسحاق کی روایت سے تین روز قیام فرمانافا،  
ہوتا ہے تو اس میں یقیناً بخاری کی روایت زیادہ صحیح متصور ہوگی۔ اور سیر کی روایت ناقابلِ

اعتبار۔

**سوال ۶ :** جب حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مکرہ کو چھوڑ کر مدینہ منورہ کی طرف تشریف لے گئے۔ تو آپ کو مدینہ عالیہ پہنچنے تک کتنے جمعہ پیش آئے اور آپ وہ جمیع پڑھتے گئے یا جمیع کو چھوڑ کر ظہر پڑھتے گئے۔ اگر راستے میں جمیع قائم کیا ہے تو وہ کون کون سی جگہ پس جہاں جمیع قائم کیا اور وہ محل اقامت تھے یا نہ۔ بنیوا تو حجرا۔

**جواب جعفر** سفرِ ہجرت میں کسی مقام پر جمیع پڑھنا ثابت نہیں۔ بلاشبہ کہا جاسکتا ہے کہ کم از کم ایک جمیع راستہ میں ضرور آیا ہوگا۔

### سفرِ ہجرت میں مدینہ منورہ کے محلہ بنو سالم میں جمیع پڑھنے کی تحقیق

**۷ :** حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ہجرت کے وقت بنی سالم قریب استقلال تھا یا وہ محلہ مدینہ عالیہ کا تھا یا میدان جنگل تھا؟ اگر قریب استقلال تھا تو وہ قریب صغیرہ تھا یا بکیرہ، اور اس وقت اس کی مردم شماری کتنا تھی؟

بنی سالم مدینہ منورہ کا محلہ تھا۔ کذا ف اعلاء السنن ناقلًا من **جواب جعفر** خلاصۃ الفتاویٰ

**سوال ۸ :** بعض غیر مقلدین کہتے ہیں کہ بنی سالم قریب صغیرہ تھا۔ اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بنی سالم میں جمیع تین آدمیوں کے ساتھ پڑھا تھا۔ اس سے معلوم ہوا جمیع چھوٹے قریوں میں بھی صحیح ہو جاتا ہے ورنہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بنی سالم میں جو کہ قریب صغیرہ تھا جمیع کیوں پڑھا۔ جب آپ نے قریب صغیرہ میں جمیع قائم کیا تو یہ قوی دلیل ہے کہ چھوٹے گاؤں میں بھی جمیع ادا ہو جاتا ہے اب عرض یہ ہے کہ یہ غیر مقلدین کا دعویٰ بالکل صحیح ہے یا وہ اس دعوے میں چھوٹے ہیں؟

بنی سالم مدینہ منورہ کا محلہ تھا لہذا اس میں ادائیگی جمیع سے غیر معتدلين کا **جواب جعفر** استدلال کرنا درست نہیں غلط ہے۔

**سوال ۹ :** اگر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے واقعی بنی سالم میں جمیع تین آدمیوں کے ساتھ قائم کیا ہے۔ پھر میری عرض یہ ہے کہ آپ نے وہ جمیع مبارک جمیع کی فرضیت ہونے سے قبل پڑھا تھا یا جمیع فرض ہو چکا تھا۔ اگر جمیع کی فرضیت انجام کے بعد پڑھا تھا تو پھر یہ عرض ہے کہ وہ مدینہ عالیہ پہنچ کر اور بنی سالم آکر جمیع پڑھا تھا یا مدینہ پہنچنے سے پہلے پڑھا تھا اگر مدینہ پہنچ کر بعد ازاں

بنی سالم میں جمعہ ٹپھا۔ تو پھر عرض یہ ہے کہ آپے جو مدینہ عالیہ کو حضور کر بنی سالم میں جمعہ قائم کیا تو اس کی کیا وجہ تھی اور کس وجہ سے بنی سالم میں آنے تھے؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ**  
جب بنی سالم مدینہ منورہ کا محلہ تھا تو حب بھی وہاں پر جماعتہ ادا کیا گیا ہو  
مالکین کے لئے مفید نہیں۔ — جماعتہ کی فرضیت بناربر قول حقیقی ہجت  
سے پہلے ہو چکی تھی۔ لہذا یہ جماعتہ فرضیت کے بعد پڑھا گیا ہے۔

فقط والشّاء علَم

اجواب صحيح : عبد الله عفرا اللہ عنہ  
مفتی خیر المدارس ملتان ۱۳/۱۱/۹۴

دونوں خطبوں کے درمیان بیہقی کی مقدار جمعہ یا عیدین کے دونوں خطبوں کے درمیان بیہقی است بے پا و احباب ؟ اور کتنی

دیر ملبوہا جلتے ؟ مستفتی محمد حسین، منڈی دار برٹن، شیخوپورہ  
 دونوں خطبتوں کے درمیان ایک دفعہ اس طرح اطمینان سے بیٹھنا کہ ہر عضو  
الحمد لله اپنی جگہ پر آجائے سنت ہے۔ ”علمگیری“ میں سنِ خطبہ بیان کرتے  
 ہوتے لکھتے ہیں۔

والخامس عشر الجلوس بين الخطبتين هكذا في البحر الرايق  
ومقدار الجلوس بينهما مقدار ثلاثة أيات في ظاهر  
الرواية هكذا في السراج الوهاج ناقلا عن الفتاوى قال شمس الأئمة  
السرخسي في تقدير الجلسة بين الخطبتين انه اذا تمكّن  
في موضع جلوسه واستقر كل عضو منه في موضعه قام  
من غير لبس و مكت كذا في التخاريخ والمخترمات فاته  
شمس الأئمة السرخسي كذا في الغياثة - اهـ (ج ١- ص ٢٤) فقط

وَاللَّهُ أَعْلَمُ - مُحَمَّدُ النُّورُ عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ ٢٤/٩/٢٠١٥

عید اور جمعہ اکٹھے ہو جائیں تو ایک ہی غسل کافی ہے مشہور ہے کہ عید کی نماز کے لئے نہ ناسنست ہے اور ایسے ہی جمعہ کے لئے نہ ناسنست ہے۔ اگر دونوں ایک ہی دن جمع ہو جائیں تو ہر ایک نماز کے لئے اگر غسل کیا جائے یا ایک ہی غسل کافی ہے؟

**ابوالجعفر** ایک ہی غسل کافی ہے ہر دو کے لئے الگ الگ غسل کا تکلف نہ کریں۔

و یکفی غسل واحد لعید و جمعہ اجتماع۔ اهـ

(در مختار علی الشامیۃ - ج ۱ - ص ۱۵) - فقط واللہ اعلم۔

محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی نیر المدارس ملتان

### غسل جمعہ یوم جمعہ کیلئے ہے یا نماز جمعہ کیلئے

غسل جمعہ کے بارے میں احادیث مختلف ہیں۔ کیا جمعہ کے دن غسل کرنا یہ صلوٰۃ جمعہ کے لئے سنت ہے۔ یا مطلقاً یوم جمعہ کے لئے سنت ہے۔ ائمہ کا کیا اختلاف ہے۔

صحیح یہ ہے کہ غسل جمعہ کے لئے ہے۔

**ابوالجعفر** قال في السعایة وهو الصحيح عند الجهمود وهو قول

اب یوسف کماف الہدایہ وغیرہما انه للصلوة لا للیوم اهـ

قال الزرقانی قول جماعة ان الغسل لیوم الجمعة و مذهب مالک

والشافعی و ابی حنیفة وغیرہما انه للجمعة لا للیوم انتہی۔

علامہ شمسی رحمہ نے نقل کیا ہے کہ اگر غسل کے ساتھ نماز جمعہ ادا کی تو یقیناً سنت حاصلہ ہو گئی۔ اور اگر وضو، طوٹ گی جدید وضو کر کے نماز ادا کی تو بھی یہ غسل کافی سمجھا جائے گا۔

فلا ولی عندی الاحزان واد تخلل الحدث - (ج ۱ ص ۱۵)۔

فقط واللہ اعلم۔ بنده عبد الرضا عفاف اللہ عنہ

رئیس الافتاء نیر المدارس ملتان

## جمعرکے دوسرے خطبہ میں اردو یا پنجابی میں سائل بتانا

ہماری مسجد کے خطیب جمعہ کے دوسرے خطبہ میں دورانِ خطبہ پنجاب یا اردو میں طہارت و وضو وغیرہ سے متعلق مسئلے بیان کرنے لگ جاتے ہیں۔ اس سے خطبہ میں کچھ کراہت تو نہیں آتی ہے؟

**الْجَوَاجِدُ**  
جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ کہ اب تک کے زمانہ میں یہی تعامل دتوارث رہا ہے کہ خطبۃ عربی میں کسی دوسری چیز کو خلط نہیں کیا گیا لہذا ابو قت خطبہ صرف خطبہ ہی پر اتفاق اکرنا چاہئے۔ اور مسائل پہلے بیان کر لیں۔ البته اگر عین خطبہ کے وقت کوئی ایسا واقعہ پیش آ جائے تو مسئلہ بتلانے میں صرخ نہیں۔

و يَكُونُ أَمْرًا بِمَا يُعْرَفُ أَصْحَاحٌ مِنْ حَالِ الْخُطْبَةِ الْأَوَّلَاتِ  
یکون امر اب معروف اصھح۔ (عالمگیری ج ۱ - ص ۷۶)۔

فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ

بندہ عبد اللہ استار عفاف اللہ عنہ  
نائب مفتی خیر المدارس ملتان  
**الْجَوَاجِدُ**  
بندہ محمد عبد اللہ غفران اللہ

## امام صاحبؒ کھر میں ظہر اک امر میں اک جماعت پڑھایا تو جماعت صحیح ہوا یا نہیں؟

ایک امام مسجد شہر یا قصبه میں جہاں جماعت فرض ہے جمعہ کے دن ظہر کی نماز گھر میں پڑھ دیتا ہے اور ظہر پڑھنے کے بعد مسجد میں جا کر لوگوں کو درکعت جمعہ پڑھاتا ہے کیا سعی الی اجمعہ سے اس کی ظہر باطل ہو جائے گی جیسا کہ کتب فقہ میں مرقوم ہے یعنی امام بھی اسی ذیل میں آتا ہے یا نہ؟ یا اس کی ظہر باقی رہتے گی اور جماعت صحیح نہ ہوگا۔ جو لوگی صورت ہو تحریر فرمائیں۔

(علام) غلام رسول: مدرس جامعہ رشیدیہ فتحی

**الْجَوَاجِدُ**  
بوجود تبع و تلاش کے اس کے متعلق کوئی خاص جزئیہ تو نہیں ملا۔ لیکن فقہاء کے طرز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ امام بھی اسی ذیل میں آ جاتا ہے

کیونکہ فقہاء نے اس مسئلہ کو عمومی حدیث سے بیان فرمایا ہے اور کسی خاص جزو کا استثناء بھی نہیں فرمایا۔ نیز بطلان ظہر کی علت معنی سعی مع امکان الادرار لکھتے ہیں تو یہ بھی امام میں پائی جاتی ہے۔ بلکہ مقتدی سے بڑھ کر۔ لہذا خیال یہی ہے کہ اس صورت میں امام کی ظہر سے ایجتہاد سے باطل ہو جائے گی۔ اور جمعہ صحیح ہو گا۔ فقط واللہ اعلم

بندہ اصغر علی عفران نائب مفتی سینیئر المدارس مultan ۱۳۸۹/۵/۲۶

اگر احساناً ایسا فعل امام سے سرزد ہو تو حرج نہیں۔ اور امید رکھنی چاہتے کہ ظہر باطل ہو گئی اور جمعہ صحیح ہو گیا۔ دابجواب صحیح

محمد عبد اللہ عفران مفتی سینیئر المدارس مultan ۱۳۸۹/۵/۲۹

### ضرورت ہو تو جمعہ کی نماز میں بھی قنوت نازلہ پڑھ سکتے ہیں

”قنوت نازلہ“ کا پڑھنا حضرت امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک صحیح کے علاوہ کسی دوسری نماز میں بھی جائز ہے یا نہیں۔ جمعہ کی نماز میں پڑھے یا نہ۔ اور پڑھتے وقت ہاتھ اٹھانا اور آمین بالجھر کہنا کیسا ہے؟

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**

”قنوت نازلہ“ صحیح کے علاوہ دوسری بھرپوی نمازوں میں حتیٰ کہ جمعہ میں بھی پڑھنا جائز ہے۔ کما ف الدار المختار وادیقت ف غیرہ الا النازلة فیقت الامام فی الجھریۃ و قیل فی الكل (۱۷ - ص ۱۳۸۰)۔

البتہ امام کا ہاتھ اٹھانا اور لوگوں سے اٹھوانا اور زور سے آئیں کھلوانا ٹھیک نہیں۔ امام بھر سے پڑھے اور مقتدی آہستہ آئیں کہیں۔ فقط واللہ اعلم۔

محمد عبد اللہ عفران، خادم الافتاء سینیئر المدارس مultan ۱/۳/۱۴۰۰

اجواب صحیح، سینیئر محمد عفان اللہ عنہ

خطبہ شروع ہو جائے تو سنتیں نہ پڑھی جائیں مسجد میں اگر ایسے وقت سپنچیں کہ خطبہ شروع ہو تو سنتیں پڑھ سکتے ہیں یا نہیں؟

اس وقت سنتیں پڑھنا درست نہیں خطبہ سنا جاتے۔ درختار میں ہے۔



اذا خرج الامام من العجارة ان حکان والفقیامہ  
للسعود فلا صلوة ولا کلام الى تمامها اه - قوله فنلا صلوة  
شامل السنة وتحیۃ المسجد بحر اه (شامی ج ۱ : ص ۲۶۴)۔

فقط و الله اعلم

محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی نیر المدارس ملتان ۲۲ ر ۱۴۰۱ھ

## مِصْرِ کی فُنْتَیٰ بِہ تعریف

صحیت جمعہ کی شرط "شهر" کا ہوتا ہے۔ البته "شهر" کی تعریف میں اقوال ائمہ دین کے مختلف میں جو کہ درج ذیل میں ہے۔

۱ : بہاں پرحد جاری ہو اور بادشاہ اور قاضی موجود ہوں۔  
۲ : کہ دہاں کے نمازی وغیر نمازی بڑی مسجد میں نہ سما سکیں۔  
ان دونوں میں کون سی تعریف مفتی ہے؟ پہلی تعریف کے لحاظ سے تو لاہور وغیرہ میں بھی جمعہ درست نہیں ہے۔ اور دوسرا کے لحاظ سے جس چک (گاؤں) کے آدمی ۲۵ گز کی مسجد میں نہ سما سکیں اس جمعہ جمعہ درست ہو۔ اور اسی قول پر اکثر فقہاء کا فتویٰ ہے۔ (شرح وقاریہ)۔  
نیز اسی قول کو مذکور رکھتے ہوئے ہم نے چک مذکور میں جمعہ قائم کر رکھا ہے۔ تسلی کے نے جواب سے نوازیں۔

شامی جلد اول میں ہے۔



وَظَاهِرُ الْمَذْهَبِ الْخَالِقِ شَرْحُ الْمُنْيَا

والحد الصحيح ما اختاره صاحب المداية انه الذھله

امیر و قاضی ينفذ الاحکام ويقيم العدود و قاتل فيه ليس

المراد تنفيذ جميع الاحکام ..... بل المراد والله اعلم

اقتداره على ذلك و قاتل فيه عن الج حنیفة انه بلدة كبيرة

فِيهَا سَكِّينَةٌ وَاسْوَاقٌ وَلَهَا رِسَاتِيْقٌ وَفِيهَا وَالْيُقْدَرُ عَلَى  
النَّصَافِ الْمُظْلُومُ مِنَ الظَّالِمِ بِحَشْمَتِهِ وَعِلْمَهُ أَوْ عِلْمُ غَيْرِهِ  
يُرْجِعُ النَّاسَ إِلَيْهِ فِيمَا يَقْعُدُ مِنَ الْحَوَادِثِ وَهَذَا هُوَ الْأَصْحَاحُ  
الْأَوَّلُ صَاحِبُ الْمَدَائِيْةِ تَوْكِيدُ ذِكْرِ السَّكِّينَةِ وَالرِّسَاتِيْقِ  
لَا نَفْتَنِ الْغَالِبَ أَنَّ الْأَمِيرَ وَالْفَقَاضِيَ الَّذِيْ شَأْنُهُ الْقُدْرَةُ  
عَلَى تَنْفِيذِ الْأَحْكَامِ وَإِقْتَامِهِ الْحَدُودِ لَا يَكُونُ إِلَّا فِي بَلْدَةِ  
كَذَّالِكَ أَهْ (شَامِيٌّ، ج١، ص٣٨)۔

اسی قول کو ظاہر مذہب کہا گیا ہے۔ شارح وقایہ کے قول اک تضعیف کی ہے۔ بڑے قصبات اور شہروں میں امیر وغیرہ حکومت کی طرف سے مقرر ہیں اس نئے جو شہر بیان کئے ہیں اس میں یہ سوال پیمانہیں ہوتا۔ ہر جگہ باشاہ کا ہونا ضروری نہیں۔ آپ نے جس عبارت کا حوالہ دیا ہے اس کی طرف توجہ نہیں کی۔ اس میں اکبر مساجد کا ذکر ہے جس میں کثرت مساجد کی طرف اشارہ ہے۔ چک (گاؤں) میں یہ باتیں نہیں پائی جاتیں۔ درنہ ہر گاؤں اور ہر بستی پر یہ تعریف صادق ہے جنفیہ میں سے یہ کسی کا بھی قول نہیں ہے۔

دوسرے شارح وقایہ وغیرہ کا قول مجمل ہے جس کی تفصیل ان سے منقول نہیں۔ صاحب مذہب کے قول کی موجودگی میں دوسرے قول کو ترجیح نہیں ہو سکتی۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب "در حجۃ الشہر البالغہ" میں تحریر فرماتے ہیں کہ "حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ سے ہمارے اس زمانہ تک تو اتر معنوی سے جس کو انہوں نے تلقی معنوی سے تعبیر کیا ہے یہ ثابت ہے کہ جمعہ کے واسطے ایک قسم کا تمدن ہونا ضروری ہے۔ جس جگہ تمدن نہیں جمعہ نہ ہوگا۔ ہمارے سامنے عضو صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ موجود ہے کہ مدینہ طیبہ سے قبآ تین میل کے فاصلے پر تھا۔ دہان پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اور اس کے مابعد کبھی جمعہ نہیں پڑھا گیا۔ نہ ان کو مدینہ بلا یا گیا۔ لہذا ایسے چکوں اگاؤں میں حنفیہ کے مذہب کے مطابق جمعہ فرض نہیں بلکہ اداۃ ظہر ضروری ہے۔ جن لوگوں نے احتیاط طہریں پڑھی ان پر قضاۃ ظہر ضروری ہے۔ اور جو صاحبان احتیاط طہر پڑھتے رہے ہوں ان کی ظہرا دا ہو گئی۔

فاروق احمد مفتی قائم العلوم، فقیر والی: و صدر مدرس، اسابق مفتی دارالعلوم دیوبند۔ ہندو  
ابجواب صحیح: بندہ فضل محمد عفان اللہ عنہ، ۲۴ مئی ۱۳۰۰ھ

### الجواب

بڑے گاؤں اور قصبات جن میں گلی، کوچے، بازار ہوں اور ضروریاتِ زندگی عمومی طور پر ملے جاتی ہوں اور عرف میں انہیں قصبہ کا لقب دیا جاتا ہو۔ تو وہاں جمعہ جائز ہے ورنہ نہیں۔ مہا ہو المفتی بہ۔ اور شہر کی تعریف جن حضرات نے یہ کی ہے کہ اس کی بڑی سجد میں لوگوں کی سماں نہ ہو تعریف جامع مانع نہیں اور رجوع اس تعریف کا بھی اسی طرف ہے۔ دابجواب صحیح  
بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ، خادم الافتاء نیز المدارس ملتان

ابجواب صحیح: خیر محمد عفان اللہ عنہ مسنت مدرسہ ۱۶/۱۲، ۰۰ ص ۱۳۰

### فوجی مہول کی مشقوں کیلئے ویران جگہ ٹھہرے ہوئے ہوں تو وہاں جمعہ نہ پڑھیں!

فوج کی چند یونٹیں ہر سال مشق کے لئے اپنی چھاؤنی سے ساٹھ ستر میل کے فاصلے پر جاتی ہیں ان کی تعداد تقریباً پانچ سو یا اس سے زائد ہوتی ہے۔ مشق کے لئے علاقے بالکل ویران اختیار کئے جاتے ہیں۔ مشق کے دوران ایک جگہ خیمه لگایا جاتا ہے جسے ہید کوارٹر کہا جاتا ہے۔ جہاں پر یونٹ کا کمانڈر اور دوسراے افسران رہتے ہیں جب کہ باقی خیمه پانچ پانچ دس دس میل کے فاصلے پر لگائے جاتے ہیں اور سپاہیوں کو مشق کے لئے کچھ مزید فاصلہ بھی طے کرنا پڑتا ہے اور مشق کے لئے کچھ علاقہ منتخب کیا جاتا ہے جس کی لمبائی پندرہ میل یا اس سے کچھ زائد ہوتی ہے اور خیمے ایک جگہ سے دوسری جگہ بدلتے رہتے ہیں۔ اور مشق کے لئے مدت پندرہ دن سے زائد ایک یا دو ماہ ہوتی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ایسی حالت میں نماز جمعہ واحب ہے یا نہیں۔ جب کہ ضروریاتِ زندگی فوجی نقطہ نگاہ سے مل جاتی ہیں اور افسران اور عدالت بھی ہوتی ہے۔ مصلحت کی بنار پر اذن عام نہیں ہوتا ذرا وضاحت سے بیان فرمائیں کہ جمعہ کے اس دوران کیا احکام ہوں گے؟

**ابجواب** مذکورہ صورت میں جمعہ کی بجائے ظہر باجماعت ادا کی جائے۔ کیوں کہ جمعہ کے مصیریاً قریب کبیرہ کا ہونا ضروری ہے۔ عارضی رہائش کی جگہ شہر

یابستی کے حکم میں نہیں۔

ویشترط لصحتها سبعة اشیاء الاول المصر النه او فناءه  
بكسير الفاء وهو ماحوله اتصل به او لا لاجل مصالحه  
کدفن الموت وركض الخيل . (در مختار على الشامیہ ج ۵۹)  
قال شمس الائمه الحلوانی عسکر المسلمين اذا قصدوا  
موضعا وعهم اخبارتهم وخیا مهمهم وفساطيطهم  
فنزلوا مفازة فـ الطريق ونصبوا الاخبار وفساطيط  
وعزفوا فيها على اقامة خمسة عشر يوما لم يصيروا  
مقیمین لأنها حمولة وليس بمساکن کذا في المحيط .

(عالی گیریہ ج ۱ ص ۴۲) - فقط والله اعلم -

.. محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیل المدارس ملتان ، ۱۳ رجب ۱۴۳۶ھ

**خطبہ بنوں کی مقدار** ایک شخص امام مسجد ہے جو جمعہ پڑھاتا ہے  
اور خطبہ یہ پڑھتا ہے تو مزار ہو جاتی ہے یا نہیں۔ خطبہ یہ ہے

الحمد لله كفى وسلام على عباده الذين اصطفى خصوصا على افضل

الرسول وخاتم الانبياء - اما بعد فاعوذ بالله من الشيطان

الرجيم - بسم الله الرحمن الرحيم وما أرسلناك الا رحمة

للعالمين انه جواد حكيم ملك بر رحيم - دوسرا خطبه

نحمدہ ونستعینہ ونستغفرہ ونؤمن به ونتوکل علیہ

ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا من

یهدہ الله فلامضللہ ومن یضلله فلا هادی له ونشهد

ان لا اله الا الله وحده لا شريك له ونشهد ان محمدًا

عبدہ ورسوله - اما بعد ان الله يأمر بالعدل والحسان

وأیتاء ذی القربی وینهى عن الفحشاء والمنكر والبغى

يَعْظِمُكُمْ تَذَكُّرُونَ اذْكُرُوا اللَّهَ يَذْكُرُكُمْ بِذَكْرِهِ  
اللَّهُ تَعَالَى عَلَى مَا وَلَى وَإِنَّمَا وَأَكْبَرٌ

کیا اس خطبہ سے نماز جمعہ ہو جاتی ہے؟ حالانکہ نماز جمعہ دور کعت نماز اور خطبہ دور کعت کے قائم مقام ہے۔

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ**  
خطبہ جمعہ میں مقدار سنون طوال المفصل سورت کی مقدار ہے۔ مرافق میں ہے  
وَلِيْسْ تَخْفِيفُ الْخُطُبَيْنِ بِقَدْرِ سُورَةِ مِنْ طَوَالِ  
الْمُفْصَلِ حَذَّرَ فِي مَعْرَاجِ الدِّرَاءِ وَلَكِنْ يَرَا عَنِ الْحَالِ بِمَا هُوَ  
دُونَ ذَالِكَ فَإِنَّهُ إِذَا جَاءَ بِذِكْرِ وَانْ قُتُلَ يَكُونُ خُطبَةً  
(صرایح ۲۸۱)

تشہد کی مقدار خطبہ پڑھنے سے خطبہ کی ادائیگی بلا کسی کراہت کے ہو جائے گی۔  
وَاقْتَلَهُ فَتَدِرُ التَّشَهِيدُ إِلَى قَوْلِهِ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ - (مرافق) ص ۲۸۰  
ذکورہ خطبہ پڑھنے سے بھی نماز جمعہ کی ادائیگی ہو گئی ہے۔ آئندہ مقدار سنون کی رعایت رکھی جائے۔ فقط اللہ اعلم

محمد عبد اللہ عفی عن  
نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۱۸/۳/۲۰۰۸ھ

خطبہ جمعہ **سُنْنَةُ وَاجِبَةٍ** ہے  
کیا جمعۃ المبارک، عیدین اور نکاح کا خطبہ پڑھنا  
واجب ہے یا سنت یا فرض۔ نیزان خطبوں سے  
کو سنتا کیسا ہے؟

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ**  
جمعہ کا خطبہ ادائے جمعہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے۔ عیدین اور  
نکاح میں خطبہ پڑھنا سنت ہے۔ مگر سنان سب کا واجب ہے۔ درخواست عیدین کے باب میں ہے  
”سوی الخطبة فانها سنة“ بعدہ اہم دفع الشامية قوله  
فانها سنته بعدہا بیان للفرق وهو انه ایضاً سنته  
لا شرط و انها بعدہا لا قبلها بخلاف الجمعة اہم (جز احکم).

وَكُذا يُجْبِي الاستماع لسائر الخطب كخطبة نكاح وعید اھ  
(در مختار علی الشامیہ : ج ۱ ص ۶۹) - فقط واللہ اعلم

|                         |                                          |
|-------------------------|------------------------------------------|
| محمد انور عفاف اللہ عنہ | اجواب صیح                                |
| مفتی نیر المدارس ملتان  | بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ رئیس الافتاء |

---

شہر سے کرڈیڑھ میل دور رہنے والوں پر جمع فرض نہیں ہماری جماعت کے مکمل  
امیر صاحب اور دن ما مور میں بستی سے شہر جہاں جمع ہوتا ہے ۱ میل ہے لیکن امیر صاحب  
نے اجازت نہیں فرمائی۔ ایسی صورت میں کیا کریں ؟  
صورتِ مسئولہ میں آپ حضرات مذکورہ بستی کے رہنے والوں پر جمع  
فرض نہیں ہے۔

**الجواب**

وَمَنْ كَانَ مَقِيمًا بِمَوْضِعِ بَيْنِهِ وَبَيْنَ الْمَهْرَبِ فَرْجَةٌ مِّنَ النَّارِ  
وَالْمَرَاعِي نَحْوَ الْقَلْعَةِ بِبِخَارٍ لِّاجْمَعَةِ عَلَى أَهْلِ ذَلِكَ الْمَوْضِعِ  
وَإِنْ كَانَ النَّدَاءُ يَبْلُغُهُمْ - (ہندیہ : ج ۱ ص ۳) فقط واللہ اعلم

|                             |                                          |
|-----------------------------|------------------------------------------|
| محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ | اجواب صیح                                |
| نائب مفتی نیر المدارس ملتان | بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ رئیس الافتاء |

---

## جمع کئے دُنوں خطبے برابر ہونے چاہئیں

سوال - جمعۃ المبارک کے دونوں خطبے برابر ہوں یا کوئی چھوٹا بڑا ہو سکتا ہے ؟

جواب - مرقی میں ہے۔ ویسن تخفیف الخطبتین بقدر سورة من طوال المفصل۔ (ص ۲۸۱)۔ اس عبارت سے بظاہر دونوں خطبتوں کی برابری مفہوم ہوتی ہے کی بلیسی بھی جائز ہے لیکن خلاف اول ہے۔ فقط واللہ اعلم

محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ نائب مفتی : ۳ مئی ۲۰۰۶ء

## جو شخص جمع کے التحیات میں شرک ہو وہ بھی جمعر پڑھے

**سَوْالٌ :** جو شخص نماز جمع میں "التحیات" میں شامل ہو جائے تو امام کے سلام کے بعد وہ شخص پھر دو رکعت ادا کرے یا چار ؟

**جواب:** تشهد میں شامل ہونے والا جمع کی دو رکعت ادا کرے۔

**جواب:** "وَمِنْ أَدْرِكُمَا إِذِ الْجَمْعَةِ فِي التَّشْهِدِ أَفْ

سجود السهو او تشهدہ اتم جمعۃ۔ (مراقی : ص ۲۸۳)۔

فقط والله اعلم :

بنده محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ نائب مفتی : ۱۳۰۶ / ۶ / ۱۳۰۶ھ

## خطبۃ جمیعہ میں خلفاء راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا ذکر

**سَوْالٌ :** خطبۃ جمیعہ میں خلفاء راشدین رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کا ذکر خیر کریں اور تاریخ میں شامل ہو اے۔

**جواب:** حضرات خلفاء راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا خطبۃ میں تذکرہ مستحسن ہے۔

**جواب:** «مراقی» میں ہے و ذکر الخلفاء الراشدین والعمیں مستحسن بذالک جری التواتر۔ (مراقی : ص ۲۸۱)۔ ضروری ہی تصور کیا جاتے۔ حضرات خلفاء راشدین اور حضرات صحابہ کرام علیهم الرضوان کے تذکرے کی ابتداء حضرت عمر بن عبد العزیز رح (المتوفی ۱۷۱ھ و ماتت ، الامال : ص ۲۱۰) نے کی تھی۔ علامہ ابن اسحاق تذکرہ خلفاء فی الخطبۃ کے متعلق فرماتے ہیں۔

بدأ عمر بن عبد العزیز لامریکان وقع قبله وقال مالک في  
حقه هو امام المهدى وانا اقتدى به۔ (كتاب المدخل : ج ۲ ص ۵۹)۔

فقط والله اعلم

محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۱۳۰۶ / ۶ / ۱۳۰۶ھ

## قائلین جمعہ فی القراء کے و مغالطوں کا جواب

کیا فرماتے ہیں آپ کہ ”قاہلین جمعہ فی القراء“ کے اعتراض ہذا کے جواب میں کہ صحبت جماعت کے لئے چند شرائط میں۔ جو کہ فقہائے کرام نے تصریح فرمائی ہے۔ اگر یہ تمام شرائط پائی جائیں تو وہاں جماعت ادا کرنا افضل اور اولیٰ ہے۔ اور ان میں سے اگر ایک یا دو شرطیں نہیں پائی جائیں تو بھی بلا چہل دھڑک جائز ہے۔ کیوں کہ ایک یا دو شرائط کے فقدان سے جماعت کی فرضیت ساقط نہیں ہوتی ہے۔ اس کی وجہ سے بہت مل سکتی ہیں۔ مثلاً قبلہ کی طرف منہ کی کے نماز ادا کرنا شرط ہے۔ اگر کسی نے تحری کر کے نماز ادا کر لی تو نماز ہو جائے گی۔ حالانکہ فقدان شرط ہے۔ اور حکم یہ ہے کہ نماز ادا کرے قضاہ نہ کرے اور اس بات کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے۔ مثلاً جماعت کی صحبت کے لئے تفہیم حدود شرط ہے۔ اور دو رہاضرہ میں کہ میں الیسانظر نہیں آ رہا ہے کہ حدود مشعریہ جاری ہوں۔ باوجود اس کے عدم ”قاہلین جمعہ فی القراء“ بھی فتویٰ دیتے ہیں کہ مصر میں جماعت پڑھو اور اس پر عمل ہو رہا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شرط کے فقدان سے فرضیت ساقط نہیں ہوتی ہے۔ اور یہ بھی دیکھا گیا ہے اذفات الشرط فات المشروط کا قانونے عام نہیں ہے۔

۲: بیہقی شریف میں ایک حدیث آتی ہے الجعة حق ولحجب على حل مسلم مرفوع ہے۔ اور لا جمعة ولا تشريیق اللہ یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے اور حدیث مرفوع اور قول صحابی کا اگر تعارض ہو تو حدیث مرفوع کو ترجیح ہوتی ہے۔ چنانچہ فتح القدیر میں ہے۔

قول الصحابي حجة في حجب تقليده عندنا اذا لم ينفع  
شيء من السنة اللهم

افسوس اس بات پر ہے کہ ہر صاحب مدعی اجتہاد ہو کر اپنے قیاس کے ساتھ مکمل احکام شریعت کو رد کرنے کے لئے تیار ہو جاتے ہیں۔ واضح رہے کہ جماعت کے شرائط دو قسم ہیں۔ بعض شرائط وجوب ہیں اور بعض شرائط صحبت۔ شرائط وجوب فوت ہو جائیں تو جماعت واجب نہ ہو گا۔ مگر ادا کرنے سے جماعت ادا ہو کر اس کا ذمہ فارغ ہو جائے

گا۔ مثلاً اعمی، اعرج، مسافر پر جمہد و احباب نہیں۔ لیکن اگر یہ حضرات جماعت ادا کر لیں تو جائز ہو جائے گا۔ دوسرے شرط صحت ہیں۔ ان کے فوت ہونے پر یہ حکم ہے۔ اذفات الشرط فات المشروع - اسی طرح یہ حکم "فات الشرط" عام ہے۔ پہلی قسم میں بھی کچھ سخت ہیں اذا فات شرط الوجوب فات الوجوب دون الصحة بحال صر ہونا شرط صحت میں سے ہے۔ اگر مصریت نہ ہوگی تو جماعت صحیح نہ ہوگا۔ اور جو اپنے فرمایا ک جماعت کی صحت کے لئے تنفیذِ حدود بھی شرط ہے۔ یہ کہاں لکھا ہے کہ تنفیذِ حدود بالفعل ہونا ضروری ہے۔ فقہاء نے تو یہ لکھا ہے کہ

الصراحت في حذيفة كل موضع له مفتٰ و أمير و قاضٌ  
ينفذ الأحكام ويقتيم الحدود - یہ صرکی تعریف ہے (نور الایضاح)  
وفي الشرح المراد به القدرة على ذلك كا صریح به في التحفة -  
"اقامتة الحدود" سے مراد اقامتہ بالقوة ہے نہ بالفعل۔ پس مصر کو قیاس کرنا اقامت  
حدود پر صحیح نہیں۔

۲: یہ روایت الجماعة حق على كل مسلم الخ نخالف روایت لاجعہ ولاتشریق والی کہ نہیں ہے کہ ہم اس کو مرفوع اور اس کو موقوف سمجھ کر ترجیح دیں۔ اول آپ دونوں حدیثوں میں تعارض ثابت کریں تب ترجیح کا سوال پیدا ہوگا۔ ہمارے نزدیک دونوں روایتوں میں کوئی تعارض نہیں۔ الجماعة حق على كل مسلم میں مسلمانوں پر جماعت کا فرض ہونا بتلایا گیا ہے۔ حدیث لاجعہ ولا تشریق میں ایک شرط صحت جماعت بیان کی گئی ہے۔ ان دونوں میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ بلکہ ایک حدیث کا مفہوم جدا ہے۔ کیا الجماعة حق على كل مسلم سے کوئی یہ نکال سکتا ہے کہ جماعت کے لئے جماعت بھی ضروری نہیں۔ کیونکہ "على كل مسلم" میں کہیں جماعت اور خطبہ کا بھی ذکر نہیں ہے۔ تو یہ اس حدیث کی بناء پر کوئی صاحب یہ کہتے نگیں کہ ہر مسلمان سفر و حضر میں تنہا جماعت قائم کر سکتا ہے۔ خطبہ و جماعت کی بھی ضرورت نہیں ہے۔ تو کیا اس کا یہ دعویٰ صحیح ہوگا؟

تجھب یہ ہے کہ آپ نے دونوں روایتوں میں تعارض بھی قائم کر لیا اور سپرائی رائے سے ترجیح بھی دے دی۔ حالانکہ یہاں تعارض کا سوال ہی نہیں ہے۔

### فقط اللہ اعلم

بندہ محمد عبداللہ غفرلہ خادم الافتاء رخیر المدارس ملتان ۱۳۸۱ / ۱ / ۲۳ھ

جواب صحیح ہے ۔

استفتاء میں جواز جموعہ فی القری کی تائید میں چنہ امشد ذکر کرنا سراسر جماعت پر مبنی ہے۔ بحیثیت نماز میں علم قبلہ کی صورت میں توجہ الی القبلہ شرط ہے اور عدم قبلہ کی صورت میں اس کے نامہ لیعنی جست تحری پر عمل واجب ہے۔ اسی طرح جوازِ جموعہ کے لئے مصر شرط ہے۔ اور اس کے نقدان کی صورت میں ظهر کی طرف رجوع فرض ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر انسان کو نہیں سلیم عطا مفرما تے اور وہ موقوف ہے فتاوی دعویٰ پر۔ فقط

رخیر محمد عفوا اللہ عنہ مہتمم رخیر المدارس ملتان ۱۳۸۱ / ۱ / ۲۳ھ

### دیہات کے ایسے بازار میں جہاں مستقل سکونتی آبادی نہ ہو وہاں جموعہ جائز نہیں

بعض دیہاتی علاقوں میں باقاعدہ بازار میں میکھریاں سکونت کسی کی نہیں۔ چند دیہاتوں سے کے درمیان بازار ہے۔ دن کو کھلا رہتا ہے اور رات کو سب لوگ دیہات میں چلے جاتے ہیں اس مقام پر جموعہ صحیح ہے یا نہیں؟ اگرہ بازار والی عجکہ میں لوگوں کی سکونت ضروری ہو تو کتنے، افراد کی؟

حضرت مفتی رشید احمد صاحب مظلہ دار الافتاء و الارشاد

نظم آباد — کماچی

صورتِ سئولہ میں اس مقام پر جموعہ صحیح نہیں۔ البتہ اگر یہاں پر بازار کے علاوہ اتنے لوگ مستقل طور پر رہائش پذیر ہوں جن کی آبادی و مکانات کو عُرفاً بستی و قریہ کہا جاسکے۔ اور ان کی تعداد اتنی ہو کہ جتنی اہل منی کی تھی تو جموعہ جائز ہوگا۔ مصر کی تعریف کرتے ہوتے علامہ شریبلی رہنے یہ بھی فرمایا ہے۔ وبلغت ابتدیتہ قدر ابتدیتہ منی اہ معلوم ہوا کہ دیگر شرائط کے باوجود اتنی آبادی کا ہونا ضروری ہے۔ پس جیسے حضرت شیخین، یہی میں ایامِ حج کے اندر جموعہ کو صحیح کہا ہے۔ اسی طرح اس مقام میں بھی بوجہ

بازار و ستعل آبادی جائز کہا جاتے گا۔ جب کہ اتنی آبادی پانی جائے بستقل آبادی نہ ہونے کی صورت میں اس مقام کی حیثیت ایسی ہی ہے جیسا کہ بعض سرحدی علاقوں میں کئی دیہاتوں کے دریاں چشمہ ہوتا ہے۔ ارڈگرد کے لوگ پانی بھرنے آتے ہیں اور دن بھر خوب بھیر بھاڑ رہتی ہے۔ رات کو سب چلے جاتے ہیں۔ اور پہلوں پر جمعہ بالاجماع جائز نہیں۔ احکام القرآن میں ہے

انہم مجموعون علی ان الجمعة لا تجوز في البوادي ومناهل

الاعراب ۱۵ -

نیز صحبت جمعہ کے لئے استیطاب اقامت بالتفاق الْمَهْار لعنة شرط ہے۔ "کما فی الْوَجْز" اور اس مقام پر ایسی اقامت مفقود ہے۔ کیونکہ اقامت شب باشی میں متحقق ہوتی ہے۔ کمانی حاشیۃ المراتی۔

ان موضع الاقامة حيث يبيت فيه الاتری انك اذا قلت  
لشخص این تسکن فيقول في محلة کذا وهو بالنهار  
يكون بالسوق نقلہ السيد عن العلامہ مسکین ۱۵ -

سئلہ زیرِ بحث میں شاید جز نیہ ذیل سے بھی تک ہو سکے۔

عسکر المسلمين اذا قصدوا موضعًا ومعهم اغیتهم و  
وفاطیطہم فنزلوا مفازة فی الطريق ونصبوا الاخبار و  
عزموا فیها علی اقامۃ خمسۃ عشر يوماً میصیر وامقیمین  
لأنها حمولة ولیست بمساکن کذا فی المحيط۔ (علیگری ج ۱)

کیونکہ محل اقامت جمعد خاص ہے اور محل توطن عام ہے۔ ایسے مقامات کے بارے میں جب عام متفق ہے تو خاص بھی متفق ہو گا۔ اور لیست بساکن کی علت مقام زیرِ بحث کو بھی شامل ہے۔

فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ عطا اللہ عنہ مفتی خیر الملائک ممتاز۔ ۲، ۲، ۱۳۹۹ھ بر俎 منگل۔

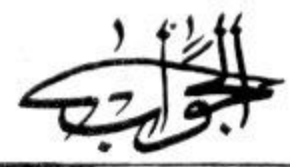


تتمہ بندہ کے خیال میں مافیہ اسواق و سکنی مدعی پر واضح دلیل  
ہے۔ لاف السکن تکون بین المنازل المسکونة

سلک بلفظ جمع سے تسلیت پر بھی استدلال کیا جاسکتا ہے۔ تقدیر با بنیہ منی بھی شاید ان لئے ہو کہ منی میں میں گلیاں تعمیر فیل فیہا ثلث سلک (فتح بج ۱، ص ۷۱۱)۔ اپ کی تحریر میں «اَخْبَرَ» کے حوالہ سے استدلال واضح ہے۔ تقدیر با بنیہ منی سے استدلال میں یہ اشکال ہے کہ ابنیہ شخص بالبیوت نہیں مطلق تعمیر کے معنی میں ہے۔ اور مطلق ابنیہ محل سوال میں موجود ہیں و ان لمحتکن بیوتا مناہل الا عرب میں بھی اشکال ہے کہ وہاں ابنیہ نہیں اور یہاں ابنیہ موجود ہیں۔ اسی طرح دمعهم اخبرتهم و خيامهم میں بھی اینیہ موجود نہیں ہے۔ لیست بمساکن تدرے مفید ہو سکتا ہے۔ مگر چون کہ یہاں یہ لفظ اخباریہ و خیام کے مقابلہ میں آیا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں دمساکن سے ابنیہ مراد ہیں منازل و بیوت مراد نہیں سکونت و بیوتت تو خیام میں بھی ہو رہی ہے۔

دستخط ارجحۃ الرفتار شیعہ احمد صاحب (صلی اللہ علیہ وسلم)

اوجز المسالک، بج ۱، ص ۳۵۱۔ میں ہے۔

  
فِي قصو الذرح عن الميزان وَ مِن ذالك اتفاق

الائمه الشیعہ علی انما لا تصح الا في محل استیطانهم اه  
قال ابن القیم ر ان فيه صلوة الجمعة التي خصت من بين  
سائر الصلوات المفروضة بخاصیص لا يوجد في غيرها  
من الاجتماع والعدد المخصوص واستراتط الاتمامه و  
الاستیطان اه ..... قال الجصاص في احكام القرآن .....  
فقال اصحابنا هي مخصوصة بالامصار ..... وقال مالک تصح  
في محل قرية فيما بیوت متصلة واسواق متصلة ..... وقال  
الامام الشافعی ر اذا كانت قرية مجتمعة البناء والمسائل  
وكان اهلها لا يطعنون عنها الا ظعن حاجة فقد وجبت  
عليهم الجمعة وفي نيل المأرب لفقهه الحنابلة لصحة الجمعة  
اربعة شروط احدها الوقت والثانی ان يكون بقرية  
مبنيه ..... يستوطنهما اربعون رجلا استیطان اتمامة

لَا يُطْعَنُونَ عَنْهَا . . . وَفِي الْاقْتَاعِ لِقَالا شَافِعِيَّةُ شَرَائِطُ فَعْلِهَا  
ثَلَاثَةُ الْأَوَّلِ . الْمَبْلَدُ مَصْرَاكَانْتُ اَوْ قَرِيَّةُ . . . . وَفِي مُختَصِّ  
الْخَلِيلِ لِلْمَالِكِيَّةِ شَرْطُ الْجَمَعَةِ وَقَوْعَدُهَا بِالْخُطْبَةِ وَقَوْتُ  
الظَّهِيرَ بِاسْتِيَطَانِ بَلْدَةِ اَوْ اَخْصَاصِ ۱۹

عباراتِ بالا سے ظاہر ہے کہ اللہ ملائکت کے نزدیک محل اقامۃ جمعہ کا قریب متعلقہ آبیوں  
و المنازل ہونا ضروری ہے اور استیطان اقامۃ بھی لازم ہے۔ پس احناف کے نزدیک بطریق  
اول یہ ضروری ہوگا۔ کیونکہ عند الاحناف محل جمعہ اخص ہے۔ بلاشبہ احناف کے نزدیک صحت  
جمعہ کے لئے مصر یا کم از کم قریبہ بھیرہ ہونا شرط ہے۔ اور مصر یا قریبہ، شہر یا گاؤں پنڈ کو کہتے ہیں  
اور زیر بحث مسجد کو بازار تو کہہ سکتے ہیں شہر گاؤں، پنڈ ہرگز نہیں کہہ سکتے۔ "جمع البحار" میں  
ہے۔ القریبۃ المسکن و الا بنیۃ ایضا۔ اور مصر کی تعریف میں "سکن" کا  
لفظ بھی اس کی واضح دلیل ہے۔ مصر کی تعریف میں ابنیہ منی سے مراد بھی بیوت و مسکن ہی ہیں  
حضرت تعمیرت نہیں۔ حکما تدل علیہ تعریف الفقهاء۔

بہرحال انتقام اقامۃ و استیطان اور انتقام بیوت و منازل دشک کی بنای پر  
یہ جگہ لغتہ، شرعاً، عُرْفًا نہ قریبہ ہے نہ مصر۔ پس اس میں جمعہ جائز نہیں۔

فقط داللہ اعلم

بندہ عبد اللہ ستار عفان اللہ عنہ مفتی خیل للدارس ملتان



جمع کے بعد سنت مذکورہ کتنی میں جمعہ کے فرضوں کے بعد سنت مذکورہ کتنی ہیں

ثبت دیں۔ ہمارے ہاں بعض لوگوں کا اصرار ہے کہ جمعہ کے بعد سنت مذکورہ دو ہیں؟

امام ابو حنیفہ اور امام محمد جوہا اللہ کے نزدیک جمعہ کے بعد سنت مذکورہ چار  
میں۔ اور امام ابو یوسف رحمہ اللہ کے نزدیک چھوٹے ہیں۔ پسے چار پڑھے

اور پھر دو۔

۱: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

عليه وسلم اذا صلى احدكم الجمعة فليصل بعدها اربعاء  
(مسلم ج ١: ص ٢٨٨) -

٢ : عن علي رضي الله عنه قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصل قبل الجمعة اربعاء وبعدها اربعاء يجعل التسليم في آخرهن ركعة راخرجها الطبراني في ال الأوسط ) -

٣ : عن ابن عباس رضي الله عنه قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرجع قبل الجمعة اربعاء وبعدها اربعاء اهل رواه الطبراني في الكبير ) -

٤ : عن الجب عبد الرحمن عن علي رضي الله عنه انه قال من كان مصليا بعد الجمعة فليصل ستة اخرجها الطحاوي وفي أثار السنن اسناده صحيح - ( رواه البخاري : ج ٢، هـ ٩٠٠ )

٥ : وعند أبي يوسف السنة بعد الجمعة ست ركعات وهو مروي عن علي رضي الله عنه والا نفضل ان يصل اربعاثم ركعتين للخروج عن الخلاف -  
( الكبير ، ص ٣٤٣ ) -

٦ : وعلى استنان الأربع بعد هما في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا اذا صلى أحدكم الجمعة فليصل بعدها اربعاء ..... وذكر في البدائع انه ظاهر الرواية وعن أبي يوسف أنه ينبغي ان يصل اربعاثم ركعتين وفي الذخيرة والتجنيس وكثير من مشائخنا على قول أبي يوسف انه ربح الرائق : ج ٢، ص ٥٣ ) -

روايات بالاس معلوم ہوا کہ بلا عنصر صرف دو پڑھنے والا تارک سنت ہے فقط والعلم

محمد اور عفاف اللہ عنہ ہفتی خیر المدارس ملتان ٢٢٣٢ھ

اجواب صحيح : بنده عبد العزیز اللہ عنہ تریس الافتخار خیر المدارس ملتان -

## جمعہ رسم میں اول وقت میں ادا کیا جائے

نمازِ جمعہ کا اول ترین وقت کون سا ہے۔ نمازِ جمعہ ظہر کے وقت یا نمازِ ظہر سے قبل کس طرح پڑھا جائے۔ بنیوں توجہ روا۔

**البخاري**  
جمعہ ہر موسم میں اول وقت میں ادا کرنا ستحب ہے۔ احادیث سے بعضی جمعہ کی تعجیل ہی ثابت ہوتی ہے۔ بہتر یہ ہے کہ ہر موسم میں ایک بچے جمعہ ادا کر لیا جائے۔

وجعة كظهر اصل و استحب با ف الزمانين لانها خلفه  
(در مختار) وفي الشامية تحت قوله واستحب با ف الزمانين  
أى الشتاء والصيف لكن حبزم في الاشباه من حن  
الاحكام انه لا يسن لها الامراد في جامع الفتاوى  
لقارئ المدایة قيل انه مشروع لانها تؤدى في وقت  
الظہر و تقوم مقامه فقال الجمهور ليس بمشروع لانها  
تقام بجمع عظيم فتأخيرها مفضى الى الحرج ولا كذلك  
الظہر و موافقه الخلف لا صله من كل وجه ليس

دشراط اه ( ج ۱ : ص ۳۲۰ ) - فقط والله اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ

بنده عبد اللہ عفاف اللہ عنہ رئیس الافتاء  
مفتی خیر المدارس ملتان ۱۴۰۲ھ / ۱۹۸۲ء

مصر وہی ہے جو مسجد جبجا جاتا ہو ایک گاؤں کی آبادی تین سو گھر میں اور اہل سنت  
کی دو مسجدیں ہیں۔ آبادی مرد و زن مردم شماری کے  
حساب سے دو ہزار کے قریب ہے۔ ایک مسجد میں عرصہ دراز سے جمعہ حاری ہے۔ چار، پانچ  
دو کانیں بھی ہیں۔ روز مرہ کی اشیاء خوردنی میسر ہیں۔ گاؤں میں دو حکیم صاحبان بھی ہیں۔ لوگوں  
کا اصرار ہے کہ محلہ کی مسجد میں قریب ہی جمعہ پڑھنا چاہئے۔ کیا جائز ہو سکتا ہے؟

**الحمد لله رب العالمين**  
 مفتی بہ تعریف کے مطابق مذکورہ گاؤں قریہ صغیرہ ہے اس میں جماعت جائز نہیں۔ سوال میں جو مصر کی تعریف لکھتی ہے اس کے بارے میں علامہ سبکی و لکھتے ہیں کہ یہ منقوض ہے۔ لہذا اس کی رو سے تو پھر مکہ اور مدینہ بھی مصر نہیں بنتے کیونکہ مسجد حرام اور مسجد نبوی ص میں دہال کے باشندوں سے زیادہ افراد کی گنجائش ہے حالانکہ دہال عہد نبوی ص سے جماعت ہو رہا ہے۔ نیز اس کی رو سے بعض وہ حضوریں بستیاں جو بالاتفاق قریہ صغیرہ ہیں وہ مصر بن جائیں گی۔ لہذا مصر کی ہر تعریف میں یہ بات ملحوظ رکھی جاتی کہ تعریف کے صادق آنے کے ساتھ ساتھ وہ بھگہ عرباً بھی مصر یا قریہ کبیرہ کہلاتی ہو۔

والفصل في ذاللک ان محکة والمدینة مصران تقام  
 بها الجمعة من زمانه عليه السلام الیاليوم وكل  
 موضع كان مثل احدهما فهو مصر الخ ..... حتى  
 التعريف المذکور اختاره جماعة من المتأخرین  
 كصاحب للمختار والواقية وهو ما اجتمع في اكبر مساجد  
 لا يسعهم فانه منقوض بها اذا كل مسجد منها يسع  
 اهلة و زيادة اه (غنية ص ۱۴۵) -

فقط والله اعلم

الحادي عشر

الحادي عشر

الحادي عشر

محمد انور عفاف اللہ عنہ

مفتی خیبر المدارس ملتان

بنہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ تریس الافتاء

**دوان خطبہ پنچھا کرنا :** دوان خطبہ گرمی کی فوج سپنچھا کرنا جائز ہے یا نہیں؟  
**الحمد لله رب العالمين** ایسی حالت میں پنچھا کرنا جائز نہیں ہے۔ یہ استعمال خطبہ کے خلاف ہے۔ فقط والله اعلم ، محمد انور عفاف اللہ عنہ

**جماعہ کی نیت کر کے اقتداء کی اور امام ظہر پڑھ رہا تھا**  
 ایک آدمی جمعہ کے روز دیہات پہنچا وہ کثرتِ مجمع کی وجہ سے یہ سمجھ کر کے جماعہ پڑھا

جار ہے جو کی نیت کر کے امام کے ساتھ شریک ہو گیا بعد میں علم ہوا کہ امام نے ظہر پڑھی  
ہے کیا اس آدمی کا جمُرا دا ہوا یا ظہر ؟

**الجواب** اس آدمی کی نہ ظہر صحیح ہے ن جمعہ یہ دوبارہ ظہر دا کرے۔

**ب** وان نوی عند التکبیر انه يصلى الجمعة مع الامام

فاذا كان الامام يصلى الظهر لا يجوز ظهره مع الامام ..... (الى

قوله) لانه نوی ان يصلى الجمعة مع الامام فاذاتبین اذ

الامام كان يصلى الظهر انه لم يصح اقتداء له لكان المغايرۃ

الجواب صحیح،  
(قاضی خاں صبح ۸۵)

بندہ عبد اللہ عفان اللہ عنہ

محمد انور عفان اللہ عنہ

## جمعہ کے دن دکان کھولنے پر حکومت کا چالان کرنا

اگر گورنمنٹ کا آدمی جمعہ کے دن دکان کھولنے پر چالان کرے تو کیا چالان کرنا جائز ہے  
یا کر نہیں ؟

امور مباحثہ میں حکام و اولی الامر کی اطاعت واجب ہے، شامیہ میں ہے

**الجواب** ان صاحب البحر ذکر ناقلا عن ائمۃ ائمۃ الامام

فی غیر معصیة واجبة فلو امر بصوم يوم وجب - (صبح ۳۲۳)

اس لئے حکومت کے کہنے پر ترک تجارت ضروری ہے۔ مالی جرمانہ طرفین اور ائمہ ثلاثہ  
کے نزدیک جائز نہیں۔ صرف امام ابو یوسف رحمۃ جواز کے اس حد تک قابل ہیں کہ حصول زجر  
کے بعد مالک کو واپس کر دیا جائے گا۔ حاکم بیت المال یا اپنی جیب میں رکھنے کا مجاز نہیں۔  
(کذا فی الہندۃ صبح ۳۲۶) - فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ، ۱۰ - ۷ - ۱۴۰۹ھ

**بعض خطیب حضرات جمعہ و عیدیں، کا خطبہ زبانی پڑھتے  
زبانی خطبہ بہتر ہے یا دیکھ کر :** ہیں اور بعض کتاب دیکھ کر۔ ان میں سے کون سا بہتر ہے ؟

**البُحْرَانُ** دونوں طرح خطبہ پڑھنا درست ہے۔ شریعت میں کسی خاص طریقے کا حکم  
دیا گیا ہے نہ کسی خاص طریقے کو ترجیح دی گئی ہے۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح۔  
محمد انور عفان عنہ

بندہ عبدالستار عفان عنہ، ۱۳۰۱ / ۷ / ۲ ج

## دیہاتی جمعہ کے دن شہر آجائے تو اس کے لئے جمعہ کا حکم

دیہاتی آدمی شہر میں آیا۔ اشیاء ضرورت خریدنے کے لئے اور جمعہ کا وقت ہو گیا کیا اپر  
بھی جمعہ فرض ہے یا نہیں؟

**البُحْرَانُ** اگر تو پورا دن شہر بھر نے کی نیت تھی تو وہ شہری کے حکم میں ہو گیا، اور  
اس پر جمعہ فرض ہو گیا لیکن اگر ذہن میں ہو کہ کام ہوتے ہی شہر سے  
چلا جاؤں گا۔ جمع سے پہلے ہو گیا یا بعد میں تو جمع واجب تو نہیں ہوا مگر پھر بھی پڑھ لے تو  
بہت ثواب ملے گا۔

القرروی اذا دخل المتصرونی ان يكثت يوم الجمعة لزمه الجمعة  
لانه صارف اهل المصرف حق هذا اليوم وان لم يرئ ان يخرج  
في يومه ذلك قبل دخول الوقت او بعد الدخول ل الجمعة عليه  
 ولو صلح مع ذلك كان ماجوراً أهـ (فتاویٰ ہندیہ ص ۱۵۵) فقط واللہ اعلم

محمد انور عفان عنہ

## ناخن وغیرہ کاٹنے کے لئے جمعہ کا دن افضل ہے

ناخن کاٹنا، ایسے بھی حجم کے دیگر غیر ضروری بال صاف کرنے کے لئے کونا دن افضل ہے؟

**البُحْرَانُ** یہ تمام امور ہفتہ میں کسی ایک دن ستحبھیں البتہ ان کے لئے جمعہ کا دن  
افضل ہے۔ کچھ تاخیر کی بھی گنجائش ہے لیکن چالیس دن سے تجاوز کرنا

گناہ ہے۔ وفی استحان القریستا ف عن الزراحدی یستحب أَن یقلم أَظْفاركہ ولقص شاربہ ویحلق عانتہ وینظف بدنہ ف کل اسیو ع مرۃ "یوم الجمعة" افضل ثم فی خمسة عشر يوماً والزايد علی الأربعین ۲۸۶ م ۱۴ اه (اطھادی ص ۲۸۶)۔ فقط واللہ اعلم،  
الجواب صحیح ، بنده عبد العزیز عفاف اللہ عنہ ، محمد انور عفاف اللہ عنہ

## جمعہ کے دن سورہ کہف پڑھنے کا فائدہ

اکثر لوگوں کا معمول ہے کہ جمعہ کے دن سورہ کہف کا اہتمام کرتے ہیں۔ کیا شریعت میں اسکا ثبوت ہے؟  
اللہ تعالیٰ حکم کے درمیان اس کے لئے نور چمکتا ہے گا۔ علامہ طیبی نے اسکی تصریح میں لکھا ہے کہ یہ چمک دل میں ہو گی یا قبریں یا حشر میں عن ابی سعید ان السنبی صلی اللہ علیہ وسلم قال من قرأ سورة الکهف ف يوْم الجمعة اضاء له النور ما بین الجمعتين رواه البیهقی قوله اضاء له فی قلبه او فی قبرہ او فی يوْم حشرة اهـ  
(حاشیہ مشکوہہ ص ۱۸۹)۔ فقط واللہ اعلم ،

محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۸ / ۳ / ۱۳۰۳

## جمعہ کے دن کافر کو عذاب قبر ہوتا ہے یا نہیں

کیا جیسے مسلمانوں کو جمعہ کے دن اور رات قبر کا عذاب نہیں ہوتا۔ کیا ایسے ہی کافر کو بھی جمعہ کے دن قبر میں عذاب نہیں ہوتا۔؟

اللہ تعالیٰ حکم کافر کو باقی ایام میں عذاب قبر ہو گا۔ البتہ جمعہ کے دن اور رمضان میں اس سے عذاب قبر اٹھایا جاتا ہے۔

قال اهل السنۃ والجماعۃ عذاب القبر حق وسؤال منکر ونكیر  
وضغطۃ القبر حق لکن ان کان کافر افعذابہ یہ دوں الح یوم

القيامة ويرفع عنده يوم الجمعة وشهر رمضان۔ (شامی ص ۲۳)

فقط واللہ اعلم ، محمد انور عفان اللہ عنہ ، ۱۴۰۶ / ۲ / ۶

## جمعہ کے دونوں خطبتوں کے درمیان طویل دعا کرنا

ہمارے ہاں ایک خطیب صاحب نے جمعۃ المبارک کا پہلا خطبہ پڑھنے کے بعد بیٹھ کر کے یا  
۸ منٹ تک مشرقی پاکستان میں شہید ہونیوالوں پر تعزیت فرمائی اور ان کے لئے دعا کئے متفق  
کی اپیل کی۔ اسی دوران ایک شخص نے کہا کہ مولانا یہ آپ خطبہ سے فارغ ہو کر ہی کر لیتے تو  
کہنے لگے کہ یہ پوری قوم کا سکرے تھا اسے نزدیک اگر سئلہ ہنسیں تو نہ ہی۔ وضاحت فرمائی جائے  
خطبہ کے درمیان وعظ و لفیضت کو فیضہ رکرام نے بدعت و خلاف سنت لکھا  
ہے۔ کافی فتاویٰ دارالعلوم ص ۲۲ کیونکہ حدیث شریف میں خطبہ کو نماز  
کا جزو ہونے کا حکم دیا گیا ہے۔ جس کا تقاضا یہ ہے کہ خطبہ دور کعنوں کے قائم مقام ہے۔  
شامی میں ہے (قولہ بل کشطہ رہا) فی التواب هذَا تاویل لما ورد به الا شرمن  
ان الخطبة کشطہ الصلوٰۃ فان هتقضا لا انها قامت مقام الظہر كما قافت  
الجمعۃ مقام الرکعتین۔ اس لئے اس نمازی کا مطالبہ صحیح تھا۔ مولوی صاحب کو اس  
پر ناراضی نہیں ہونا چاہیتے۔ اور آئندہ کے لئے احتیاط کرتے رہیں۔ فقط واللہ اعلم ،  
الجواب صحیح ، خیر محمد عفان اللہ عنہ ، محمد اسماعیل عفان اللہ عنہ

## دوران خطبہ کسی کو اشارہ سے خاموش کرنا

جب خطیب خطبہ دے رہا ہو اس دوران پچے شور کریں یا کوئی سنت پڑھے تو ان کو  
روکنا کیسا ہے ؟

اشارہ سے منع کر سکتے ہیں۔ وکذا الواشار برأه او عینه او يدہ عند  
روایۃ المنکر ولم یتكلم بسانہ الصیح انه لا یکره (کبیری ص ۱۵۶)

فقط واللہ اعلم ، محمد انور عفرلہ ،

## تیمار دار مرضیں کے پاس رہے یا جمُعہ کے لئے چلا جائے

زید اچانک ہیضہ کا مرضیں ہو گیا ڈاکٹر نے اُس کو بولن لگادی اور دوائیں سنجویز کر دیں  
لئے میں جمُعہ کی نماز کا وقت قریب ہو گیا جو اُس کی تیمار داری کر رہا ہے وہ اُس کے پاس رہے  
یا جمُعہ پڑھنے چلا جائے ؟

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** اگر مرضیں کی ہلاکت کا اندیشہ ہو تو اس کے پاس رہے اور ظہر پڑھ لے۔  
**الْبُوْلُجُوْبُرْجُ** والحق بالمرض المرضی ان لقی المرضی ضالعاً بخربجه  
علی الاصح۔ (طحاوی ص ۲۵) فقط والرّاعلم، محمد انور عفاض اللہ عنہ

## پہلے سلام کے بعد شرکت کرنے والے کا حکم

ایک آدمی ایسے وقت آیا کہ خطیب نے ایک طرف سلام پھر دیا تھا۔ وہ شرکیں ہو گیا۔ کیا  
جماع ادا ہو گیا یا نہیں ؟

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** امام کے پہلے السلام علیکم کے بعد اقتداء صحیح نہیں یہ شخص اب جمعہ نہ  
پڑھے۔ وتنقضی قدوة بالاول قبل علیکم علی المشهور عن دنا  
خلافاً للتكلمة اهفلاً يصح الاقتداء به بعدها لا نقضاء حكم الصلوة۔  
(شامی ص ۱۷) فقط والرّاعلم، محمد انور عفاض اللہ عنہ

## جو جمُعہ کا خطبہ نہ سُن سکا اس کے جمُعہ کا حکم

جماعہ المبارک کا خطبہ فرض ہے۔ ایک آدمی نہ سُن سکا۔ نماز جمعہ ادا ہو گئی یا نہیں ؟  
**الْبُوْلُجُوْبُرْجُ** خطبہ سُنسنا بھی بہت اہم اور مُوجِب ثواب ہے۔ مع ہذا نہ سُنسنے کے باوجود  
نماز ادا ہو گئی۔ فقط والرّاعلم، بنده عبد اللہ عفاض اللہ عنہ  
الجواب صحیح، محمد عبد اللہ عفاض اللہ عنہ، نائب مفتی خیر المدارس۔ ملتان

## خطبۃ جمعہ کے شروع میں دُو دفعہ الحمد للہ کہنا

جماعہ و عیادین کے خطبے میں جو طریقہ ہے کہ پہلے صرف الحمد لہ کہتے ہیں پھر دوبارہ الحمد للہ علی الذا کہہ کہ شروع کر دیتے ہیں۔ اس طرح یہ طریقہ حدیث سے ثابت ہے؟ اور خطبہ کو اس طرح شروع کرنا سُنّت ہے یا مستحب؟

**الْجَوَابُ:** یہ مخصوص طریقہ کسی صحیح حدیث میں وارد نہیں۔ فقط واللہ اعلم،  
محمد اسحاق عفانہ عنہ

الجواب صحیح، بنده عبدالستار عفانہ عنہ، ۹۲ / ۱۳ / جم

## دولوں خطبوں کے درمیان دُعاء کیسے کریں؟

جماعہ کے روز دولوں خطبوں کے درمیان ہاتھاٹھا کر دُعا مانگنا شرعاً کیا ہے؟  
**الْجَوَابُ:** یہ وقت ہاتھاٹھا کر دُعا نہ مانگیں بلکہ زبان سے بھی نہ مانگیں، دل سے مانگیں۔ وسائل علیہ الصلوٰۃ والسلام عن ساعۃ الاجابة فقال ما بين حلوین الامام الى ان يتم الصلوٰۃ وهو الصحيح قوله وسائل عليه السلام ثبت في الصحيحين وغيرهما عنه صلى الله عليه وسلم فيه ساعة لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلى لیسال الله تعالى شيئاً الا اعطاه ایاً الم قوله فليس الدعاء بقلبه لا بلسانه لانه مامر بالسکوت - اهـ (شامی صبح ۱۲) احضر محمد انور عفانہ عنہ، فقط واللہ اعلم،

## جمعہ کی بعد یہ سنتوں کے بعد اجتماعی دُعاء

عام مساجد میں معمول ہے کہ جمعہ کے بعد سنتیں پڑھ کر امام صاحب کی فراغت کے انتظار میں بیٹھے رہتے ہیں امام صاحب فارغ ہو کر اونچی اونچی آواز میں دُعاء مانگتے ہیں

ادر مفتضدی آمین کہتے ہیں۔ کیا یہ درست ہے؟

**اللّٰهُمَّ بِحُجَّةِ** سُنْنٍ و نوافلٍ کے بعد اجتماعی دُعا قرآن و حدیث اور خیر القرون سے کہیں ثابت نہیں اس کا اہتمام والترکام بدعت ہے۔ سنت پڑھنے کے بعد ہر شخص اپنی اپنی دُعا مانگ کر فارغ ہو جائے۔ (کذا فی فتاویٰ دارالعلوم ص ۱۷۴)

فقط واللّٰہ عالم، محمد انور عطا اللّٰہ عنہ، ۱۴۰۴ / ۲ / ۶

## جماعہ کے خطبہ میں "منکرین ختم نبوت" کی تردید کرنا

اس موجودہ پُرفتن دور میں عام طور پر مسلمانوں کو حضور علیہ السلام کی ختم نبوت کی اہمیت جلانے اور صحیح اعتقاد پر قائم رہنے کی خاطر کی اس وقت خطباء اپنے خطبات میں جمعہ کے روز فقط عربی زبان میں مندرجہ ذیل الفاظ بڑھا سکتے ہیں تاکہ مذهب اہل سنت والجماعت کی پوری ترجیحی ہو سکے۔ جو درحقیقت اسلام اور دین حق ہے۔ خطبہ معروفة کے اوپر خطبہ میں ونشہد ان من ادعی النبوة بعد سیدنا صلی اللہ علیہ وسلم سواء كان تشريعیاً ایضاً غیر تشريعی کمیلۃ المذاہب و غلام احمد القادی اف کذاب بحال کافر مرتد خارج عن الاسلام لا بی بعد سیدنا صلی اللہ علیہ وسلم تسیلیماً کثیراً کثیراً اور دوسرے خطبہ میں بھی مندرجہ ذیل الفاظ قابل اضافہ ہیں۔

اللّٰهُمَّ اشدُّ دُطُّاتِكَ عَلٰى الْمُرْزَاقِينَ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِّنَ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ  
اعداک اعداء المیں اللّٰہم انا نجعلک فی نحو رهم و لغود بک من شر و رهم۔

**اللّٰهُمَّ بِحُجَّةِ** خلیفہ جمعہ کے اندر الفاظ مندرجہ بالاجن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کا تذکرہ ہو۔ اور دیگر مدعیان نبوت کی تردید ہو پڑھنا جائز ہے بلکہ جس ملکب یا علاقہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کے خلاف کوششیں ہو رہی ہوں وہاں اس قسم کے الفاظ ضرور پڑھنے چاہیں۔ اور مسلمانوں کو خصوصاً حکام اسلام کو ان الفاظ پر اعتراض نہ کرنا چاہیئے۔ درزاں کے ایمان کے سخت ضعف کا خطرہ ہے۔ جمیعون خطبیوں دعاویں میں اللہ سے موجودہ دور کے فتنوں سے پناہ مانگنا یعنی عبادت ہے۔ اور عبادات

سے روکنا کسی مسلمان کے لئے لائق نہیں۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ محمد عبداللہ خادم الافتاء، خیرالمدارس، مлан

## نیتِ جماعت میں اس قاطِ ظہر کو ضروری فتوار دینا،

ایک عالم فاضل جو فنِ حدیث و دین کا ماہر ہے وہ لوگوں کے مجمع میں اعلان کرتا ہے کہ جو نیت جماعت کرتے رہے ہو نہایت غلط ہے جس کی وجہ سے تمہارے سب جمعے غلط ہوئے۔ اصلی نیت جماعت کی یہ ہے کہ :

ذویت ان اصلی رکعتی الجماعة اللہ تعالیٰ لا سقط عن ذمتی الظہر

متوجہاً الى الكعبة الشریفة اقتدیت بھذا الامام۔ دوسرافرق کہتا ہے کہ :

ذویت ان اصلی رکعتی الجماعة فرضًا اللہ تعالیٰ اقتدیت۔ بھذا الامام

متوجہاً الى الكعبة الشریفة۔ آیا فرق اول کی نیت صحیح ہے یا ثانی کی۔

جس جگہ جماعت واجب ہے وہاں صرف اصلی رکعتی الجماعة فرضًا الخ  
کہنا کافی ہے لا سقط عن ذمتی الظہر کی کوئی ضرورت نہیں جس جگہ جماعت فرض ہے تو اس قاطِ ظہر کہنے کی ضرورت ہی کیا ہے اور جہاں جماعت فرض نہیں وہاں ظہر ہی پڑھی جائے گی۔

**الجواب**

فقط واللہ اعلم : بندہ اصغر علی غفران، معین مفتی خیرالمدارس ملان ۱۸۱۳ھ

الجواب صحیح : بنہ محمد عبداللہ غفران اللہ کر مفتی خیرالمدارس ملان ۲۰۱۲ھ

—○—

## دورانِ خُطبہ کوئی اعتراض کرے تو اس کو جواب بُ دینا،

ایک خطیب نے خطبہ کی ابتداء میں خطبہ پڑھتے ہوئے یہ کہا :

الحمد لله الذي فضل بيتي على سائر الانبياء والمرسلين ونزل عليه الكتاب ببيان الحق شىء وهدى وبشرى للمؤمنين -

تو ایک نابینا حافظ بلا، تم نے خطبہ غلط پڑھا ہے۔ مولوی صاحب خطیب نے کہا میں نے تو بھی خطبہ جمع پڑھنا شروع کیا ہے یہ آیتِ قرآن پاک پڑھی ہے۔ اب دریافت طلب امر یہ ہے کہ ایسا خطبہ پڑھنا غلط ہے یا صحیح یا ناجائز یا گناہ ہے؟

**الجواب** خطبہ میں کوئی غلطی نہیں ہے بالکل درست ہے کیونکہ حدیث شریف میں ہے کہ: إنما بنيت الخطبة لذكر الله — لہذا اگر خطیب اس کے بعد آیاتِ قرآنیہ وغیرہ تلاوت نہ کرے تب بھی خطبہ صحیح ہو گا۔ نابینا کا اعتراض غلط ہے۔

ستید مسعود علی عفر اللہ مفتی انوار العلوم ۲/۲

جواب صحیح ہے لیکن خطیب صاحب کو دورانِ خطبہ نابینا کو جواب دہی کرنا  
غیر مناسب تھا بعد از فراغ سمجھانا چاہیے تھا۔ بہرحال ان کا اعتراض غلط ہے اگر واقعہ یہی ہو۔  
فقط والله أعلم، بندہ عبدُ الله عفر اللہ خادم الافتاء خیر المدارس

— ○ —

## بوقت خطبہ فوت شدہ نمازیاً آگئی تو کیسے کرے؟

جمعہ کے روز جب خطیب خطبہ کے لئے منبر پر آگئی اس وقت سامعین میں کسی کو یاد آیا کہ اس کے ذمہ فوت شدہ نماز ہے کیا اس وقت فوت شدہ نماز پڑھنے کی بخشش ہے جبکہ یہ آدمی صاحب ترتیب بھی ہو۔

**الجواب** شخص مذکور پہلے فوت شدہ نماز ادا کرے پھر جمعہ مل جائے تو جمع پڑھ لے ورنہ ظہراً کرے۔ وادا خرج الا مام فلا صلوة ولا كلام (مراتع)

(قوله فلا صلوة) مسواء كانت قضاء فائمة او صلوة جنازة

او مسجدة تلاوة او منذورة لفلا الا اذا تذكر فائمة ولو وتر او هو

صاحب ترتیب فلا يكره التروع فيها بل يجب لضرورة صحة الجمعة

فقط والله أعلم، (طحاوی ص ۲۵۳)

اجواب صحیح

بندہ عبدُ اللہ عفاف اللہ عنہ

— ○ —

**مسجد میں تحریر جمعہ کا حکم** پندرہ بیس آدمی ایک مسجد میں جمعہ کے روز اُقت  
پہنچے جبکہ جمعہ ہو چکا تھا۔ کیا یہ لوگ اس مسجد میں جمعہ میں  
خطبہ جماعت سے پڑھیں یا باجماعت نظر آد کریں۔؟

**الجواب** چونکہ تعداد مجمعہ بذریب صیحہ جائز ہے اور برذ جمعہ جب شخص پر جمعہ فرض ہے اس کو ظہر  
پڑھنا درست نہیں اس لئے ان لوگوں کو چاہئے کہ جمعہ باجماعت مع خطبہ آدا کریں اگر  
اسی مسجد میں ہو تو بھی کوئی حرج نہیں۔ اور اولیٰ یہ ہے کہ دوسری مسجد میں ہو۔ (قادی عبد الحمیض ص ۲۳)  
فقط واللہ اعلم : محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۴۱۰/۱۰/۱۱ جو

**کیا جمعہ کے دن قبرستان جانا درست ہے۔؟** بعض لوگوں کا معمول یہ ہے کہ  
کا اہتمام کرتے ہیں کیا یہ درست ہے اور اس کی شرعی چیزیت کیا ہے۔؟  
بہ نیت عترت جمعہ کے دن قبرستان جانا مندوب ہے۔

**الجواب** ای لا بأس بھا بل تندب کمانی الْحَرَعُونَ الْمُجْتَبَى  
فكان ينبغي التصريح به للاهـ مـرـها فـ الـحدـيـثـ المـذـكـورـ كـماـ  
فـ الـامـادـ وـ تـزـارـفـ كـلـ اـسـبـوـعـ كـمـانـيـ مـحـنـتـارـاتـ  
الـنوـازـلـ قـالـ فـ شـرـحـ لـبـابـ الـمـنـاسـكـ الـأـلـانـ الـأـفـضـلـ يـوـمـ الـجـمـعـةـ الـسـبـتـ  
وـ الـأـشـنـينـ وـ الـخـمـيسـ فـ قـدـقـالـ مـحـمـدـ بـنـ وـاسـعـ الـمـوـلـىـ يـعـلـمـونـ بـزـوـأـرـهـمـ  
يـوـمـ الـجـمـعـةـ فـ يـوـمـاـقـبـلـهـ وـ يـوـمـاـبـعـدـهـ فـ تـحـصـلـ إـنـ يـوـمـ الـجـمـعـةـ أـفـضـلـ اـهـ  
(شامی ۸۳) فقط واللہ اعلم محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۴۰۹/۳/۱۱ جو

**بـلـاـخـطـبـيـهـ نـماـزـ جـمـعـهـ كـاـ حـكـمـ** کیا بغیر خطبہ کے نماز جمعہ درست ہے یا نہیں۔؟

**الجواب** خطبہ جمعہ کی شرائط سے ہے۔ اس کے بغیر پڑھیں کے تو جمعہ آد اہنیں ہو گا۔  
ومنہا الخطبة قبلها حتى لو صلوا بلا خطبۃ او خطب  
قبل الوقت لم يجز اه (عالیجی ۱۵۷)

## اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْعَبَاسِ وَلِدَهُ كَيْ تَحْقِيقٌ !

جمعہ کے درمیں خطبے میں اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْعَبَاسِ وَلِدَهُ مخفہ ظاہرہ و باطنہ پڑھ جاتا ہے۔ اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عباسؓ ظاہری و باطنی گناہ کیا کرتے تھے۔ لَعُوذُ بِاللَّهِ۔ اس لئے ان کیلئے دعا مغفرت کی جاتی ہے جبکہ قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ رضی اللہ عنہم و فضوا عنہ۔ تو پھر حضرت عباسؓ کے ظاہری و باطنی گناہ کا اقرار کیوں کیا جا رہا ہے —

۱۔ پرسوال یہ ہوتا ہے کہ کیا حضرت عباسؓ اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں شامل نہیں نفعاً لَهُ  
 ۲۔ پرچھ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کسی صحابیؓ کا نام لے کر دعا نہیں کی جاتی بلکہ رضی اللہ عنہ پڑھا جاتا ہے۔ مرف  
 حضرت عباس کے لئے دعا کیوں مخصوص ہے۔ خطبہ میں جب حضرت عباسؓ کے ظاہری و باطنی گناہ کا اقرار کیا جاتا ہے تو رافضیوں سے کہا جائے کہ حضرت عباسؓ گناہ کا رکھتا اور گناہ کرتے رہے۔ اس لئے قیامت کے روز اندھے اٹھائے جائیں گے لَعُوذُ بِاللَّهِ۔

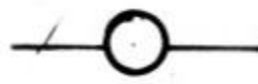
**الجواب** حضرت عباسؓ کی بابت بالا الفاظ کے ساتھ دعا میں کلمات حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی میں ملاحظہ فرمادیں مشکوٰۃ شریف ص ۴۰۵ ہے:

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْعَبَاسِ إِذَا كَانَ غَدَاءً لَا تَنِينَ فَأَتْنِي أَنْتَ وَلَدُكَ حَتَّى أَدْعُوكُمْ بِدُعَوَةِ يَنْفَعُكُ اللَّهُ بِهَا وَلَدُكَ فَعَدْلٌ وَغَدْرٌ وَنَأْمَاعٌ وَالْبَسَّاكَاءُ ثُمَّ قَالَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْعَبَاسِ وَلِدَهُ مَغْفِرَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً لَا تَقْدِرُ ذَنَبًا إِنَّمَا

جن کسی نے اس حدیث سے استنباط کیا ہے کہ حضرت عباسؓ ظاہری و باطنی گناہ میں مُبتلا تھے یا وہ صحابہؓ میں شامل نہیں تھے۔ یہ اس قائل کے سو فہمہ کا نتیجہ ہے۔ حقیقت سے اس کا دور کا واسطہ بھی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ صحیح بات سمجھنے کی توفیق عطا فرمادیں۔ فقط وَاللَّهُ أَعْلَم —

الجواب صحیح

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بَنْدَهُ عَبْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ



**جمعہ کی سُنّتیں گھر میں پڑھنا** جمعہ کی سُنّتیں گھر میں پڑھنے کی شرعی کیا ہیئت ہے۔  
**الجواب** گھر میں پڑھنا افضل ہے یا سجدہ میں۔ ؟ بینوا تو جدا  
 سُنّتوں کے بارے میں اصل ضابطہ تو یہ ہے کہ جہاں خشوع زیارت ہو وہاں پڑھی جائیں  
 لیکن آج کل ایک جماعت اسی پریاد ہو گئی ہے جو قبلیہ اور بعدیہ سُنّتوں کو کوئی امتیت  
 نہیں دیتی بلکہ بعض توہرے مُنکر ہیں اس لئے آج کل مناسب یہی ہے کہ تمام سُنّن قبلیہ و بعدیہ مسجد میں ادا  
 کی جائیں۔ فقط واللہ عالم محمد انور عفان اللہ عنہ ۳/۹/۲۰۱۲ء

**شدید بارش ہو رہی ہو تو جمعہ کے لئے جانے کا حکم کم** جمعہ کے دن شروع ہی سے  
 جمعہ کے وقت تک موسلا دھار بارش ہو رہی تھی تو کیا ایسے حالات میں بھی جمعہ کے لئے جاناضر دری تھا۔  
**الجواب** ابی صورت میں نہ جانے کی بحث نہ ہے —

**إِذَا أَصَابَ النَّاسَ مَطْرِدٌ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فَهُمْ فِي سَعَةٍ**  
**مِنَ التَّخَلُّفِ إِهَا (عَالِمَجَرِيٍّ صَبَّهُ)** فقط واللہ عالم  
محمد انور عفان اللہ عنہ ۰

## خطیب کو وضو کی حاجت پیش آجائے تو کیا کرے؟

ہندو جمعد کا خطیب دے رہا تھا کہ خطیب کے بعد خروج ریج کا درس ہوا۔ بنابر احتیاط وضو کر دیا گیا۔  
 کیا وہ سابقہ خطیب کافی ہے یا نماز سے قبل دوبارہ خطیب رینا پایا ہیئے تھا۔ ؟  
**الجواب** وہی خطیب کافی ہے۔ اس فصل کی وجہ سے خطیب کے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے :

**فَإِذَا أَتَعْرَاقِيتَ وِيَكِرَهُ الْفَصْلُ بِأَمْرِ الدُّنْيَا إِهَا (درمنمار)**  
 (قولہ بامر الدُّنْيَا) اما منھی عن منکر اوامر بمعرفت فلا وکذا ابوضوء  
 او غسل لوظہرانہ محدث او جنب کما مریج لافا کل او شرب حتی  
 لو طال الفصل است ائن الخطبة کہ ما مرفا فھو۔ (شامی ص ۱۱)

فقط واللہ عالم  
محمد انور عفان اللہ عنہ ۰

## جماعہ کی نماز کے بعد سوال کرنے کا حکم

بعض سائلین جماعت کی نماز کے فوراً بعد سوال کرنا شرعاً کر دیتے ہیں۔ لیکن ان سائلین کو کچھ دینا بائز ہے یا ان کو سوال سے روکا جائے؟

الجواب

سائل اگر واقعی ضرورت مند ہو پیشہ درنہ ہوا و کوئی مجبوری کے تحت سوال کر رہا ہو اور نمازوں کو پریشان نہ کرنے ناٹھنے میں مدد سے تجاوز نہ کرے تو سوال کی بحث کی جائش ہے اور دینا بھی رخصت، المختار ان السائل اذا كان لا يترتب عليه يد المصلى ولا يخاطر قاب النافع ولا يسائل الناس الحفاظ على ما لا بد منه لابأس بالسؤال والاعطاء اه (مجموعۃ الفتاویٰ نمبر ۲۱۴) فقط والعلم —

محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۱/۳/۲۰۰۹ء

نا بینا پر جماعت فرض ہے یا نہیں؟ ایک آدمی نا بینا ہے شہر میں رہتا ہے کیا کوئی پر ضروری ہے کہ جماعت میں جا کر ادا کرے؟

الجواب

امام محمدؐ کے نزدیک اگر کوئی نا بینا کو مسجد میں لے جانے والا ایل جائے تو اس پر جماعت لازم ہے —

وقال محمد الاعمی اذا وجد قائد ایلزمه والفرق لحمدان  
العمی قادر على السعی الا انه لا يكتدی فاذ اوجاد قائد ایلزمه كالصیح  
اذا اصل الطريق اه (قاضی خان ص ۸۳)

و فی الشامیة بل یظہر لی وجوہها علی بعض العمیان الذی یمشی فی  
الأسواق ولیعرف الطرف بلا قائد ولا کلفة ولیعرف ای مسجد اراده  
بلا سؤال احد لانه حینئذ کالم ریض القادر علی الخروج بنفسه بل ربما تحقق  
مشقة اکثر من هذاتأتمل اه (شامی ص ۶۷)

فقط والعلم

— محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۱/۳/۲۰۰۹ء

مجموعہ کے لئے سواری پر آنا بہتر ہے یا پیدل جمعوڑ پھنسنے کے لئے موڑ سائکل، کار، یا کسی دوسری سواری پر سوار ہو کر آنا شرعاً درست ہے یا نہیں؟

اگر فاصلہ قریب ہوا وہ بت ہو تو پیدل پل کر آنا افضل ہے:

الجواب ولا يأس بالركوب للجمعية والعيدين والمشيا فضل اه

(خلاصة الفتاوى ص ۱۱) فقط والله أعلم محمد انور عفان عنده



کیا خطبہ اوپنچا پڑھنا نسروتی ہے الجواب خطبہ میں آواز کس قدر بلند ہو لی چاہیئے؟  
من المستحب ان یرفع الخطيب صوتہ وان یکون الجھر فی الثانية دون الولی  
دیجائے۔ ومن المستحب ان یرفع الخطيب صوتہ وان یکون الجھر فی الثانية دون الولی  
(عامیجی ص ۶۷) فقط والله أعلم محمد انور عفان عنده ۱۴۲۰/۳/۲ ج

کلام اللہ کی تلاوت ہماری کمیں پا وعظ سنیں جب کوئی شخص تلاوت کر رہا ہو اور جمیع کامیابیاں

مردی وجانتے آیا یہ شخص تلاوت کرتا رہے یا تلاوت بند کر کے بیان سننے؟

الجواب تلاوت کو متضخم کر کے وعظ سننے بشرطیکہ وہ حقیقت میں وعظ و نصیحت ہو۔ شاید میں (قوله فاستماع العضة اولی) کے تحت لکھا ہے:-

الظاهران هذَا خاص بِمَنْ لَا قَدْرَةَ لَهُ عَلَى فَهْمِ الْآيَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ  
وَالْتَّدْبِيرِ فِي مَعَانِيهَا الشَّرِعِيَّةِ وَالْأَعْوَاطِ بِواعظِهَا الْحَكْمِيَّةِ اذْلَّ شَكْ

انْ مَنْ لَهُ قَدْرَةٌ عَلَى ذَلِكَ يَكُونُ اسْمَاعِهِ اولیٰ بل او جب بخلاف

الجاهل فانه يفهم من المعلم والمواعظ ما لا يفهم من القارئ

فكان ذلك النفع له اه (ثانية ص ۱۱) فقط والله أعلم

محمد انور عفان عنده

۱۴۰۹/۳/۱۱



## خُطبہ دیتے وقت و ایس بائیں حاضرین کی طرف نظر کرنا کیا ہے؟

بعض خطباء کی عادت ہوتی ہے کہ دائیں بائیں حاضرین کی طرف متوجہ ہوتے رہتے ہیں۔ کبھی اس طرف رُخ کر لیا کبھی اس طرف کیا یہ درست یا سیدھا ہی رُخ رکھنا پڑتا ہے۔ —

سُنْتْ بَنِيْ ہے كَرَامَةَ كَيْ طَرَفَ مُتَوَجِّهٍ هُوْ إِدْهَرُ أَدْهَرٌ مُتَوَجِّهٌ هُوْ هُوْ ۖ

### الجواب

مَا يَفْعَلُهُ بَعْضُ الْخَطَبَاءِ مِنْ تَحْوِيلِ الْوَجْهِ مِنْ جَهَةِ الْيَمِينِ وَجَهَةِ الْيَارِ

عَنْدَ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي الْخُطْبَةِ الثَّانِيَةِ لِوَادِمِنْ

ذَكْرِهِ وَالظَّاهِرِ أَنَّهُ بَدْعَةٌ يَنْبَغِي تَرْكُهُ لِمَلَأَ يَتَوَهَّمُ أَنَّهُ سَنَةٌ ثَخْرَأْيْتُ

فِي مَرْهَاجِ الْمَنْوَى قَالَ وَلَا يَلْتَفِتْ يَمِينًا وَشَمَائِلًا فِي شَيْءٍ مِنْهَا قَالَ

ابْنُ حَجَرٍ فِي شِرْحِهِ لَا نَذَلِكَ بَدْعَةٌ ۖ (شَامِيٌّ ۵۹، ج ۱)

فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ : مُحَمَّدُ الْأَنْورُ عَفَافُ اللَّهِ عَنْهُ ۖ ۱۰/۱۱/۲۰۱۲ ج ۱

## تقریر مجمع سے پہلے ہو یا بعد میں؟ جمع کی نماز سے پہلے یعنی خطبہ سے

پہلے تقریر کرنا اور نماز مجمعہ کے بعد وعظ کرنا ان دونوں میں سے کون سانچت کے مطابق ہے۔ —

یہ تقریر نماز مجمع کے آداب و سُنن میں سے نہیں مستقل چیز ہے جس وقت میں میں میں

### الجواب

کے لئے لفظ ہو۔ اس وقت کا تعین کر لیا جائے۔ فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ

بَنْدَهُ عَبْدُ الْتَّارِ عَفَافُ اللَّهِ عَنْهُ، مُفْتَنِي فِي الرِّمَادِ مَسَانِدُ

۱۳۰۲/۳/۶ — ○ —

## مسافر جمیعہ کی اذان سُننے کے بعد سفر نہ کرے مسافر جمیعہ کے روز شہرے اذان

نہیں۔ ویجب ترک البيع و کذا ترک کل شی

يُؤَدِّي إِلَى الْأَشْتِفَالِ عَنِ السُّعْيِ إِلَيْهَا وَمِنْهُ إِلَيْهَا السُّفَرُ

عندہ (کذا فی المرافق مع حاشیة الطحاوی) فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ

بَنْدَهُ عَبْدُ الْتَّارِ عَفَافُ اللَّهِ عَنْهُ ۖ ۲/۳/۱۳۰۲ ج ۲

### الجواب

مُفْتَنِي فِي الرِّمَادِ مَسَانِدُ

**مُقتدی سارے نا بالغ ہوں تو جمعہ کا حُکم ،**

اگر صرف نابالغ بچے ہوں تو ان کی جماعت بناؤ کو مجمعہ ادا کیا جاسکتا ہے یا نہیں۔؟

**الجواب** جب ایک یاد د بالغ ہوں تو امام کے پیچے ان کی صفت ہونی چاہیئے اور نابالغوں کی صفت ان کے پیچے ہونی چاہیئے۔ اور صرف نابالغ ہونے کی صورت میں ان کی صفت امام کے پیچے ہو۔ امام کی نماز میں کوئی لفظ نہیں آنے گا۔ لیکن جماعت کی نماز میں صرف پیچے ہوں تو جماعت نہیں ہوگا۔

وتحصل فضيلة الجماعة بصلوتها مع واحدٍ (أى من الصبيان) إلا في الجمعة

فلا تصوّب شاهدًا منهما (الاشبه والنظائر ص ٢٨٣) . فقط والله أعلم ،

ابجواب صحيح

بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ ملکانہ نامہ مفتی خیر المدارس ملکانہ

مفتی خیس للهارک ملتان

**خطبہ جمعہ سے قبل حاضرین کو السلام علیکم کہنا**

بعض خطابوں ہے کہ منہر رحیم وقت سمیعین کو اسلام علیکم کہتے ہیں کیا پمش عادست، -

**اجواب**  
خطبہ کے لئے منبر پر چڑھتے وقت اسلام علیکم کہنا سیمچ سند سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
اور صحابہ کرامؓ سے منقول نہیں۔ اس لئے یہ مکروہ ہے۔

وَلَا يُسْمِي الْخَطِيبُ عَلَى الْقَوْمِ إِذَا اسْتَوَى عَلَى الْمِنْبَرِ لَانَّهُ يَلْحِقُهُ الْمَا  
نْهُواعْنَهُ وَالْمَرْوِيُّ مِنْ سَلَامِهِ عِنْدَنَا غَيْرُ مَقْبُولٍ وَفِي الْكَبِيرِ قَالَ لَيْسَ بِالْقُوَى  
وَقَالَ عَبْدُ الْحَقِّ فِي الْأَحْكَامِ الْكَبِيرِ هُوَ مُرْسَلٌ قَالَ وَاسْنَدَهُ الْبَوَاحِمُ مِنْ حَدِيثِ

فقط والله أعلم ،

احقر محمد اور عفاف اللہ عنہ

المواء صحفي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ہوائی جہاز میں جمعبہ پڑھنے کا حکم

ہماری تبلیغی جماعت نے بیرون ملک ایک طویل سفر کرنا ہے جس میں دن کا اندر حصہ جہاز میں لگنے گا جہاز میں تین چار آدمی مل کر جمعبہ پڑھنے کی بخشش ہے؟ یا اب تم دوران سفر جمعبہ پڑھیں یا ظہر کی نماز ادا کریں۔؟ جمعبہ کے لئے مصر یا فارم مصر شرط ہے۔ فضانہ مصر میں داخل ہے۔ نہ فارم مصر میں اہذا و ملہ نہیں۔ (فتاویٰ خلیفہ ص ۱۸۱)

**الجواب**

اجواب صحیح

بندہ عبدُ استار عفان اللہ عنہ

فقط و اللہ اعلم

محمد انور عفان اللہ عنہ

۱۳۰۹/۲/۱۱

## جماعہ کے دن بال نماز جمعبہ سے پہلے ترشوانی میں یا بعد میں

شامی میں ہے :

و يحره لقليم الاظفار و قص الشارب في يوم الجمعة قبل الصلاة  
كما مفتى به قول يحيى بن أبي ذئن قبل ناخن تراشنا او رجامت بونا مكرود هي  
مثل تحسرير فرمائين . بينوا تو جروا .

شامی ج د کتاب الحنفی الاباطحة سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ قول مرجوح ہے ناخن  
لطحاویٰ وغیرہ اور بال ترشوانا جمعبہ سے پہلے ہو (قوله و کونه بعد الصلوة افضل اصل) ای لتا دلہ برکہ

الصلوة وهو خالف لما نذكرة قریباً في الحديث ش ۱۵ ص ۲۶۷

لطحاویٰ میں تصریح ہے کہ بال کوؤنا اور ان کا ثانی جمعبہ سے پہلے نہیں ہے۔

و ظاهر الأحاديث يدل على أن القلم قبل الصلوة فنا في بعض الكتب

انه بعدها يشهد له بال صلوة لا يقول عليه لا نه تعليلاً في مقابلة النصائح

فقط و اللہ اعلم (لطحاویٰ ص ۲۶۷)

محمد انور عفان اللہ عنہ

جمعہ کی پہلی چار سنتوں میں قعدہ اولیٰ میں شہر پر اضافہ کا حصہ کم

ایک آدمی جمعہ کی پہلی یا بعد والی سُنیت پڑھ رہا تھا کہ پہلے تھہص میں درود مشریف پڑھ لیتا ہے۔ کیا اس پر سجدہ سہو ہے یا نہیں ؟      بینو اتو جس دا

پہلے قعدہ میں تشبید پر اضافہ نہ کرے ورنہ سجدہ سزا دو اجب ہوگا۔

۱۷۰

**ولا يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم في القعدة الاولى في الامان**

قبل ظهر الجمعة وبعدها ولوصلني ناسياً فعليه السهو وقيل لا شئني (در مختار)

(قول وقيل لا الخ) قال في البحر ولا يخفى ما فيه والظاهر الا قوله مزاد في المخ و

من ثم عولنا عليه وحينا ما في القنية بقيل انه (شامي ص ٦٣) فقط والعلم

— محمد أور عفاف اللہ عنہ ۱۶/۳/۲۰۲۱ | www.saqi.org.pk —

## جمعہ کی نماز میں مسنون فتوات

**جمعہ کی نماز میں کون کون سی سورت کی فتراہت سنوں مے۔؟**

جمعہ کی دونوں رکعتوں میں وہی قرائت مسنون ہے جو نظر کی رکعتوں میں مسنون ہے۔

صلی اللہ علیہ و آله و سلمے سورۃ جمعہ، سورۃ مساکن، سورۃ الاعلیٰ اور سورۃ غاشیہ

پڑھنا بھی ثابت ہے۔ مگر اس کو مستقل معقول نہ بنائے تاکہ عام لوگ اسے واجب نہ سمجھیں ۔

وفي الحنة وغيرها يقرأ فيما قدر ما يقرأ في الظاهر لا يختلف منه وإن

قرأ بسورة الجمعة واذاجهك المنافقون ولبسوا اسم ربكم لا على وهل

اثن ك حديث الغاشية، تبركا بالما ثورة عن علية الصلاة والسلام على

ما مرفى صفة الصلوة كان حسناً لكن يتركه أحياناً لثلايتوهم

العامة وجوبه، (كبيري ٥١٦)

فقط الله أعلم

محمد الورعف الله عنده

۱۴/۸/۲۰۱۰

## تبليغی جماعت کا زوال سے پہلے شہر سے جانا۔

تبليغی جماعت والے جمعۃ المبارک کے دن شہر سے بے گیوں میں جاتے ہیں۔ تین دن کے لئے تبلیغ کی غسل سے اور بارہ بجے کے قریب مسجد سے چلے جاتے ہیں جبکہ جمود کی اذان ہونے والی ہوتی ہے۔ جمعہ پڑھے بغیر پڑھے جاتے ہیں کیا یہ شرعاً جائز ہے۔ جمعہ پڑھ کر جائیں یا پہلے چلے جائیں۔ ؟ شرعاً کیا حکم ہے۔  
فقط وہ اسلام۔ مولانا حاجی نوْحُمَدَ صاحب، خطیب مسجد منچن آباد۔ فلیع بہاولنگر  
بہتر ہی ہے کہ جمعہ پڑھ کر جائیں ویسے اگر پہلے بھی چلے جائیں تو گناہش ہے:

**الجواب** | ولا يكره الخروج للسفر يوم الجمعة قبل الزوال وبعدة  
وان كان يعلم انه لا يخرج من مصر الا بعد مضي الوقت يلزمها

یشہد الجمعة ویکرہ له الخروج قبل ادائمہ ۱۵ — (عالمگیری ج ۱ ص ۲۳)

فقط وہ اعلم — محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۳۱۰ / ۰۷ / ۰۶ ھج

## جمعۃ الوداع عیدِ گاہ میں ادا کرنا

ہمارے علاقوں میں یہ معمول ہے کہ جمعۃ الوداع عیدِ گاہ میں ادا کیا جاتا ہے کیا یہ شرعاً درست ہے۔ ؟

**الجواب** | اگر جامع مسجد میں جماعت ہے جمعۃ الوداع کی نماز بھی حسب معمول جامع مسجد میں ادا کی جائے کیونکہ عیدِ گاہ میں جا کر پڑھنے کا استحباب عییدین کے ساتھ خاص ہے۔ لیکن جمعہ بہر حال ادا ہو گیا۔ فقط وہ اعلم ابھواب صحیح  
فیقر، محمد انور عفاف اللہ عنہ  
بنده عبدالستار عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدرس — نائب مفتی فیض المدارس ممتاز

## جماعت کے سلام کے بعد دعا مختصر ہو یا لمبی

بعض خطیبوں کی عادت ہوتی ہے کہ مطول دعا مانگتے ہیں۔ کیا نماز جمود کے بعد مختصر دعا ہونی پاہیزے یا لمبی دعا کی حکم ہے۔ ؟

جن نمازوں کے بعد نہیں ہیں ان میں امام مختصر دعا، مانگے۔ (زنفی الشامیہ ص ۲۹۷ ج ۱)

فقط وہ اعلم — محمد انور عفاف اللہ عنہ

**الجواب**

جمعہ کے دن کثرت درود کی مقدار حدیث میں جو آیا ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جمعہ کے دن مجھ پر کثرت سے درود پڑھا کر دا اور اسی طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے :

ان اولی الناس بی يوم القيمة اکثرهم علی صلوٰۃ۔

کیا اس کثرت کی کوئی مقدار متعین ہے۔ اس کثرت سے کیا مراد ہے۔ ؟

یوں تو درود پاک ایسی بارگفت چزی ہے کہ جتنا بھی پڑھا جائے کم ہے۔ لیکن علام سخاویؒ نے قوت القلوب سے نقل کیا ہے کہ کثرت کی کم از کم مقدار تین سو مرتبہ ہے۔

**الجواب** (فضائل درود ۶۹۵) فقط واللہ عالم محمد انور عفاف اللہ عنہ ۱۲/۷/۱۴۱۱ھ

امام کے لئے نماز جمعہ میں آیت سجدہ پڑھنے کا حکم کیا عام نمازوں کی طرح جمعوں میں بھی امام ایسی آیت پڑھ سکتا ہے جس میں سجدہ تلاوت ہو۔ ؟

جمعہ میں پڑھے۔ ویکرہ للہ امام ان یقراً هافن حنافۃ و خوجمعۃ وعد

**الجواب** (درختار) (قولہ، ویکرہ للہ امام) لانہ ان ترک اسجود لھا فقد ترک

واجباً وان سجد بشتبہ على المقتدين شرح المتنیہ اہ (شامی ص ۱۱)

فقط واللہ عالم —

محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۲/۱۴۰۹ھ

ٹیپ سے لشہد شدہ خطبہ کا حکم خطبہ کے لئے کوئی آدمی نہیں بل رہا اگر میپ ریکارڈ کے ذریعے سے خطبہ پڑھوایا گیا کیا خطبہ ادا ہو گایا نہیں۔ ؟

چونکہ ٹیپ آواز کی نقل ہوئی ہے جیسے کہ صدائے بازگشت لہذا اس پر پڑھا ہووا

**الجواب** خطبہ معتبر نہ ہوگا۔ فقط واللہ عالم

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

## بِجُمْعَه میں اتنی تاخیر ہو گئی کہ ظہر کا وقت خستم ہو گیا تو جمیعہ کا حکم ،

بعض لوگوں جمیعہ کی نماز میں اتنی لمبی تقریبی کرتے ہیں کہ اس دوران جمیعہ سے فراغت سے پہلے عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے تو کیا ان کا جمیعہ ادا ہو گیا ۔ ۔ ۔

ان کا جمیعہ ادا نہیں ہوا۔ نئے سرے سے ظہر ادا کریں ۔ ۔ ۔

**الْجَواب** وَنَخْرُجُوقْتَالظَّهَرِ قَبْلَ الْفَرَاغَعْنِالْجَمْعَةِ فَدَتِالْجَمْعَةِ

وَعَلَيْهِوَاسْتِقْبَالُ الظَّهَرِ اه (قاضی خان ص ۹۷ ج ۱) فقط داللہ عالم

— (محمد انور خیر المدارس ممتاز)

## شبِ جمیعہ جمیعہ اور رمضان میں مرنے والے کو عذاب قبرہ نہیں ہو گا ،

کیا جناہِ رمضان یا تحریم یا جمیعہ کے دن فوت ہو جائے اس کے حساب بوجاز لے غائب ہوتا ہے۔ اگر ہے تو کیا حد ہے آخوندی جملہ کی وضاحت یعنی ماہِ رمضان اور تحریم ان دونوں میں مرنے والے سے عذاب قبر اگر متوقف ہے تو ایسا کہ یہ میں حضور علیہ السلام کا فرمان ہے اگر ہے تو کیا اس کے لئے حقوق العباد سے سبک دش ہونا بھی شرط ہے۔ یا یہ کہ دنیا میں جس قدر جی چلے ہے حقوق غصب کرتا رہے اور نہ خود رے اور نہ دارث دیں۔ مگر متذکرہ بالا دونوں اور مہینوں میں مر جائے تو اسے عذاب قبرہ نہیں ہو گا؟

**الْجَواب** عذاب قبر کے معاف ہونے کی بشارت جمیعہ کے دن یا رات میں مرنے والے کے لئے آئی ہے اور ایسے ہی رمضان میں مرنے والے کے لئے بھی ہے۔ مگر عشرہ تحریم میں مرنے والے کے لئے بشارت نہیں لیکن حقوق العباد وغیرہ اس سے معاف نہیں ہوں گے۔ ان کی ادائیگی بہر حال ضروری ہے۔ یا صاحب حق سے معاف کرایا جائے ۔ ۔ ۔

ما من مسلم يموت يوم الجمعة أولى ليلة الجمعة إلا وفاة الله فتنته القبر قال الشعري في شرح المشكورة فتنۃ القبر ای سواله وعذابه وهو يحتمل الا طلاق والتقدید والاقول هو الا ولی بالمنبة الى فضل الموئی اه (مشکورة ج ۱۲ عاشیہ ۵) فقط داللہ عالم

الجواب صحيح  
بسندہ عبد الشفیع عفاف اللہ عنہ

نائب مفتی خیر المدارس ممتاز — (مفتي خير المدارس ممتاز)

## جماعہ میں شرکت سے معدود جماعت کے بعد ظہر ادا کرے

معدور اور قیدی یا مسافر جن کے لئے جماعت میں شرکت کسی بنا پر ممکن ہی نہیں۔ وہ ظہر کی نماز جمعہ ہو پہنچنے کے بعد پڑھیں یا پہلے بھی پڑھ سکتے ہیں۔؟

**الجواب** مذکورہ لوگ جماعت ہو پہنچنے کے بعد ظہر ادا کریں۔

فِرَاغُ لِأَمَامٍ مِّنَ الْجَمَعَةِ وَإِنْ لَمْ يَؤْخُرْ يَكُرِهُ فِي الصَّحِيمِ (هندیہ ص ۱۷)

فقط واللہ اعلم

محمد انور



## مختلف بستیاں میں کر جماعت ادا نہیں کر سکتیں -

کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلہ میں کہ ۲ بستیاں میں نماز جماعت پڑھ سکتی ہیں یا نہیں۔ ہر ایک بستی کے گھر بہم، ۵ ہوں گے اور جملہ گھر ۱۵۰ تا ۱۶۰ ہوتے ہیں۔ ان بستیوں کی مسجد اللہ الگ ہے۔ نماز جماعت کے دن ۳۰/۰۳ آدمی بھی ہو جاتے ہیں۔ ان بستیوں کا اپس میں ایک یادو فرانگ کا فاصلہ ہو گا۔ ان میں ایک ایک دکان کریاں کی بھی ہے۔ اور ایک ایک دکان کپڑے کی بھی ہے۔ کیا ان بستیوں میں جماعت ہو جائے گا یا نہیں —

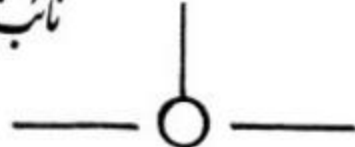
**الجواب** صورت مسئلہ میں بوجذہ پائے جانے والے جماعت کے یہاں اقامتِ جماعت باز نہیں۔ ہر بستی والے ظہر کی نماز ادا کریں۔ جماعت پڑھنے کی صورت میں ظہران پر باقی رہے گی۔ فقط واللہ اعلم۔

اب حواب صحیح

بَنْدَهُ عَبْدُ السَّمَاءِ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

محمد انور عفاف اللہ عنہ

مفتي خير المدارس ملتان



خطبہ میں حاضرین کا درود پڑھنا خطبہ جو میں جب خطبہ ان اللہ و ملکت  
پڑھتا ہے اس وقت درود تشریف پڑھنا کیسا ہے ۔

**الجواب**

اس وقت دل میں درور پاک پڑھ لے زبان کے نہ پڑھے والصواب انتہا  
صلی اللہ علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم عند سماع اسمه في نفسه اه  
(قوله في نفسه) ای بان یسمع نفسه او یسمع الحروف فا نظم فسر دا بد عن  
ابی یوسف قاباً ائمہ الامری الاصنات والعمادۃ علیہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کما فی الکرم مانی تھستائی فییل باب الامانۃ واقتصر في الجواہرۃ على الاخير  
حیث ذال ولم یینطق به لا نھا تدرک فی غير هذ الحال والسماع لیفوت اه (شامی)  
فقط والله اعلم محمد انور عفاف اللہ عنہ

نابالغ اگر خطبہ پڑھے تو کیا خطبہ جمعہ جائز ہے یا نہیں ؟

اگر کسی جسکے کوئی بالغ خطبہ دینے والا نہ ہو اور نابالغ نما جنپی دیکھ کر خطبہ پڑھ دے تو خطبہ صحیح ہو جائے گا  
صحیح دار بچہ خطبہ پڑھے تو خطبہ صحیح ہو جائے گا۔

**الجواب**

وفي الظاهريۃ لوطخصب صبی اختلف المذاخن فیه والخلاف فی  
صبی یعقل ولا کثر علی الجواز اه (شامی ص ۱۷)

فقط والله اعلم محمد انور عفاف اللہ عنہ

حضرت ناولوی قدس سرہ اور دیہات میں جمعہ

حضرت اقدس ناولوی رحمۃ اللہ علیہ کے بارے میں معروف ہے کہ وہ جمعہ کے مسئلہ میں نہی فرماتے  
تھے اور فرماتے تھے کہ جہاں جمعہ جاری ہو وہاں نزاری نہ کیا جائے کیا یہ درست ہے ۔

**الجواب**

جمعہ فی القری کے بارے میں خفیہ کا محقق مذہب وہی ہے جو کتب فتاویٰ میں مصرح  
ہے اور تفصیل سے مذکور ہے حضرت ناولویؒ کے منع کا مصدق وہ جیسیں ہیں جن کا  
قریض صغیرہ یا کبیرہ ہونا مختلف فیہ ہو اور وہاں جمعہ قائم ہو تو حضرت وہاں نزاری سے منع فرماتے تھے باس وجہ  
کہ کسی درجہ میں گنجائش ہے۔

اکفافی فتاویٰ دارالعلوم مدد ۵

فقط والله اعلم محمد انور عفاف اللہ عنہ

## جمعہ فی القریٰ کے باعے میں ہب غیر پر عمل کرنا۔

جمعہ فی القریٰ کے باعے میں بالجیگ کے مذہب پر عمل کرنا جائز ہے یا نہیں؟ جیسا کہ مفقود النبیر کی زوجہ کے بارہ میں اہم مالک کے مذہب پر عمل کیا جاتا ہے۔

**الجواب** چھوٹی چھوٹی بستیوں نماز جمعہ اہم مالک کے مذہب کی بنابر جائز قرار دینا درست نہیں کیونکہ اس میں کوئی ایسی فرورت نہیں جو زوجہ مفقود النبیر میں ہے۔ لہذا اس کو زوجہ فقط واللہ اعلم مفقود النبیر پر قیاس کرنا قیاس معنی الفرق ہے۔

بندہ اصغر علی غفران اللہ عنہ

بندہ محمد احراق عفان اللہ عنہ

ابحواب صحیح

بندہ عبد اللہ عفان اللہ عنہ

## اذان اول کے بعد درس و تدریس

جمعہ کی اذان اول کے بعد نماز کی تیاری کر کے مسجد سے باہر ایسی جگہ پر جو کہ مسجد کے بالکل قریب ہے مرف ایک دیوار مسجد اور اس کے مابین حائل ہے وہیں بیٹھ کر درس و تدریس اکل و شرب میں مشغول ہونا کیسا ہے۔ حبکہ پورا اطمینان ہے کہ اذان ثانی و خطبہ سے قبل مسجد میں پہنچ جائے گا۔

مولانا احسان الحق، مدرسہ عربیہ رائے ونڈ

**الجواب** بگناشر معلوم ہوتی ہے کیونکہ سورت مسٹولہ میں یہ درس و تدریس مغلب معنی نہیں۔ نیز ایسا مدرسہ فناۓ مسجد میں داخل ہے۔ تو معنی متحقق ہو چکی ہے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبد ستار عفان اللہ عنہ

## جماعہ کے بعد بھی تجیرات تشریق پڑھی جائیں ،

ایام تشریق میں جمعہ کی نماز کے بعد بھی تجیرات تشریق پڑھنا اواجب ہے یا نہیں۔؟

جماعہ کی نماز کے بعد تجیرات تشریق پڑھی جائیں۔

**الجواب** ویکبرون عقیب الجمعة اہم ( خلاصۃ الفتاوی ص ۲۱۶ ج ۱ )

محمد انور عفان اللہ عنہ

ابحواب صحیح : بندہ عبد ستار عفان اللہ عنہ

## جماعہ کے لئے "اول آنے" سے کون سادقت مُراد ہے۔

حدیث میں ہے کہ جو جمیعہ کے لئے سب سے پہلے آئے گا۔ گویا اس نے اونٹ کی قربانی دی، دوم آنے والے نے گائے کی۔ اس اول اور دوم آنے سے کون سادقت مُراد ہے ۔ ۔ ۔

**الجواب** جمہور کے نزدیک صبح کی نماز کے بعد سے لے کر امام کے خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہونے تک جتنا وقت ہو گا اس کو پانچ حصوں پر برابر تقسیم کر دیا جائے گا۔ مثلاً صبح کی نماز کے بعد سے لے کر فرہوض الامام للخطبۃ تک پانچ گھنٹے ہوں تو ایک ایک گھنٹہ ہو جائے گا فالذاهب فی الا دلی کالمهدی بُدْنَة الحضرت امام مالک فرماتے ہیں کہ اگر ساعت سے مُراد یہ ہو جو آپ فرماتے ہیں تو کوئی بھی بُدْنَہ حاصل نہ کر سکے گا۔ اسلئے کہ ہم نے نہیں سننا کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین صبح کے بعد میں جا کر بیٹھ جاتے ہوں اور پھر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ترغیب کے باوجود چھوڑ دیتے۔ اور حضرت عثمانؓ کی حدیث سے بھی معصوم ہو گیا کہ وہ اذان کے وقت جبکہ خطبہ ہو گیا اس وقت آئے تو وہاں جریں اُولین کا احریہ حال بھا تو پھر اور وہ کامیحال پوچھنا۔ اس لئے یہ کہا جائے گا کہ یہ ساعت بعد از زوال شرعی ہوئی اور زوال کے بعد سے لے کر نہیں الامام للخطبہ تک جتنا وقت ہو گا اس کو پانچ حصوں پر تقسیم کر دیا جائے گا۔ اگر ایک گھنٹہ ہو تو بارہ بارہ منٹ کی ساعت ہو جائیں گی ۔ ۔ ۔

جمہور فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں زوال کے ہوتے ہی خطبہ کی اذان ہو جایا کرتی تھی اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ کے لئے کھڑے ہو جاتے تھے اور اس وقت اذان اول تو تھی ہی نہیں۔ یہ توحیر عثمانؓ کے زمانے میں زیادہ کی کمی پھر ساعت کہاں میں گی۔ لہذا ساری ترغیب بیکار ہو جائے گی اور یہ کہنا کہ صحابہؓ سے منقول نہیں ہے۔ تو ہم کہتے ہیں کہ عدم ذکر عدم کو مستلزم نہیں ہے اور یہاں جمہور اور مالکیہ کے خلاف چیز کا پاٹ ہے اور جریں اس کے موافق روایات تلاش کر کے لمحیٰ گئی ہیں دہاں دیکھو۔ اجمال یہ ہے کہ ذھاب الی الجمیعۃ کے باسے یہ مختلف روایات ہیں بعض میں "من غدا الی الجمیعۃ" ہے۔ غددہ کے معنی یہی یہ صبح کو جانا اور بعض میں راح ہے اور رواح کے معنی یہی زوال کے بعد جانا اور بعض میں بکر ہے اور تکیر و غددہ ایک ہی ہیں۔ فرق یہ ہے کہ تکیر میں کچھ مبالغہ کے اور بعض میں بحر کا لفظ ہے۔ میرے نزدیک بحر الی روایت راجح ہے۔ کیونکہ تکیر کے معنی یہی دھوپ میں جانا اور اس کے مُراد یعنی میں ہر روایت میں جمع ہو جاتا ہے۔ کیونکہ تکیر و غددہ کی روایات مجازاً قریب کی وجہ سے تہجیر الی روایات پر محمول ہو جائیں گی۔ اس طرح راح الی بھی مجازاً اس پر محمول ہو جائے تو اب نہ مالکیہ کا اشکال رہتا ہے اور نہ جمہور کا ۔ ۔ ۔ (از تقریر بخاری حضرت شیخ الحدیث قدس رض)

**فجر کی نمازہ جائے تو جمعہ کی نماز کا حکم** زید بعده نماز ادا کر رہا تھا کہ اس کو یاد آیا کہ میں نے فجر کی نماز نہیں پڑھی۔ اب زید کے لئے شرعاً کیا حکم ہے؟ — بینوا تو جسد اگر تو وقت اتنا تھا ہے کہ جمعہ کی نماز توڑ کر فجر پڑھ کا تو جمعہ کا وقت ہی نکل جائیگا تو پھر جمعہ **الجواب** ہی پڑھے ورنہ شیخین کے زدیک جمعہ توڑ کر پڑھے فجر ادا کرے اور امام محمدؐ کے زدیک جمعہ پڑھے پھر فوراً فجر ادا کرے۔

لَوْذُكُرُ فِي الْجُمُعَةِ أَنْ عَلَيْهِ الْفَجْرُ فَإِنْ كَانَ لَا يَخَافُ فَوْتُ الْجُمُعَةِ يَقْطُعُهَا وَيَبْدأُ بِالْفَجْرِ  
وَلَوْفَاتُ الْوَقْتِ يَتَمَّمُ الْجُمُعَةُ لِسَقْوَطِ التَّرْتِيبِ بِضَيقِ الْوَقْتِ إِمَامُ الْوَحَافِ فَوْتُ  
الْجُمُعَةِ لَا الْوَقْتِ فَعِنْدَهُمَا يَبْدأُ بِالْفَجْرِ وَعِنْدَهُمْ مُحَمَّدٌ يَتَمَّمُ الْجُمُعَةَ اه (عالیٰ ۱۲۸)

فقطر والشاعلم : محمد انور عفان عنہ

—○—

**جمعہ کی رات کو رنزوں کی تین دن کو جمعہ تک منور کرنا** کوئی شخص جمعہ کی رات کو فوت ہو گیا تو نماز جازہ میں نمازوں کی کثرت کی وجہ سے جمعہ کے بعد تک تاثیر کرنا شرعاً کیا ہے؟

**الجواب** سُنّت یہ ہے کہ تین دن کی جازہ اتنی دیر تک تین دن کو روکے رکھنا خلاف سُنّت ہے۔ لہذا قتنے حاضرین جمع ہوں مل کو جازہ پڑھ لیں۔ ہاں اگر تین دن میں شغولیت کی وجہ سے جمعہ فوت ہونے کا خطرہ ہو تو پھر جمعہ کے بعد جازہ پڑھ لیں۔

وَكَرِهٗ تَأْخِيرُ صَلَاةِ وَدْفَنٍ لِيَصْلِي عَلَيْهِ جَمْعٌ عَظِيمٌ بَعْدَ صَلَاةِ الْجُمُعَةِ  
إِلَّا إِذَا حَيَفَ فَوْتُهَا بِسَبَبِ دَفْنٍ اه (در منخار) —

(قوله لا اذا حيف الا) فیؤخر الدفن ولقدم صلوة العيد على

صلوة الجنازة والجنازة على الخطبة اه (شامی ۱۲۳)

فقطر والشاعلم محمد انور عفان عنہ

—○— ۱۳۹۸/۹/۱۰

## جمع کے خطبہ میں حکم وقت کے لئے عمل انصاف کی دعا [ کیا جمع کے خطبہ میں حکم وقت کے لئے عمل انصاف کی دعا]

اور علیاً کے ساتھ حُسن سلوک کی توفیق کی دعا، کرنا درست ہے - ؟

درست ہے مگر تعریف والقاب میں مبالغہ نہ کریں۔ دعا تک ہی محدود

**الْجَوَابُ** رکھیں : وجاز الدعاء للشَّرِطَان بالعُدْلِ وَالْحَسَانِ اه

محمد انور عفان اللہ عنہ (الخطاوی ص ۲۸۱)

**بِوقْتِ خُطْبَةِ سَرِّيْرِ عَمَامَهِ بَانِدْهَنَا** جب جمعہ کا خطبہ ہو رہا ہو تو اس دوران سر پر  
عما مہ باندھنا کیا ہے - ؟

استماع خطبہ کے دوران درست نہیں۔

**الْجَوَابُ** ويحرر في الخطبة ما يحرم في الصلوة حتى لا يسبغ ان

يا أكل وشرب - والامايم في الخطبة اه (علیجیری ص ۱۷۳)

محمد انور عفان اللہ عنہ

**مَا لِكَ مَزْدُورُ كُوْجَمْعَهُ رُوكَسْكَتَاهُ يَا نَهِيْسِ ؟** مزدور یا مستری کو مالک مکان  
جمعہ سے روک سکتا ہے یا نہیں ؟ اگر نہیں روک سکتا تو جتنا وقت جمعہ و نماز میں لے کر کا اس کی وجہ  
مزدور کی تنخواہ میں کمی کی جائے گی - ؟ بینوا تو جسرو

جمعہ کے لئے جانے سے روک تو نہیں سکتا۔ اگر مسجد دوڑ ہو اور وقت

**الْجَوَابُ** کافی صرف ہوتا تی اجرت کاٹ سکتا ہے۔

وللمستاجر ان يمنع الاجير عن حضور الجمدة وهذا قول الامام ابو حفص

قال ابو على الدقاد ليس له ان يمنعه في المصرف ولكن يسقط عنه الاجر بقدر

اشغاله بذلك ان كان بعيداً وان كان قريباً لا يخط عنه شيئاً اه

(علیجیری (ص ۱۷۳) فقط والعلم : محمد انور عفان اللہ عنہ

## شہر قریہ صغیرہ بن جائے تو وہاں جمیعہ کا حکم

ایک شہر بہت بڑا دریا کے نہارے موجود تھا مگر دریا کی کھٹائی کی وجہ سے اب چند سدھے باقی نہیں رکھے بکا اس میں جمیعہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں۔؟

صحیتِ جمیعہ کے لئے اقامتِ جمیعہ کے وقت اُس جگہ کامصر پاقریۃ بکیرہ اوناشر طاہر ہے۔

**الجواب** ماضی میں شہر رہنے کا کوئی اعتبار نہیں۔ لہذا اب مذکورہ جگہ ظہر باجماعت ادا کریں۔

وَلَقَعَ فِرْضًا فِي الْقُصَبَاتِ وَالْقُرَى الْكَبِيرَةِ الَّتِي فِيهَا اسْوَافٌ۔ (شامی ج ۱ ص ۲۸۷)

فقط واللہ اعلم۔ **محمد انور عفان اللہ عنہ** (۱۰/۴ ج ۹۶)

— ○ —

## جہاں جمیعہ درست نہیں وہاں ظہر باجماعت پڑھیں

جہاں جمیعہ کی ادائیگی کی شرائط بالاتفاق نہیں پائی جاتیں اور وہاں لوگ جمیعہ پڑھ رہے ہیں وہ جمیعہ ترک کر دیں یا پڑھتے رہیں اگر جمیعہ ترک کریں تو سابقہ ظہر کی نمازوں کی قضا کریں یا نہ کریں۔؟

جمیعہ ترک کر دیں اور ظہر باجماعت کا اہتمام کریں اور سابقہ ظہر کی نمازوں کا حساب کر کے

**الجواب** ان کی بھی قضا کریں :

فِي الْجَوَاهِرِ لِوَصْلَوَافِ الْقُرَى لِنَفْهُوادَاءِ الظَّهَرِ إِعْدَادٌ (شامیہ ج ۱ ص ۲۸۸)

فقط واللہ اعلم **محمد انور عفان اللہ عنہ**

## جمیعہ کی ابتدائی سُنّتیں اگر رہ جائیں تو بعد میں ادا کی نیت سے پڑھیں۔

اگر جمیعہ کی ابتدائی سُنّتیں رہ جائیں تو جمیعہ بعد ان کو ادا کرتے وقت نیت ادا کی کریں یا اپنے کی نیت سے پڑھیں۔؟

ادا کی نیت کی جانے کیونکہ ظہر کا وقت باقی ہے۔ صرف ترتیب بدھی ہے۔

(امداد الفتاویٰ ص ۲۰۷ ج ۱)

ابحواب صحیح : بنده عبد اللہ تاریخ عفان اللہ عنہ، محمد انور عفان اللہ عنہ

— ○ —

کیا خطبہ کے لئے منبر ضروری ہے؟ کیا خطبہ دینے کے لئے منبر کا ہونا ضروری ہے یا بغیر منبر کے بھی خطبہ دیا جاسکتا ہے۔ ؟

سُنْتْ يَقِيْ بِهِ كَمُخْطِبٍ مِنْبَرٍ پُرْ دِيَامَاتَ :

**الجواب** وَمِنَ السُّنْتِ إِنْ يَكُونُ الْمُخْطِبُ عَلَى مِنْبَرٍ فَتَدْعُ مُحَمَّدًا  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَهْ (عَالِمِيْجَرِيْ جِيْ ۱۷) فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
— مُحَمَّدُ النُّورُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

نمازوں کی کثرت کی وجہ سے مسجد کی چھت پر نماز کا حکم

اگر جمعہ کے دن نمازی زیادہ ہو جائیں تو کیا مسجد کی چھت پر نماز پڑھ سکتے ہیں یا نہیں ؟  
اگر نمازی زیادہ ہوں اور جگہ نہ ہو تو مسجد کی چھت پر بلا کراہیت نماز جمعہ ادا کر سکتے ہیں۔

**الجواب** الصَّعُودُ عَلَى سُطُوحِ كُلِّ مساجِدِ مُكْرَوَةٍ وَلَهُذَا إِذَا شَتَدَ الْحَرَيْرُ  
ان يصلوا بالجماعۃ فوقہ الا اذا ضاق المسجد فخیثٰ لا يكره الصعود على  
سطحہ باضرارة اه (عَالِمِيْجَرِيْ جِيْ ۳۲۲) فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

— ○ —  
محمدُ النُّورُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

خطبہ کے لئے قیام فرض ہے یا سُنْتْ

اگر کوئی خطبہ مبیٹھ کر خطبہ پڑھ لے کیا شرعاً خطبہ ادا ہو گیا یا نہیں۔ ؟ بینوا تو جردا  
سُنْتْ يَقِيْ بِهِ كَمُخْطِبٍ هُوَ كَرِدْ يَاجَانَةَ كَمُبَيْتَهُ كَرِدْ يَضْرِبُهُنَّ سَعَيْدَ كَمَا  
وَأَمَانَتْهُمَا خَمْسَتَ خَشَرَ ..... إِلَى قَوْلِهِ وَنَاءَنَّهَا الْقِيَامُ وَلَوْ

**الجواب** خَطَبَ قَاعِدًا أَوْ مُضْطَجِعًا جَازَ أَهْ (عَالِمِيْجَرِيْ جِيْ ۱۵)  
فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
محمدُ النُّورُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

## بوقت خطبہ سامعین قبلہ رُخ ہو کر بیٹھیں یا خطیب کی طرف متوجہ ہوں

جب امام خطبہ دے رہے ہوں تو سامعین با ادب قبلہ رُخ ہو کر بیٹھیں یا خطیب کی طرف متوجہ ہو کر بیٹھیں ۔ ۔ ۔

**الجواب** جو امام کے سامنے ہوں اور جو دلیل اور بایک قبول نہیں ہوں ان کے لئے مستحب ہے کہ امام کی طرف رُخ کر کے ہمہ تن گوش بن کر بیٹھیں ۔ ۔ ۔

یستحب للرجل ان يستقبل الخطيب بوجهه هذا اذ كان امام الامام  
فإن كان عن بين الامام ۔ ۔ ۔

الامام ينحرف إلى الامام مستعد للسماع (عالميجری ملک ج ۱) فقط والله أعلم.

محمد انور عفان اللہ عنہ

## جہاں کثرت اڑادھام کی وجہ سے سجدہ کی جگہ نہ ملے

رائے وندہ میں جماعتی طور پر پڑھا جاتا ہے۔ بعض صفووں میں نازیکے ترتیبی کر دیتے ہیں جس کی وجہ سے سجدہ کرنے کی جگہ نہیں ملتی ایسی صورت میں کیا کیا جائے ۔ ۔ ۔

**الجواب** ای شخص انتظار کرے جب لوگ سجدہ کر کے اٹھ جائیں اور زمین پر جگہ مل جائے پھر سجدہ کرے۔ اگر کوئی کی پشت پر سجدہ کر لیا۔ پھر بھی اُدا ہو جائیگا۔

يراجل لم يستطع يوم الجمعة ان يسجد على الأرض من الزحام فانه

ينتظر حتى يقوم الناس فإذا شرأى فرجة يسجد وان سجد على

ظهر الرجل اجزاء۔ (قاضی خاں ملک ج ۱۰) فقط والله اعلم

محمد انور عفان اللہ عنہ

## خطبہ کے بعد اقامت سے پہلے صفیں سیدھی کرنے کے بارے میں کہنا

بعض مساجد میں معول ہے کہ جب امام خطبہ دے چکتا ہے تو اقامت سے پہلے کچھ لوگ بلند آواز سے پکار پکار کر کہتے ہیں صفیں سیدھی کر لیں۔ پھر کوئی بچھے لکال دیں۔ اس میں کوئی حرج تو نہیں ۔ ۔ ۔

**الجواب** درست ہے : (وَيَصْفَ أَيِّ صَفَهُ الْأَمَامُ بَأْنَ يَا مَرْهُم

بأن يتراصوا ويسدوا الخلل ويسيروا منا كيهم (در مختار على الشامية ج ۵۲)

فقط والله أعلم  
محمد النور عفاف اللہ عنہ

صرف جمع کے دن کا روزہ رکھنا کیا جمع کے دن کا روزہ رکھنا افضل ہے۔ فدام الدین میں

مندرجہ ذیل احادیث درج ہیں جن کی رو سے جمع کا روزہ رکھنا منع معلوم ہوتا ہے احادیث :-

(۱) — عن أبي هريرة قال سمعت رسول الله يقول لا يصوم من أحدكم يوم الجمعة لا يوماً قبله أو بعده (۲) — وعن محمد بن عباد قال سأله جابر

أَنْهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ صوم الجمعة قال نعم (بخاری و مسلم)  
مولانا مفتی کفایت اللہ نے رسالت تعلیمِ الاسلام میں جمع کے دن کو فضل قرار دیا ہے۔ ۹ زی الجمیع کو اگر جمعہ آجائے تو کیا مندرجہ بالا احادیث کی رو سے یہ روزہ رکھنا بھی منوع ہوگا؟

صرف ایک روزہ جمع کے دن کا رکھنا جائز ہے اور مذکورہ بالاحادیث میں  
الجواب نہ سے عن افراد صوم یوم الجمعة تنزیر ہے ہے۔ (کافی نسخہ المیم

ص ۱۵۵ ج ۳) وذهب الجمهور الى ان النهي فيه لانتزيره وعن مالك وابي حنيفة لا يكره — البتة احتیاط اس میں ہے کہ دو روزے رکھ جائیں :

کما في التخييس عن أبي يو سفت فكان الاحتياط أن ينسى إليه يوماً آخر (فتح المليم ص ۱۵۵ ج ۳) یوم جمعہ اگراتفاقاً یوم عرف بھی ہو تو ان احادیث کی رو سے اس کو غیر حاجی کے لئے منوع یا مکروہ کہنا صحیح نہیں بلکہ اس دن بلا کراہت تنزیر یہ روزہ رکھنا جائز ہے۔ فقط والله أعلم

الجواب صحيح  
بندہ محمد احمد عفاف اللہ عنہ — — — — — بمح ۱۳۸۶ / ۲ / ۲۸

خطبہ کی جگہ قرآن مجید کا رکوع پڑھنا چند ساتھی ایک گاؤں میں گئے جن میں کوئی باقاعدہ عالم نہیں تھا۔ کہ خطبہ پڑھ سکتا۔ مگر چند رکوع قرآن شریف کے یاد تھے۔ ایک رکوع اگر پڑھ دیا جائے۔ جمعہ ادا ہو جائے گا یا نہیں؟

**الجواب ۷** قرآن حکیم کا بہ نیت خطبہ پڑھنے سے خطبہ تواذا ہو جائے گا مگر خطبہ میں جو چیزیں سُنت  
ہیں وہ رہا جائیں گی

الخطبۃ تشمل علی فرض و سنتی قولہ و اما سننها خمسۃ عشر الى قوله و  
سادسها البداية بحمد الله و سابعها الثناء عليه بما هو اهله و  
ثامنها لشهادتان وتاسعها الصلوة على النبي عليه الصلوة والسلام  
والحادي عشر قراءة القرآن ( عالم الحکم )

فقط والله اعلم  
محمد انور عفان اللہ عنہ

## جمعہ کے دن مقبولیت کی گھری کا صحیح وقت کون سا ہے ۔ ۔ ۔

جمعہ کے دن وہ گھری جس میں دعا، قبول ہوتی ہے کیا شریعت میں اس کی کوئی تعین کی گئی ہے نہیں؟  
اس سلسلہ میں تقریباً یا میر قول منقول ہیں جن میں سے راجح یہ ڈو قول ہے۔ ۔ ۔

**الجواب ۸** وہ گھری بین الخطبین ہے جب امام بیٹھا ہے تو اس وقت ہوتی ہے۔

۱۰ عصر سے لے کر مغرب کے وقفہ میں وہ گھری آتی ہے۔ اکثر نے اسی کو پندہ کیا ہے مگر ہم بین الخطبین دعا درد سے کریں۔ وسائل علیہ السلام عن ساعت الاجابة فقال مابين جلوس

الامام الى ان يتم الصلوة وهو الصحيح وقيل وقت العصر واليه ذهب

المشائخ ( قوله وسائل علیہ السلام ) ثبت في الصحيحین وغيرهما عن

صلی اللہ علیہ وسلم فیه ساعت لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلی یسأّل اللہ

تعالیٰ شيئاً لا اعطاه ایاہ وفي هذه اساعتها اقوال اصحها او من اصحها انها

فيما بين ان يجلس الامام على المبرد الى ان يقضى الصلوة كما هو ثابت

في صحيح مسلم عن صلی اللہ علیہ وسلم ايضا حلیة قال في المعراج فيسن الدعا

بقلبہ لا بلسانه لانه مأمور بالسکوت اه وفي حدیث آخر اکھا

آخر ساعتہ في يوم الجمعة وصحيح الحاکم وغيره وقال على شرط الشیخین ولعدهم

هو مراد المشائخ ونقل طعن الزرقاني ان هذین القولین مصححان من اثنین

واربعین قولہ یہاوا نھاد اثرہ بین هذین الوقتين فینبغی الدعاء

فِيهِمَا اهْ تَوَالظَّاهِرُ أَنْهَا سَاعَةٌ لِطِيقَتِي يَخْتَلِفُ وَقْتُهَا بِالنِّسْبَةِ إِلَى كُلِّ بَلْدَةٍ وَكُلِّ  
خَطِيبٍ لَأَنَّ النَّهَارَ فِي بَلْدَةٍ يَكُونُ لَيْلًا فِي عَيْنِهَا وَكَذَلِكَ وَقْتُ الظَّاهِرِ  
فِي بَلْدَةٍ يَكُونُ وَقْتُ عَصْرٍ فِي غَيْرِهَا مَا قَالَ الْوَافِيُّ أَنَّ السَّمْسَ لَا تَحْرُكُ دَرْجَةً  
إِلَّا وَهِيَ تَطْلُعُ عَنْ قَوْمٍ وَتَغْيِبُ عَنْ أَخْرِيْنَ (شَامِي صِّ ۲۳)

محمد انور | فقط والله اعلم

۱۴۰۳/۲/۱۱

## وَذِرْ وَالْبَيْعُ الْآمِيَّةُ سَعَيْ جَمِيعَهُ كَلْمَهُ هُصْرُ كَلْمَهُ لَتَهُ هُصْرُ دَرِيَ هُوَ پَرَاسِتَدَلَ كَلْمَهُ

ایک عین مقلد کا کہنا ہے کہ بعض بے وقوف کہتے ہیں کہ لفظ بیع سے شہر کی قید اور  
شرط ظاہر ہوتی ہے۔ یہ بھی خیال باطل ہے کیونکہ اگر لفظ بیع مقصود بالذات ہو تو بالع اور مشتری  
پر جمع فرض ہوتا باقی سب محروم رہ جاتے کیونکہ علماء، طلباء، عابد، زاہد اور دیگر صنعت  
حافت کرنے والے بیع میں مشغول نہیں ہوتے۔ حالانکہ یہ بالاتفاق باطل ہے اس لئے لفظ  
بیع سے شہر ثابت نہیں ہوتا۔ نیز بیع قلیل یا کثیر ہر جگہ ہے۔ تو جمع بھی ہر جگہ ہوتا تو یہ کیونکہ  
مسلم نہ ہوگا۔ نیز میں کہتا ہوں کہ لفظ بیع شانِ نزول کے لئے بولا گیا ہے کہ لوگ جمیع کے وقت  
جمع چھوڑ کر بیع کے لئے چلے گئے تھے ورنہ اس سے مقصد اس چیز کا چھوڑنا ہے جو  
جماع سے غافل کر دے۔ فتح البیان میں ہے کہ اس سے تمام شواغل الدنیا مراد ہیں جناب عالی  
اس شق پر غور کر کے حفی مذهب کی تائید میں جواب مُدلل تحریر فرمائیں۔

وَالْمَرَادُ مِنَ الْبَيْعِ مَا يُشْغِلُ عَنِ السَّعْيِ إِلَيْهَا

**ابن حجر العسقلاني** حتى لو اشتغل بعمل آخر سوى البيع

فَهُوَ مُكْرِرٌ لَا يَصْنَعُ (بحصر ص ۲۹) اس عبارت سے معلوم ہوا کہ مُراد ہر ایسی مشغولاً کو ترک  
کرنا ہے جو خل سعی ہو۔ خصوصی بیع میں حکم ترک مُختصر نہیں۔ البتہ لفظ بیع کو اختیار فرمانے سے  
اشراط مصر کی طرف اشارہ مفہوم ہو سکتا ہے۔ کیونکہ تجارت اور خرید و فروخت آبادی کے  
غالب کاروبار ہونے کی حیثیت سے صرف شہروں ہی میں ہوتی ہے۔ دیہات اور جھوٹی بستیوں  
میں نہیں بلکہ ان میں غالباً کاروبار کا شت کا ہوتا ہے پس آیت کے مخاطب ایسے لوگ ہیں

جنکی اکثریت کو بوقت ندار و ذردا بیع کہہ کر ان کو مشاغل سے روکا جاسکے اور یہ خطاب ان کو صحیح ہو دال اللہ عالم نہ کر لیسے لگ۔ جنکی اکثریت کو عاقل ذردا بیع کا خطاب نہ کر سدے۔

الجواب صحیح ،

عبد اللہ غفرلہ ، مفتی خیر المدارس ملتان ۲۴/۵/۸۰  
نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۲۲/۵/۸۰

## جامع مسجد نئی بنالی جائے تو پرانی میں جمیعہ ترک کر سکتے ہیں؟

ایک جامع مسجد نئی زیر تعمیر ہے جس کا کام نہ رکھ ہو جکا ہے اس کی نیل کے بعد اگر ہم سابقہ مسجد کی جگہ نئی جامع مسجد میں جمعہ پڑھیں اور سابقہ مسجد میں جمعہ کی نماز ترک کر دیں تو کیا شرعاً اس میں کوئی حرج تو نہیں؟  
اس میں شرعاً کوئی قباحت نہیں درج ہے:

**الجواب**

وأفاد ابن الماجد تغلق يوم الجمعة لا الجمعة

فقط عالم، بنده محمد سحاق غفرالله  
عنه ۱۳۸۸/۱۰/۱۹



## جماعہ سے پہلے ظہراً اکر لی تو ظہراً اہوئی یا نہیں؟

زید کو کوئی عذر بھی نہیں اس نے بجائے مسجد جانے کے گھر میں ہی ظہر پڑھلی تو ظہراً ہوئی یا نہیں؟  
جماعہ کے دن بلا عذر جمیعہ جھوڑ کر ظہر پڑھنا کناہ اور قابلِ تواخذه ہے۔ بعض ائمہ کے زدیک تو ظہراً ہی نہیں ہوتی اگرچہ مفتی بہ قول یہ ہے کہ ظہراً ہو گئی۔

**الجواب**

ومن صلی الظہر يوم الجمعة قبل صلوٰۃ الامام الجمعة ولا عذر له صحت ظہرہ  
عندنا وان کان عاصیاً وعند زفلاً لتصح و هو قول الثالثة (الی قوله) فلنفرض  
الوقت في هذا اليوم ايضاً هو الظہر کسان را میام ولذالوقت لا یقضوا  
الظہر بالجماع الا انہ ما مور باسقاط الظہر بالجمعة فاذالم یفعل کان عاصیاً

معاقباً و هو لایناف الصحة اه (بکیری ص ۱۸۷)

محمد اوز عفان اللہ عنہ

# باب العِيد

اَنَا اعْطِينَاكَ الْكَوْثُرَ ○ فَصَلِّ لِرَبِّكَ  
وَاخْرُ ○ اَنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْابْتَرُ ○

خَيْرُ الْفَتاوَى

(جَلْدُ سُوم)

تکبیرات عیدین واجب ہیں نمازِ عید کی زائد تکبیرات واجب ہیں یا سنت، یا مسحوب؟ اگر کوئی تکبیر حصوص جلتے تو نمازِ عید

ہو جاتی ہے یا نہیں؟

تکبیرات عیدین واجب ہیں۔ صاحبِ تنورِ الابصار واجبات کو شمار کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "ولفظ السلام و قنوت الوتر وتکبیرات العيدین وكذا احدها اذا ان كل تكبيرة واجب مستقل." (شامیہ ج ۱ ص ۳۲۹)۔ تکبیر حصوص جانا موجب سجدۃ سہو ہے۔ کافی المراتی۔ لیکن چونکہ عید میں بوجہ اندیشہ فتنہ، سجدۃ سہو نہیں کیا جاتا۔ لہذا اگر سجدۃ سہو نہ کیا گی تو نمازِ عید درست ہو جاتے گی۔ اعادہ کی حاجت نہیں۔ کافی الدر المختار، ج ۱، ص ۵۲۸۔

رفی المراقب۔ ویجب تکبیرات العیدین وہ کذا فی المدایة

والکنز وغیرہا من المعتبرات۔ فقط والله اعلم

|                                |                                  |
|--------------------------------|----------------------------------|
| بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ | اجواب صحیح                       |
| نائب مفتی خیر المدارس ملٹان    | بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ |
| ۱۰/۱۸ / ۸۳ / ۱۳۴۰ھ             | مفتی خیر المدارس ملٹان           |

نمازِ عید زوال تک پڑھ سکتے ہیں یا ان لوگ نمازِ عید میں بہت تاخیر کر دیتے ہیں۔ حتیٰ کہ سارٹھ گیارہ بجے پڑھتے ہیں۔ کیا یہ جائز ہے؟ محمد صدیق، تحقیقی کنسٹیڈیارڈ، نواب شاہ سنده

الْجَوَابُ

وَفِي الدِّرْخُ المُختار عَلَى الشَّامِيَةِ ح ١ ص ٩٩ (وَوقْتُهَا  
مِن الارتفاع) قَدْرُ رُمْحٍ فَلَا يَصِحُّ قَبْلَهُ مَلْتَكُوت  
نَفْلَ مُحْرَمًا (إِلَى النَّزْوَالِ) بِاسْقَاطِ الْغَايَةِ اَصَ-

اَفْرَمَازِ عَيْدٍ زَوَالٍ سَعَ پَہلے پَہلے ٹُرْھُل جاتی ہے تو درست ہے فقط وَاللَّهُ اَعْلَمْ .

بَنْدَهُ مُحَمَّد اسْحَاقُ عَفْرَلَهُ نَاسِبُ مَفْتَنِ

١٠ / ١١ / ١٣٨٢ھ

الْجَوَابُ صَحِحٌ

خَيْرُ مُحَمَّد عَفَ اللَّهُ عَنْهُ مُتَّسِمٌ جَامِعُهُ هَذَا

الْجَوَابُ

جَنَافُ گَاهٍ مِنْ عَيْدِ کَنْمَازِ ٹُرْھُل جو جگہ پچاس سال سے جَنَازَهُ گَاهٍ بَنِی ہوئی ہے  
اس جگہ عَيْدِ کَنْمَازِ ٹُرْھُل از روئے شرع جائز ہے  
یا نہیں ؟

الْجَوَابُ

جَنَازَهُ گَاهٍ مِنْ اَكْرَبِ عَيْدِ کَنْمَازِ ٹُرْھُل جَانَے تو نَمَازٌ ہو جانے گی۔ جَنَازَهُ گَاهٍ مِنْ  
عَيْدِ کَنْمَازٌ نَاجَائزٌ نہیں ہے۔ فقط وَاللَّهُ اَعْلَمْ

بَنْدَهُ مُحَمَّد اسْحَاقُ عَفْرَلَهُ نَاسِبُ مَفْتَنِ خَيْرِ الْمَدَارِسِ مِلَّتَانِ

الْجَوَابُ صَحِحٌ

بَنْدَهُ اسْفَرُ عَلَى عَفْرَلَهُ

الْجَوَابُ صَحِحٌ

بَنْدَهُ مُحَمَّد عَبْرَهُ اللَّهُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

الْجَوَابُ

عَيْدُ گَاهٍ آبَادِیٍّ كَانَ اَنْدَرَ اَجْلَى تَوْهِيْدِ جَبَانَهُ صَحَراً كَمِينَ نَمِينَ

الْجَوَابُ

عَيْدِينَ كَنْمَازِ مَحَلَّهُ كَمَسَاجِدِ مِنْ كَجَنِ مِنْ سَرْدِرِ ٹُرْھُل سَوَادِیِّيِّ جَمِيعٌ ہوتے ہیں بلکہ اہمَت درست ہے ؟  
یا اس کے لئے بڑا اجتماع مطلوب ہے ؟ نیز عَيْدُ گَاهٍ کا شَهْر سے باہر ہونا مطلوب شرعی ہے یا نہیں ؟  
اگر مطلوب شرعی ہے تو اس صورت میں مِلَّتَانِ شَهْر کی غالباً کوئی عَيْدُ گَاهٍ بھی شَهْر سے باہر نہیں ؟

فِ الدِّرْخُ المُختارُ وَالغَرْوَجُ الْيَهَا إِلَى الْجَبَانَهُ لِصَلَوةِ

الْجَوَابُ

الْعَيْدُ سَنَةُ وَانْ وَسَعُهُمُ الْمَسْجِدُ الْجَامِعُ هُو

الصحيح - ج ١ - ص ٦٤ ) - نَمَازُ عَيْدِينَ كَلَّتْ سَنَونَ طَرِيقَهُ يَهِيَّ ہے كَصَحَراً

میں آبادی سے باہر پڑھیں۔ جو عیدِ گاہ آبادی پڑھنے کی وجہ سے شرکے اندر آگئی ہے وہ بھکم جباشہ یعنی صحراء نہیں ہے۔ مسجدِ محلہ میں اگر نمازِ عید پڑھی جاتے تو ادا ہو جاتے گی۔

فقط اللہ اعلم

بندہ محمد اسحاق غفرلہ نائب مفتی

۱۳۸۸ / ۱۲ / ۵

اجواب صحیح

خیر محمد عفان اللہ عنہ

## تکبیرِ تشریق فرضوں کے بعد ایک دفعہ کبھی جائیں یا تین دفعہ

تکبیرِ تشریق فرض نماز کے بعد کوئی دو تین دفعہ کہے تو یہ بھی جائز ہے یا صرف ایک ہے مرتبہ کہے؟ المستفتی، محمد شفیع حیدر آباد سنده

تکبیرِ تشریق فرضوں کے بعد ایک دفعہ سے زائد کہنا بھی درست ہے۔

مترة وات زاد علیہا یکون فضلاً۔ (در مختار)۔

بعض فقہاء رحمے زیادتی کو خلافِ سنت قرار دیا ہے۔ (سٹامی: ج ۱، ص ۸۵)۔

اجواب صحیح

فقط اللہ اعلم

بندہ عبید اسٹار عفان اللہ عنہ

بندہ محمد عبید اللہ عفان اللہ عنہ

## نمازِ عید واجب ہے اور اس سنت سمجھنے والے کی اقتدار کا حکم

۱: کیا نمازِ عید واجب ہے یا سنت؟ اگر واجب ہے تو جو شخص نمازِ عید کو سنت سمجھے تو کیا اس کے پیچے ان مقتدیوں کی نماز جائز ہے جو عید کو واجب سمجھتے ہوں؟

۲: نمازِ عید کے دحجب کی دلیل بھی بیان فرمائیں؟

۱: نمازِ عید واجب ہے۔ صلوٰۃ العید واجبۃ (نور الایضاح)۔

نمازِ عید کو سنت سمجھنے والے امام کے پیچے مقتدیوں کی نمازِ عید درست ہے۔

یہ اجتہاری اختلافِ مفسدِ اقتداء نہیں۔

الْجَواب

۲ : وجوب عید کی دلیل یہ ہے۔

لانہ ثبت بالنقل المستفیض عنہ صلی اللہ علیہ وسلم انه کان  
یصلی صلاۃ العیدین من حین شرعيتہما الی ان توفاہ اللہ  
تعالیٰ من غیر ترك کذا الخلفاء الراشدین والائمه  
المجتهدون و مذکور دلیل الوجوب - (حاشیہ طھطاوی علی  
مرافق الفلاح) - فقط واللہ اعلم

بندہ عبد استار عفاف اللہ عنہ

۱۳۹۲ھ / ۱۰ / ۲۰

اجواب صحیح

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۲ھ / ۱۱ / ۲۱

**”عید مبارک“ کہنے کا حکم عید الفطر کے بن ” مبارک باد“ کہنا، کہیں ثابت ہے یا  
نہیں؟ نیز اس کا حکم کیا ہے؟**

کہنا کئی ضروری نہیں اور ضروری سمجھنا جائز بھی نہیں۔ اس عقیدے کے بغیر اگر  
کسی کو روزے پر سے کرنے کی مبارک دے دی جائے تو کوئی حرج نہیں۔

الْجَوَبَ

” والترہنیة بتقبل اللہ منا ومنکم لاتنکر اه قوله لا تنكث  
خبر لقوله التہنیة الخ قال المحقق ابن امیر الحاج بل  
الاشبه انها جائزہ مستحبة ف الجملة ثم ساق اثراً  
باسانید صحیحة عن الصحابة ف فعل ذلك ثم قال  
وميتمعامل في البلاد الشامية والمصرية عید مبارک  
عليك ونحوه وقال يمكن ان يلحق بذلك في المشروعية  
والاستحباب لما بيدهما تلازم فان من قبلت طاعته في  
زمان حکام ذلك الزمان عليه مبارکاً على انه قد ورد  
الدعاء بالبركة في امور شتى فيؤخذ منه استحباب  
الدعاء بما هما اياها ثانی مصیح اهـ فقط واللہ اعلم

اجواب صحیح، بندہ عبد استار عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۲ھ / ۹ / ۳

## تبجیرات تشریق نمازِ عید کے بعد مجھی کہی جائیں

قادی عالیگیری میں ہے کہ عیدِ الاضحیٰ کی تبجیرات جو کہ نوین تاریخ سے شروع ہوتی ہیں عید کی نماز کے بعد نہ کہے۔ جب کہ ہدایہ میں ہے کہ کہی جائیں۔ صحیح جواب کیا ہے؟

مولانا فقیر حسین صاحب

خطیب سجاد بر کرم شاہ نو شرہ صدر ضلع لپشادر

عید کی نماز کے بعد مجھی تبجیرات کہنا استحب ہے۔ یہی راجح ہے۔

**الجواب**

ولا بأس به عقب العيد لاف المسلمين توارثوه

فوجب اتباعهم وعليه البلخيون (در مختار) وفي الشامية

تحت قوله كلمة لا بأس قد استعمل في المندوب كما في البحر

من الجنائز والجهاد ومنه هذه الموضع لقوله فوجب

اتباعهم قوله فوجب الطاهر أن المراد بالوجوب التثبت

لا الوجوب المصطلح عليه وفي البحر عن المجتبى والبلخيون

يكتبون عقب صلوة العيد لأنها تؤدى بجماعاتٍ فاشبهرت

الجمعة - (شامی ج ۱ ص ۵۶۳) - فقط والله أعلم

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیبر المدارس ملتان -

---

چھوٹے دیہاتوں میں عید پڑھنے کا حکم دیہات میں جہاں جمعہ کی نماز پڑھنا جائز نہیں دیہاں عید کی نماز ہو جائے گی؛ اگر عید کی نماز

پڑھنا چاہیں تو کس صورت میں ادا ہو سکتی ہے؟

**الجواب**

چھوٹے دیہاتوں میں عیدین کی نماز پڑھنا درست نہیں۔ تجب صلاتہمَا

فالأصح على من تجب عليه الجمعة بشرطها المتقدمة

وفي القنية صارة العيد في القرى تحررها تحررها... ای لانہ

استعمال بما لا يصح لاف المصر شرط الصحة اه (در مختار على الشامية ج ۱ ص ۴۴۵)

فقط و اللہ اعلم

اجواب صحیح : بنده عبد اللہ سارع فاضل اللہ عنہ

الحضرت محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس

**عیدیں کھلے میدان میں ادا کرنا سنت ہے** ہم پہلے ریلوے گراؤنڈ میں عید ادا کرتے تھے اب مسجد بھی تیار ہو گئی ہے۔ کیا

مسجد میں عید ادا کی جاسکتی ہے؟ مولانا محمد اشرف، اشرف المدارس ہاردن آباد عیدیں کی نماز کھلے میدان میں ادا کرنا سنت ہے۔ گوں مسجد میں تمام نمازی **الجواب** آسکتے ہوں۔ آنحضرت علیہ السلام نے سوانی ایک دفعہ کے، وہ بھی بارش کی وجہ سے، ہمیشہ عیدیں کی نماز خیبل میں ادا فرمائی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ زیادہ ثواب اتباع سنت میں ہے۔ لہذا کہاوند میں نماز پڑھنا بہتر ہے۔ معنہ اس مسجد میں پڑھنے سے بھی ادا ہو جائے گی۔

والخروج اليها ایک الجبانتہ لصلوة العید سنۃ و اث

و سعهمو المسجد الجامع هو الصحيح (شامی اہ: ص ج ۱: ۴۴۶)

فقط و اللہ اعلم

الجواب صحیح

الحضرت محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس

بنده عبد اللہ سارع فاضل اللہ عنہ

۱۳۹۷ - ۹ - ۲۰

تہییں الافتاء

**جو عید کا خطبہ پڑھے وہی نماز پڑھتے** اگر نمازِ عید ایک شخص پڑھاتے اور اسے خطبہ یاد نہ ہونے کی وجہ سے خطبہ دوسرا

شخص پڑھتے تو نمازِ عید ہو گئی یا نہیں؟

**الجواب** اگرچہ ایسا کرنا نامناسب ہے تاہم نمازِ عید صحیح ہو گئی۔ اس کے جواز و ادائیگی میں کوئی شبہ نہیں۔ ومايسن في الجمعة ويکروه يسن فيها ويکره۔ (در مختار علی الشامیہ: ج ۱: ۵۶۱)۔ وفي باب الجمعة من شرح تنویر الابصار على

ها مش رد المحتار لا ينبغي ان يصلی غير الخطيب لانهما كشتى واحد چ ۱: ۵۵۲)

فقط و اللہ اعلم : بنده عبد اللہ سارع فاضل اللہ عنہ

**عیدین میں دعاء نماز کے بعد مانگی جائے**  
 عیدکی نماز کے بعد دعا مانگنا سنون  
 ہے یا مستحب۔ نیز دعاء نماز کے بعد مانگی  
 جائے یا خطبہ کے بعد؟ مستفتی محمد امجد، مرید والا، صبح فیصل آباد۔

**الجواب**  
 فتاویٰ دارالعلوم، ج ۵، ص ۸۸ اپریل ۱۹۷۳ء۔ عام طور پر نماز کے بعد دعا، مانگنا وارد ہوا ہے۔ لہذا عیدین میں بھی نماز کے بعد دعاء مانگنا سنون و مستحب ہے۔ وفیہ  
 ف مقام آخر۔ ہمارے اکابر حضرات کا یہی معمول رہا ہے۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

مفتی جامعہ خیر المدارس ملتان۔

بندہ عجیبہ ستار عفاف اللہ عنہ نکیں الافتاء جامعہ

غیر المدارس، ملتان ۱۴۰۱/۱۲/۱۹۷۳ء

غیر المدارس، ملتان ۱۴۰۱/۱۲/۱۹۷۳ء

**عید میں دوسرا خطبہ جھپوڑا یا تو عید کا حکم**  
 ایک شخص نے عید کی نماز پڑھائی۔ اور نماز پڑھا کر صرف پہلا خطبہ پڑھا دوسرا سے نسلیہ کو جھپوڑا یا مادہ پہلا خطبہ پڑھ کر دعا، کھڑے ہو کر منجھا ائی۔ آپ بتا نہیں کہ نماز ہو گئی یا نہ، خطبہ دا حب تھا ایک تو جھپوٹ گیا۔ نماز میں کوئی نقش تو نہیں آیا۔؟

نماز ادا ہو گئی، واجب خطبہ بھی ادا ہو گیا۔ البتہ خلاف سنت کیا۔ زنا بھی

نماز کے بعد مانگنی چاہئے تھی۔ وی خطبہ بعد ہا خصلتیں وہ میں

سننہ۔ اہ۔ (در مختار علی الشامیہ ج ۱ ص ۸۲)۔ فقط واللہ اعلم

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

مفتی خیر المدارس ملتان ۱۴۰۸/۱۰/۲۰۰۸ء

بندہ عجیبہ ستار عفاف اللہ عنہ

**عیدین کے بعد مصافحہ کرنا** عید الفطر کے بعد مانگنا کیسا ہے۔ یہ سنت طریقہ ہے یا بعدت ہے، (۲) مصافحہ کرنا چاہئے یا کہ لعل گیر ہونا چاہئے؟

اگر منع ہے تو کیوں؟

اگر مصافحہ و معالقہ عید کا تتمہ اور حصہ سمجھ کر کیا جائے تو بعدت ہے کیونکہ

الجواب

یہ روافض کا سشارہ ہے۔ کذا فی امداد المفتین۔ ص ۹۵  
 نقطہ واللہ اعلم  
 حضرت محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیر المدارس  
 ابجواب صحیح  
 بنده عبد ستار عفان اللہ عنہ تریس الافتاء  
 ۱۰ / ۱۳۰۷ھ

## عیدِ دین میں خطبہ کے بعد دعا کسی درجہ میں بھی ثبوت نہیں

نمازِ عید کے بعد دعا ہے یا نہیں؟ صحیح بخاری و مسلم کی روایات میں نبی عربی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اقدس میں خواتین کا عیدگاہ جانا اور مسلمانوں کی دعاؤں میں شرکیہ ہونا بالتصريح موجود ہے۔ اگر یہ دعا اجتماعی نہ تھی تو شرکت کا کیا مطلب؟ نیز اگر دعا ہے تو اجتماعی بہتر ہے یا الفردی؟

از مدرسه العین لوم: بلاک نمبر گمش اقبال کراچی  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان میں نقول نہیں کہ نمازِ خطبہ  
**الخطبہ**  
 کے بعد دعا کرتے تھے۔ اور اسی طرح کتب فقہ میں بھی یہ دعا مذکور نہیں۔ اور  
 اکابر علمائے دین بند کاظم عمل بھی یہی لکھا ہے کہ وہ خطبہ کے بعد دعا نہیں مانگتے تھے۔ اور حدیث شریف  
 میں عورتوں کے بارے میں دارد ہے۔

و يشهدن الخير و دعوة المؤمنين وفي رواية يشهدن  
 جماعة المسلمين و دعوتهم الخ -

لقطہ "دعوتهم" سے بعض حضرات نے یہ سمجھا ہے کہ معروف طریقے پر اجتماعی دعا کرنا  
 اس سعد مراد ہے۔ حالانکہ اگر ایسا ہوتا تو مژروع حدیث اور کتب فقہ میں مستقل اس دعا کا ذکر ہوتا  
 بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ اس دعوت سے مراد خطبہ ہے۔ یا نماز و خطبہ میں کی جانے والی دعائیں ہیں۔  
 سورہ فاتحہ میں دعا ہے، تمام مقتدی امین کہ اس میں شرکیہ ہوتے ہیں اور اللہ پاک کی بارگاہ  
 سے نازل ہونے والی رحمت و اجابت اس پرے مجمع کو گھیر لیتی ہے۔ اخڑی تشریف میں دعائیں ہیں  
 اور ایک روایت میں ہے

فَإِذَا كَانَ يَوْمُ عِيدِهِمْ يَعْنِي يَوْمَ فَطْرَهُمْ بِإِيمَانٍ

فقال يا ملائكتي ( الى انت قال ) عبدي و امامي قضوا فرضي  
عليهم ثم خرجوا يعجوب الى الدعاء و عزت و جلالي  
و كرمي و علوسي وارتفاع مكانی لا جيب لهم فيقول ارجعوا قد  
غفرت لكم الحديث . (مشکراۃ : ص ۱۸۲ ج ۱)

اس حدیث میں عید کو جاتے ہوئے دعا کا ذکر ہے۔ تکبیرات بھی معنی دعا ہیں۔ کیوں کہ رب کریم کی شناس و تکبیر بھی دعا ہے۔

الغرض اتنی متنوع اور متعدد متفقہ دعاویں کی موجودگی میں « دعوتهم » کے لفظ  
کو سعوف زمانہ دعا پر محول کرنا قرین قیاس نہیں۔ البتہ دیگر تمام نمازوں کے بعد دعا مانگنا  
چونکہ مستحب ہے۔ اس عموم کے تحت داخل کرتے ہوئے اگر نماز عید کے بعد بھی دعا کر لی جلتے  
تو گنجائش ہے۔ لیکن خطبہ کے بعد دعا کرنا کسی طرح بھی ثابت نہیں۔

فقط واللہ اعلم

بندہ عبیر استار عقا اللہ عنہ تیس الاف قاری خیل المدارس مدنیان

۱۹ / ۳۰۳ھ

محترمی و محترمی حضرت مولانا مفتی عبدالستار صاحب  
السلام علیکم درحمۃ اللہ و برکاتہ۔

بعد ادب عرض ہے کہ آپ کا فتویٰ ہمارے استفتاؤں باہت "دعا عید" کے جواب میں موصول  
ہوا۔ کہ آپ نے نمازوں عید کے بعد دعا کی گنجائش تمام نمازوں کے بعد دعا پر قیاس کر کے نکالی  
ہے۔ حب کہ خود مقتیں علیہ لعینی دعا بعد الفرض احادیث و فقہ سے ثابت نہیں۔ بلکہ فقہاء رونے  
فرضوں کے بعد حب کہ سنن باقی ہوں، دعا کو مکروہ و بدعت لکھا ہے۔ "خلاصة الفتاوی"  
میں ہے۔ "ويحکر الدعاء بج ساعۃ بعد الفراغ" اسی طرح "بزاۃ"  
اور "مدخل" وغیرہ میں بھی تصریح موجود ہے۔

نیز نمازوں اور خطبہ کے درمیان فصل بالدعاء احمدات فی الدین معلوم ہوتا ہے۔ حب کہ خطبہ  
کے بعد بوجہ اعمال عید کمل ہونے کے باحت و استحسان معلوم ہوتا ہے۔ نیز حضرت شاہ صاحب  
رحمہ اللہ تو فرماتے ہیں کہ مکتوبات کے بعد دعوات سنن و نوافل کے بعد دعوات پر قیاس ہے۔

لاحظہ ہو ” فیض الباری : ج ۴ ص ۲۱ -

نیز حب تک اس بات کا ثبوت نہ ہو کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یا نبیر القردان میں کسی نے  
بھی نمازِ عید اور خطبہ کے درمیان کسی تیسرے عمل سے فصل کیا ہو یہ دعا کس طرح مستحسن اور صحیح  
ہو سکتی ہے۔ ہمیں قوی اندیشہ دعا بعد الصلوٰۃ پر ہے۔ نہ بلکہ خطبہ پر اپنے غور فرمائے جواب سے  
سلطان فرمائیں۔ اردو کے فتاویٰ میں قطعاً محل نظر ہیں۔ والسلام مع الکرام  
المستفتی : الاشقر محمد زاول خاں عفاف اللہ عنہ

حوالہ نمبر ۲۳۶/۳۰ : ۶۳/۳۰۳ /۱۴۰۳ھ

فالرض کے بعد دعا، حدیث و فقہ سے فی الجبلہ ثابت ہے۔

الجبلہ

۱: قال صلیت مع رسول اللہ علیہ وسلم الفجر فلما سلم  
انحرف ورفع يدیه ودعا الحدیث اخرجہ ابن ابی شیبہ کذا  
فی معارف السنن : ج ۳ ص ۱۲۲ ) -

۲: عن ابی هریرة رضى الله عنه ان رسول الله صلی الله علیہ وسلم  
رفع يديه بعد ما سلم ولو مستقبل القبلة فقال اللهم  
خُلصَ الوليد بن الوليد اه قال يعقوب هذا حدیث صحيح ( ۲ )  
اور معاشر السنن ہی میں علامہ نووی رح وغیرہ سے فالرض کے بعد دعا کا استحباب نقل کیا ہے۔  
خلاصة الفتاوی وغیرہ کی عبارات لبقیہ صفحہ نقل کی جائیں تاکہ ان پر غور کیا جاسکے۔

حجب فالرض اور سنن کے مابین دعا، اور اوراد کا پڑھنا احداث فی الدین نہیں بلکہ فقہاء روح  
کی ایک جماعت نے اس کی اجازت دی ہے۔ تو عید کے بعد یہ داد احداث ہے کیوں کہ قرار دیا جائے  
گا۔ دعا کو نماز کے تابع میں شمار کیا جائے گا نہ کہ جنبی۔

حضراتِ محدثینؒ کی ایک جماعت نے دتر کے بعد نوافل کی یہ توجیہ کرتے ہوئے حدیث  
”اجعلوا آخر صلوٰۃکم باللیل و ترًا“ کے ساتھ اس کی تطبیق بیان فرمائی  
ہے کہ یہ نفل دتر کے تابع ہیں۔ گویا کہ مستقل نماز نہیں۔ اسی لئے حدیث اجعلوا انہ کے  
خلاف نہیں۔ (کما فصلہ الشوکانی فی النیل ج ۳ ص ۳۳ و ابن القیم فی المدی ) -

تاہم اگر کسی کو پسند نہ ہو۔ تو ہم نے اس دعا کو نہ فرض کھا کھانا واحب نہ سنت بلکہ صرف یہ

کہا تھا کہ "گنجائش" ہے۔ اعمالِ عید کا مکمل ہو جانا ہی اس تھان دعا، بعد از خطبہ کے لئے کافی نہیں بلکہ اس اجتماعی عمل کو مشروع و محسن قرار دینے کے لئے فی الجملہ حدیث وغیرہ سے ثبوت چاہئے۔ بعد از نماز کے لئے تو کسی درجہ میں ثبوت موجود ہے۔ اور بعد از خطبہ کے لئے اتنا بھی نہیں پس احتراز چاہئے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ ۲۶/۳/۲۰۰۴ء

## عند الاحناف عیدین میں تکبیرات زوالہ حجہ ہیں

عیدین کی تکبیروں کی تعداد کتنی ہے؟ ایک صاحب نے اعتراض کیا ہے کہ یہ تکبیریں بارہ ہیں اگرچہ کا کوئی ثبوت ہو تو پیش کیا جائے۔ براد کرم مدل جواب سے نوازیں۔؟

**الحج** عیدین میں تکبیرات زوالہ عنہ الاحناف حجہ ہیں۔ صحابہ کرام علیہم الرضوان سے صحیح سند کے ساتھ متعدد اقوال منقول ہیں۔ احناف نے حجہ والی روایت کو بہ چند وجہ قوی ہونے کی بناء پر اختیار کیا ہے۔

— عن أبي عائشة رضي الله عنه أن سعيد بن العاص سأله أباً موسى رضي الله عنه

فَهَذِهِ رِبْطَةٌ كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَكْبُرُ  
فِي الاضحى وَ الْفَطْرِ فَقَالَ أَبُو مُوسَى رضي الله عنه كَانَ يَكْبُرُ أَرْبَعَاتَكَبِيرٍ  
عَلَى الْجَنَائِنِ فَقَالَ حَذِيفَةَ رضي الله عنه صَدَقَ فَقَالَ أَبُو مُوسَى رضي الله عنه كَذَلِكَ  
كُنْتَ أَكْبَرَ فِي الْبَصْرَةِ حِيثُ كُنْتَ عَلَيْهِمْ أَهْرَافَ أَبُو دَاوُدَ  
بِيْهْقِيُّ، أَبْنَ أَبِي شِبَّةَ (از او حجز ج ۲ ص ۲۵۹)۔ قال النيموي  
اسناده حسن۔

— عن محمد بن سعيد قال قدم سعيد بن العاص في ذي الحجة فارسل  
إلى عبد الله وحذيفة رضي الله عنهما وابن مسعود الانصاري رضي الله عنهما وابي موسى  
الاشعري رضي الله عنهما فسألهم عن التكبير فاسندوا امرهم إلى عبد الله  
قال عبد الله ي يقوم فيكبّر ثم يكبّر ثم يكبّر ثم يكبّر

فِقْرَأْ شَمْ يَكْبُرُ وَيَرْكُعُ وَيَقُومُ فَيَقْرَأْ شَمْ يَكْبُرُ تِسْعَ كَبُرٍ  
شَمْ يَكْبُرُ شَمْ يَكْبُرُ الرَّابِعَةُ شَمْ يَرْكُعُ - ( مصنف ابن  
ابي شيبة ) -

— عن عبد الله بن الحارث قال صلى الله عباس رضي يوم  
عيد فكبّر تسعة تحكيرات خمساً في الأولى واربعاً في الآخرة . اهـ  
( رواه أبو بكر في مصنفه وقال الحافظ في التلخيص أسناد  
صحيح ) -

— عن أبي عبد الرحمن قال حدثني بعض أصحاب رسول الله  
صلى الله عليه وسلم قال صلى الله عباس رضي يوم عيد فكبّر اربعًا ثم أقبل علينا بوجهه حين  
انصرف فقال لا تنسوا كتكبير الجنائز واستار باصابعه  
دقبض ابهامه . اهـ ( قال الطحاوي فهذا حديث حسن  
الأسناد ) -

— صحابة كرام عليهم الرضوان میں سے حضرت ابن سعود رضی ، ابو نویسی اشعری رضی ، خلفیہ بنے  
الیمان رضی ، عقبہ بن عامر رضی ، ابن زبیر رضی ، ابو سعید بدرا رضی ، ابو سعید خدری رضی ،  
براہ بن عاذب رضی ، عمر بن الخطاب رضی ، اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے  
بھی یہی منقول ہے۔ ( راجع ج ۲ : ص ۲۵۰ ) .

— طبقہ تابعین میں سے حضرت حسن بصری رح ، ابن سیرین رح ، سفیان ثوری رحمہم اللہ  
علیہم اجمعین کا بھی یہی مسلک تھا۔ لہذا چند تکبیروں کو بلا ثبوت کہنا بحال فاحشہ ہے یا دیدہ و  
دستہ خلاف واقعہ کہنا ہے۔ فقط واللہ اعلم

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ  
مفتی خیر المدارس ملٹان  
۲۴ مئی ۱۴۰۰ھ

ابحاث صحيح  
بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ  
رئیس الافتاء خیر المدارس ملٹان

## اگر امام نے چھ سے زائد تکبیریں کہیں تو نماز ہو گئی یا نہیں

امام صاحب نے عید الفطر کی نماز پڑھاتے ہوتے، زور سے نیت کرتے ہوئے گیرہ تکبیروں کا اعلان کیا اور کہیں۔ جب نماز ختم ہوئی تو لوگوں نے ان سے ذکر کیا تو کہنے لگے کہ ”میں سلام کی گھرائی میں چلا گیا تھا اور تم کو پستہ نہیں“ کیا نماز صحیح ہو گئی یا نہ؟ نماز ہو گئی۔ مگر تکبیراتِ زوائد عنده الاحساف چھ ہیں۔

الْجَوَابُ

و يصلی اللہ علی امام بھم رکعتین مثنیاً قبل الزوائد

وہی ثالث تکبیرات فی کل رکعۃ ولو زاد تابعہ الى ستة عشر لافٹہ مأثور اہ در مختار علی الشامیہ : ج ۱ : ص ۹۷)

فقط واللہ اعلم

الجواب صحیح

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

بندہ عبد الرسٹا عفان اللہ عنہ

منقی خیر المدارس ملکان ۲۵، ۱۳۹۶ھ

## تکبیراتِ زوائد کے بعد شامل ہونیوالا تکبیرات کب کہے؟

نمازِ عید میں تکبیراتِ زوائد کے بعد کوئی شخص امام کے ساتھ رکوع میں شرکیں ہوا تو یہ تکبیرات کس وقت کہے؟ اور اگر کوئی دوسری رکعت یا تشهد میں شرکیں ہوا تو وہ تکبیرات کس وقت کہے؟

۱- اگر یہ امام کے تکبیرات کہنے کے بعد ملا ہے تو شامل ہوتے ہی تکبیرات

الْجَوَابُ

۲- اگر دوسری رکعت میں ملا ہے تو پھر جب اُنھوں کے پہلی رکعت ادا کرنے نہیں تو قراۃ کے بعد تکبیریں کہے۔ ۳- اگر اس حالت میں پہنچا کہ امام رکوع میں بنتے تو اگر غالب خیال یہ ہو کہ امام کے رکوع سے اُنھنے سے پہلے تکبیرات کہے ہوں گا تو کہہ کر رکوع میں جاتے درد رکوع میں ہا کر کہہ لے۔

نام۔ اگر رکوع میں تبحیریں پوری ہونے سے پہلے امام رکوع سے اٹھ جاتے تو یہ بھی اٹھ جاتے بقیہ تبحیرت ساقط ہو جائیں گی ۵۔ اگر امام کو رکوع کے قیام میں پایا جائے تو اب تبحیریں نہ کہے بلکہ جب یہ رکعت قضا کرے گا تو اس میں کہہ لے۔ قالَ فِي الْعَلَايَةِ وَلَوْ ادْرَكَ الْمُؤْمِنُ الْإِمَامَ فِي الْقِيَامِ  
بعدها كبرٌ كبرٌ فِي الْحَالِ بِرَأْيِنَفْسِهِ لَا نَهْ مُسْبُوقٌ۔ وَلَوْ  
سَبَقَ بِرَكْعَةٍ يَقْرَأُ ثُمَّ يَكْبِرُ لَثُلَّاً يَتَوَلَّ التَّكْبِيرَاتِ (درخت)  
وَفِي الشَّاهِيَّةِ (قوله فِي الْقِيَامِ) اى الذی قبل الرکوع۔ اما لو ادرکہ را کھاً فان غالب علی ظنه ادراکہ فِي الرکوع کبر قائمًا برأی نفسه ثم رکع والارکع وکبر فِي رکوعه خلا فالابی یوسف۔ ولا يرفع يديه لأن الوضع على الركبتين سنة في محله والرفع لا في محله۔ وان رفع الإمام راسه سقط عنه ما باقى من التكبير لثلا تفوته المتابعة۔ ولو ادرکہ فِي قیام الرکوع لا یقضیها فيه لأنہ یقضی الرکعة مع تکبیراتھا۔ فتح دبداع اہ (شامی ص ۸۱)۔ فقط والث عالم ، محمد انور غفرلہ ، ۱۳۰۷ / ۱۰ / ۱۴

### عید کا خطبہ پہلے پڑھ دیا تو عید کا حکم

ایک دیہاتی امام صاحب عید کے مسائل سے نادا قف تھا اُس نے جمعہ کی طرح عید کا خطبہ پہلے پڑھ دیا اور بعد میں نمازِ عید پڑھائی؟

اللهم لا جزء

امام صاحب نے خلاف افضل کیا خطبہ بہر حال ہو گیا اعادہ کی حاجت نہیں

لَوْ خَطَبَ قَبْلَ الصَّلَاةِ جَازَ وَتَرَكَ الْفَضْيَلَةَ وَلَا تَعَادُ وَمُثْلَهُ

فِي الْمَسَكِينِ اہ (طہزادی ص ۲۸۸)۔ فقط والث عالم ، محمد انور عفان اللہ عنہ

## عیدگاہ جاتے ہوتے تجدیرات جھرًا پڑھیں یا سراً

نماز عید الفطر کے لئے عیدگاہ جاتے ہوتے تجدیرات تشریق آہستہ آواز سے پڑھی جائیں یا اُپنی آواز سے۔

**ابو جعفر** امام صاحب سے منقول ہے کہ آہستہ پڑھیں اور علامہ شیخ قاسم نے بھی اسی قول کو ترجیح دی ہے۔ یہی معمول بنایا جائے۔

وَيَوْمُ الْفِطْرِ لَا يُجَهَّرُ بِهِ عِنْدَهُ وَعِنْدَهُمَا يُجَهَّرُ وَهُوَ رَوْاْيَةُ عَنْهُ  
وَالْخَلَافُ فِي الْإِفْضَيْلَةِ إِمَّا الْكَرَاهَةُ فَمُنْتَقِيَّةٌ عَنِ الظَّرْفَيْنِ أَوْ  
وَقَدْ ذَكَرَ الشِّيْخُ قَاسِمٌ فِي تَصْحِيحِهِ أَنَّ الْمُعْتَدِلَ قَوْلُ الْإِمَامِ أَوْ  
شَامِيْ صَبَّحٌ (۲۸)۔

### پہلے دن عید الفطر نہ پڑھ سکیں تو دوسرے دن پڑھنے کا حکم

اگر نماز عید الفطر عیکے دروز کسی عذر کی بنت پر آواز کی جاسکے تو کب تک ادا کرنے کی کجا شر ہے؟

**ابو جعفر** اگر کوئی ایسا معقول عذر پیش آجائے کہ عید الفطر کی نماز عید کے دن ادا نہ کر سکیں مثلاً چاند کی گواہی زوال کے بعد ملی یا ایسے وقت میں ملی کہ لوگوں کا اجتماع مشکل ہو تو اگلے دن زوال تک پڑھ سکتے ہیں، دوسرے دن بھی نہ پڑھ سکیں، تو پھر نہ پڑھیں۔

وَتَؤْخِرُ صَلَاةَ عِيدِ الْفِطْرِ إِلَى الْخَدَا إِذَا مَنَعُوهُمْ مِنْ أَقَامَتْهَا عِذْرٌ  
بَأْنَ غَمْ عَلَيْهِمُ الْهَلَالُ أَوْ شَهَدَ عِنْدَ الْإِمَامِ بَعْدَ الزَّوَالِ أَوْ قَبْلَهُ بِحِيثِ  
لَا يَكُنْ جَمْعُ النَّاسِ قَبْلَ الزَّوَالِ أَوْ صَلَاهَا فَيَوْمَ عِنْيمٍ فَظَهَرَ  
إِنَّهَا وَقَعَتْ بَعْدَ الزَّوَالِ وَلَا تَؤْخِرْ بَعْدَ الْعَدْ (عَالِمِيْ ۲۷)

فقط والرَّاعِمُ، احْفَرْ مُحَمَّدُ الْوَرْعَفَا اللَّهُ عَزَّزَهُ

خطبۂ عیدین کے درمیان چندہ کرنا : بعض جگہ دستور ہے کہ جب امام عید کا خطبہ شروع کرتا ہے تو دو آدمی چادر لیکر صفوں کے آگے سے گزرتے ہوتے چندہ کرتے جاتے ہیں کیا یہ درست ہے؟

الحمد لله رب العالمين  
البِحْرَاجُ  
منع ہے۔ فقط داللہ اعلم،  
بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ، ۹۵/۱۰/۱۲

---

عیدین میں مسنون قراءت : نمازِ عیدین میں کون سی سورتوں کی قراءت سنت ہے؟

الحمد لله رب العالمين  
البِحْرَاجُ  
سورة اعلیٰ اور سورۃ غاشیہ کا پڑھنا سنت ہے مگر اس قدر عمول نہ بنا لیں کہ لوگ اپنی کو ضروری سمجھ لیں اور کسی اور سورت کو پڑھنا درست نہ سمجھیں ویقرأ بالجمعة (در مختار)

(قوله يقرأ بالجمعة) ای کا القراءة في صلوٰة الجمعة لما

. روى أبوحنيفة انه صلى الله عليه وسلم كان يقرأ في العيدين

ديوم الجمعة الاعلى والغاشية كما في الفتح. وقال في البدائع فان تبرك

بالاقتداء به صلى الله عليه وسلم في قراءتهما في اغلب الاوقات

فحسن لكن يذكر ان يخذ هما حتما لا يقرأ فيها غيرها لما ذكرنا

في الجمعة اهـ (شامی ص ۸۸). فقط داللہ اعلم،

محمد انور عفاف اللہ عنہ

عید کے دن ہر ایک کے لئے نہماً مستحب ہے

اگر ایک آدمی غذر کی بناء پر عید کی نماز کے لئے نہیں باسکتا کیا اُس کے لئے بھی عید کے دن غسل کرنا مستحب ہے؟

**الْبَوْجَاج**

اسر کے لئے بھی عنسل کرنا مستحب ہے۔ وندب ان یغتسل (تقىم انه للصلوة  
لأنه صلى الله عليه وسلم كان یغتسل يوم الفطر ويوم النحر (مرق)  
قوله (وتقدم انه للصلوة) ذكر السرخسى عن الجواهر یغسل بعد الفجر  
فإن فعل قبله أجزأه وليستوى في ذلك الذاهب إلى الصلوة والقاعد لأنه  
يوم ذيئنة واجتماع بخلاف الجمعة قال السروجي وهذا صحيح وبه  
قالت المالكية والشافعية كما في الحلبى واختار فى الدرر ال熹انى كون  
العنسل والنظافة فيه لليوم فقط وعلمه فى النهر بان السروج فيه عام  
فیندب فيه التنظيف لكل قادر عليه صلی ام لا اھو - طهطاوى ص ٢٨٩ -  
فقط والثراعلم ، محمد النور ١٣٩٨ / ٣ / ١٨

**فاتحہ پڑھنے کے بعد تبحیرات یاد آئیں :** اگر امام نے نمازِ عید میں پہلی تبحیر کہہ کر قرأت شروع کر دی اور سورہ فاتحہ پڑھ لی۔ اب اس کو یاد آیا کہ تبحیرات زدائد حضور طught گئی ہیں تو اس صورت میں شرعاً کیا مسئلہ ہے؟

کیا عید الاصھی کی نماز کے بعد گھر آکر نوافل پڑھنا مُستحب ہے ؟

بعض لوگوں سے سناتے ہیں کہ عیدِ الاضحیٰ کے بعد گھر آکر چار رکعت پڑھنا مسحتب ہے کیا یہ درست ہے؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** دُرست ہے۔ عالمگیری میں ایسے ہی ہے۔

الْمُتَّهِبُ إِنْ يَصْلُ ارْبَعًا بَعْدِ الرَّجُوعِ إِلَى مَنْزِلَةِ كَذَا

فِي الْزَادِ أَهْ (عالمگیری ص ۱۷۲) فقط واللّٰہ اعلم ، محمد انور غفرلہ

## عیکے چاند کے بارے میں رویہ کی خبر کا حکم

عید الفطر کے موقع پر بہت سے مقامات میں اختلاف ہو جاتا ہے اور اس کی اصل وجہ رویہ کی خبریں ہوتی ہیں اس لئے اس ضمن میں چند سوالات دریافت طلب ہیں । ۱۔ کیا صرف رویہ پاکستان کے اعلان پر عید الفطر کا حکم دیا جا سکتا ہے خاص کر جبکہ خبر نشر کہ نیوالی عقیلہ سعود نامی عورت ہے ۔

۲۔ موجودہ دور میں ٹیلیفون تار وغیرہ اس سلسلہ میں کہاں تک معتبر ہیں ۔

۳۔ ایک مقام پر متعدد اطراف سے فون کے ذریعہ کسی عالم ثقہ کو عید الفطر کی اطلاع پہنچ جاتی ہے جس کی بتا پر عید کا اعلان کرتے ہیں کیا یہ جائز ہے ؟ اور اگر کسی اور مقام سے بذریعہ فون اس عالم ثقہ سے رابطہ قائم کر کے اس ایک ہی قاضی یا عالم کی خبر سن لیتے ہیں تو کیا وہ اپنے شہر میں عید الفطر کا حکم دے سکتے ہیں ؟ جبکہ ایک فون ہو خبر نانے والا صرف وہی ایک قاضی ہو ۔

۴۔ اگر ایک جگہ کے عالم دین اُس دوسری جگہ جہاں فون کے ذریعہ اعلان کر چکا ہے چلا جائے تو شریعت کے مطابق کس طرح اُس سے ثبوت حاصل کرے کیا باقاعدہ شہادت لے کر یا صرف متعدد مقامات سے فون کی خبر سن کر اپنے لئے وہ عالم دین گنجائش مہما کر سکتا ہے ؟

۵۔ اگر کسی جگہ بلکہ اس علاقے میں کہیں چاند نظر نہ آیا تو شریعت میں کہاں تک اجازت ہے کہ ضرور ہی اس رات دوڑ دھوپ کرے اور عید کی خبر لے آئے اور کتنی دُور جا سکتا ہے اور کتنی کوشش کرنی چاہئے کیا یہ کوشش کرنا رات کو بھاگنا وغیرہ ضروری ہیں تاکہ دوسرے دن ضرور ہی عید منانی جائے ؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** عید الفطر کے لئے حسب قاعدةٰ فقہا رجکہ مطلع صاف ہو تو جمیع غیر کی رویت ضروری ہے ورنہ دو عادل ثغۃ ادمیوں کی شہادت پر قاضی یا حاکم یا شہر کا مستند عالم اعتماد کرتے ہوئے فیصلہ عید الفطر کے سکتا ہے۔ اور اگر کسی شہر یا علاقہ میں مذکورہ بالاطری سے ثبوت ہم نہیں ہوا تو محض ریڈیو کے اعلان پر خصوصاً اس دور میں جبکہ حکومت کی طرف سے بتوسطِ محدث علماء رُویت ہلال کا کوئی اہتمام نہیں بلکہ محض افواہوں کی بناء پر اعلان کا خطہ لاحق ہے۔ عید کرنا جائز نہیں ہے ہاں اگر کسی دوسری جگہ جہاں تک اختلاف مطالع کا اعتبار نہیں ہے چنان نظر آیا اور وہاں سے شرعی قواعد کے مطابق اطلاع پہلی جگہ پہنچ گئی تو پھر یہاں کے لوگوں کو عید کرنا ضروری ہو گا۔ شرعی قواعد کا مطلب ہے کہ شہادت علی الشہادت یا استعاضۃ او تواتر اخبار سے رویت کا عالم شہر والوں کو ہو جائے ان خبروں کے ساتھ ریڈیو کی اطلاع کو تائید اُبتوں کر لینے کی بھی گنجائش ہے۔

۲۔ ٹیلیفون اور تاریخ بر کے درجہ میں معتبر ہیں جہاں تک خبر معتبر ہے وہاں تک ان پر اعتماد کیا جاسکتا ہے اور شہادت کے باب میں غیر معتبر ہیں ہاں استفاضہ اور تواتر میں مفید ہو سکتی ہیں۔

۳۔ پہلے عالم کے لئے جائز ہے کہ جب اسے لبطیق شرعی رویت ہلال حاصل ہو عید الفطر کرے۔ لیکن دوسرے شہر کے لوگوں کو اس عالم سے ایک فون کے ذریعہ پر اکتفا کرنا جائز نہیں ہے بلکہ ضروری ہے کہ دوسرے شہر کا عالم دو عادل گواہوں کی شہادت یا پہلے عالم کے فیصلہ پر دو عادل گواہوں کی شہادت یا استفاضہ اخبار پر اعتماد کرتے ہوئے عید منانے کا فیصلہ کرے۔

۴۔ عید الفطر کا چاند ہو یا کوئی اور اس کے لئے دوڑ دھوپ کرنا اور تحقیق کرنا ضروری ہے جہاں تک ہو سکے اس میں کوئی حد بندی اور تحدید نہیں۔ فقط دال اللہ عالم،

محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ،

**عید سے پہلے نوافل پڑھنے کا حکم :** عیدین کی نماز سے پہلے نماز اسٹریکے بھے ہے۔

**البخاری** عیدین کی نماز سے پہلے کوئی نوافل نہ پڑھیں زگھر میں زعیدگاہ میں حتیٰ کہ عورت نے بھی اگر چاشت کی نماز پڑھنی ہو تو امام کے عید سے فارغ ہونے کے بعد پڑھے۔

ولَا يَنْفُلُ قَبْلَهٖ مَا مُطْلَقًا يَتَعَلَّقُ بِالْتَّكْبِيرِ وَالْتَّنْفِلِ (در منمار) يَتَعَلَّقُ بِالْتَّكْبِيرِ وَالْتَّنْفِلُ الْمَرَادُ التَّعْلُقُ الْمَعْنُوِيُّ إِذَا أَنَّهُ قِيدٌ لِّهُمَا فَمَعْنَى الْأَطْلَاقِ فِي التَّكْبِيرِ إِذَا سَوَاءَ كَانَ سِرًاً أَوْ جَهْرًاً وَفِي التَّنْفِلِ سَوَاءَ كَانَ فِي الْمَصْلِيِّ الْفَاقِدِ أَوْ فِي الْبَيْتِ فِي الْأَصْحَاحِ وَسَوَاءَ كَانَ مَمْنُونًا يَصْلِي العِيدَ أَدَلَّ حَتَّىٰ أَنَّهُ أَمْرًا إِذَا أَرَادَتْ صَلَاةَ الْضَّعْفِ يَوْمَ الْعِيدِ تَصْلِيهَا بَعْدَ مَا يَصْلِي الْأَمَامُ فِي الْجَمَانَةِ أَفَادَهُ فِي الْبَحْرِ شَامِ صبحٍ۔ فقط والله اعلم، احرقر محمد النور

## امام نے بے وضو عید پڑھادی تو کیا کیا جائے

اگر امام نے نمازِ عید پڑھادی، پڑھانے کے بعد پستہ چلا کہ امام کا وضو نہ تھا تو اس س صورت میں شرعاً کیا مسئلہ ہے؟

**البخاری** ایسی صورت میں اگر تو فوری پستہ چل جائے اور لوگ ابھی موجود ہوں تو وضو کر کے دوبارہ نمازِ عید ادا کر لیں اور اگر اب ان کو واپس لانا مشکل ہو تو شرعاً یہ کہا جائے گا کہ نماز ہو گئی۔

امام صلی اللہ علی غیر وضوء ثم علم بذلك قبل ان یتفرق الناس تو ضاً و یعیدون و ان تفرق الناس لم یعد بهم وجائز صلوتهم صيانة المسلمين و اعمالهم اه (شامی صفحہ ۸۳)

نقطہ واللہ اعلم ،

محمد انور غفرلہ

۱۰ / ۳ / ۱۳

## جونماز کا عادی نہ ہوا سر کا عیدین میں شرکیک ہونا

جو آدمی کبھی نماز پڑھنے کا عادی نہ ہو وہ عیدین میں شرکیک ہو سکتا ہے یا نہیں ؟

**الْجَوابُ بِالْحَقِيقَةِ** عیدین کی نماز جہاں واجب ہے وہاں اس کو بھی ضرور پڑھنی چاہئے

**الْجَوابُ بِالْحَقِيقَةِ** البتہ فرائض کا ترک بہت بڑی معصیت ہے ان کی ادائیگی کا اہتمام ضروری ہے سابقہ نمازوں کا حساب لگا کر ان کا قضاۓ کرنے ضروری ہے۔

نقطہ واللہ اعلم ، محمد انور عفان اللہ عنہ

**عید گاہ میں حادث لاحق ہو جائے تو تیم کا حکم**

اگر کسی کو عید گاہ میں نمازِ عید سے قبل حادث لاحق ہو گیا۔ اب اگر یہ دضو کرتا ہے تو نمازِ عید فوت ہونے کا خطرہ ہے کیا یہ آدمی تیم کر کے نمازِ عید میں شامل ہو سکتا ہے ؟

**الْجَوابُ بِالْحَقِيقَةِ** اگر دضوء میں مشغول ہونے سے نماز فوت ہونے کا اندیشه ہو تو تیم کر کے نماز میں شامل ہو جائے۔

رجل أحدث في الجبارة قبل الصلوة إن خاف فوت الصلوة لو  
اشتغل بالوضوء كان له أن يصلى بالتيمم بلا خلاف اهـ

(فتاویٰ قاضی خاں ص ۸۸)

نقطہ واللہ اعلم ، محمد انور عفان اللہ عنہ

## عیدین کے لئے تیم کر سکتا ہے یا نہیں ؟

پانی موجود ہے عید کی نماز ہو رہی ہے۔ تیم کے ساتھ نماز پڑھ سکتا ہے یا نہیں ؟

**الجواب** اگر مطلقاً صلوٰۃ عید فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو بجائے وضوء کے تینم سے  
ادا کرے۔ التیہم لصلوٰۃ العید و لا یجوز للهقتدی اذا لم  
يختفف الصلوٰۃ لتو عوضاً و إلا یجوز الخ (عالیگیری ج ۱۱)۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد انور، مفتی خیر الدارس، مлан

الجواب صحیح ،  
بندہ عبدالستار عفان الرعنہ  
۱۴۰۳ھ - ۱۴ صفر ۱۴۰۳ھ

---

## عید کے روز ایک دوسرے کو کہنا اللہ قبول کرے

عیدین کے روز ایک دوسرے کو یہ کہنا کہ اللہ پاک قبول کرے یہ درست ہے یا نہیں؟  
ایسا کہنے میں کوئی صرخ نہیں۔

**الجواب** اختلف في قول الرجل لغيره يوم العيد تقبل الله هنا  
ومنك..... والاظهار أنه لا بأس به لما فيه من الا شرح  
(بکیری ص ۵۶)

فقط واللہ اعلم ، محمد انور ۱۴۰۳ - ۱۴ صفر ۱۴۰۸ھ

---

**الجواب** روزہ رکھ کر عید پڑھانا : ۲۹ رمضان کے بعد چاند دیکھنے کی  
تھا مگر چاند نظر نہیں آیا۔ تراویح وغیرہ کے بعد پتہ چلا کہ بعض مواضعات پر چاند  
نظر آیا ہے مگر ہمارے مولوی صاحب نے ان خبروں پر اعتبار نہ کیا اور روزہ رکھ کر  
لگوں کے مجبور کرنے سے عید بھی پڑھادی تو کیا یہ درست ہے؟

**الجواب** صورتِ مسئول میں مولوی نور محمد صاحب نے یہ تو درست کیا کہ محض لوگوں  
کی خبروں پر افطار نہیں کیا بلکہ روزہ رکھا لیکن روزہ رکھا تھا تو ماز  
عید البفطر پڑھنی جائز نہ تھی زمانہ عید الفطر نادانی اور لاعلمی پر مبنی ہے اس پر شرعاً

کوئی حد یا تعزیر نہیں ہے اور زایسا امام قابلِ معزولی ہے۔ فقط دالہ اعلم ،

الجواب صحيح ،  
بندہ محمد عبد اللہ غفران

بندہ خیر محمد عفاف اللہ عنہ  
۲۰ شوال سنہ ۱۴۲۷ھ

## امام مَرْدُوں کو مسجد میں عید پڑھا کر گھر میں عورتوں کو عید نہیں پڑھا سکتا

دیہات کے امام مسجد نے مسجد میں عید کی نماز پڑھائی پھر گھر میں جو عورتیں آئیں ہوئیں تھیں پھر ان کو پڑھائی کیا یہ شرعاً درست ہے یا نہیں ؟

**الجواب صحيح** عورتوں پر عیدین واجب نہیں وہ اگر پڑھیں گی تو یہ نفل ہونگے اور نفل جماعت کے ساتھ پڑھنا مکروہ ہیں۔ لا يصلی التطوع بالجماعة

هـ خـلـاقـيـامـ رـمـضـانـ وـ كـسـوفـ الشـمـسـ الـبـدـائـعـ صـبـحـ ۲۰۱۱ التطوع بالجماعة

إذا كان على سبيل التداعى يكره (هندیہ صبح)

رمضان ای یکرہ ذلك لو على سبيل التداعى بـان يقتدى اربعـةـ بـواحدـ

كـمـاـ فـالـدـرـ (در مختار) قال شمس الامان الحلواني ان كان سوى

الدامـ ثـلـثـةـ لـاـ يـكـرـهـ بـالـاتـقـاقـ وـ فـ الـأـرـبـعـ اـخـتـلـفـ الـمـشـائـخـ وـ الـاصـحـ

انـهـ يـكـرـهـ هـكـذـاـ فـ الـخـلاـصـةـ (عالـمـگـرـیـہـ) فقط دالہ اعلم ،

محمد انور عفاف اللہ عنہ

## عید الاضحیٰ بے وضو پڑھی گئی تو قربانی ہو گئی یا نہیں ؟

امام نے نمازِ عید پڑھادی اس کے بعد بعض لوگوں نے قربانی کر لی۔ زوال کے بعد علم ہوا کہ امام صاحب نے نمازِ عید بغیر وضو کے پڑھادی ہے اس صورت میں جن لوگوں نے قربانی کر لی انہی قربانی درست ہو گئی یا نہیں ؟

**الجواب** قربانی درست ہو گئی مگر اگلے دن عید کی نماز حب معمول آدا کریں۔

امام حسین بالناس صلوٰۃ العید یوم الفطر علی غیر وضوء فعلم بذالک قبل الزوال اعاد الصلوٰۃ وان علم بعد الزوال خرج من الغد وصلی فان لم یعلم حتى ذلت الشمس من العند لم یخرج

وان كان ذالک في عيد الاضحی فعلم بعد الزوال وقد ذبح الناس جاز ذبح من ذبح و یخرج من الغد ويصلی اهـ۔

(فتاویٰ عالمگیری ص ۷۷) - فقط والله اعلم ، محمد انور غفرلہ

**الجواب** جو نماز ہو چکنے کے بعد عید کا ہ پہنچا وہ بطريق ذیل چار نفل پڑھ لے۔

زیارتی وغیرہ کے عید کا ہ پہنچا تو لوگ فارغ ہو کر عید کا دے لوٹ رہے تھے۔ آیا زید بھی لوٹ آئے یا کچھ نہیں پڑھ لے۔

**الجواب** زید بترتیب ذیل چار نفل پڑھ لے۔ ومن خرج الى الجناة ولم يدرك الامام في شيءٍ من الصلوٰۃ ان شاء انصرف الى بيته وان شاء صلى ولم ينصف والا فضل ان يصلى امر بعافتكون له صلوٰۃ الضحى لماروى عن ابن مسعود فانه قال من فاتته صلوٰۃ العید صلى امر بعمرکاتٍ يقرأ في الاولى سبعم اسم ربک الاعلى وفي الثانية والشمس وصححاً وفي الثالثة واليام اذا يغشى وفي الرابعة والضحى وروى في ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعداً جميلاً ونواباً جزيلاً اهـ (قاضی خالص ۸۸) فقط والله اعلم  
فقریب محمد انور عفان اللہ عنہ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
۰۲۰

کُلْ نَفِسٍ ذَا لَفْتَرَ الْمَوْتِ شُو

إِلَيْنَا تَرْجِعُونَ {سورة عنكبوت} [القرآن]  
پارہ ۲۲

ہ جسکے جی لگانے کی دُنیا نہیں ہے  
یہ عبرت کی جا ہے متاثنا نہیں ہے



خیر الفتاویٰ

(جلد سوم)

# غسل میت کے احکام

چھوٹے بچہ بچی کو ہر ایک غسل دے سکتے ہیں

دُو ماہ کی بچی فوت ہو گئی تو اس کو امام مسجد نے غسل دیا  
کیا یہ درست ہے۔ نیز امام مسجد صنیف العمر ہو تو  
کیا حکم ہے اور اگر سب وہ ہو تو کیا حکم ہے ؟ - ۲ : مرد کتنی عمر تک کی لڑکی کو غسل دے سکتا ہے۔  
۳ : اور ایسے ہی لڑکا میت ہو تو اسے عحدت غسل دے سکتی ہے۔ شرعاً کیا حکم ہے ؟  
انہ کو رہ بچی کو جو امام صاحب نے غسل دیا ہے اس میں کوئی حرج نہیں۔

**الْجَلِيلُ**

۴-۵-۶: جو بچہ ذکری حد شہوت کو نہ پہنچا ہو اس کو ہر ایک مرد و عورت غسل دے سکتا ہے۔ اور  
قریب البدون بچی کو مرد غسل نہیں دے سکتا خواہ کتنی عمر کا کیروں نہ ہو۔

وَ الصَّفِيرُ وَ الصَّفِيرَةُ إِذَا مَرِيَ بِلَفَاحِ الشَّهْوَةِ يُغْسِلُهُمَا الرِّجَالُ وَ النِّسَاءُ ۔

(شامیۃ : ج ۱ ص ۶۳۶) - فقط والله اعلم

ابواب صحیح : بنده عبد التاریخ عنہ اللہ عنہ  
محمد انور عفان اللہ عنہ ۲۶ / ۶ / ۱۳۰۲ھ

بیوی خاوند کو غسل دے سکتی ہے والا عکس  
میاں بیوی میں سے کوئی فوت ہو جائے تو دوسرے اس  
کو غسل دے سکتا ہے یا نہیں ؟

**الْجَلِيلُ**

بیوی خاوند کو غسل دے سکتی ہے ما تھبھی لگا سکتی ہے۔ خاوند صرف دیکھ سکتا ہے غسل  
نہیں دے سکتا اور نہ ہی بلا حائل چھوٹے سکتا ہے ۔ ویعنی زوجها من ضلها و مسها  
لَا مِنَ النَّظَرِ إِلَيْهَا وَهُنَّ لَا تَمْنَعُ مِنْ ذَلِكَ أَهْرَ (درخوار علی الشامیۃ ، ج ۱ ص ۶۰) فقط والله اعلم

اتقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

## حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو غسل دینے کی حقیقت

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارے میں مشور ہے کہ انہوں نے حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو خود غسل دیا تھا۔ یہ کس حد تک درست ہے؟

**الجواب** حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو غسل حضرت ام امین رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے دیا تھا میں لعاف و فرمادی تھے۔ قال في شرح المجمع لمصنفه فاطمۃ، رضی اللہ عنہا غسلہما ام امین حاضرته صلی اللہ علیہ وسلم و رضی عنہا فتحمل روایۃ الغسل لعلی رضی علی معنی التهییۃ والقیام التام باسبابہ اہ دشاحی ج ۱ ص ۸۰۳)۔

اور اگر یہ ثابت ہو جائے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ مباشر غسل تھے تو پھر یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خصوصیت پر محول ہے۔ ولئن ثبت الروایۃ فهو مختص به لقوله علی السلام حکل سبب و نسب بینقطع بالموت الاصبی و النسبی اہ (شامی ج اہنہ) فقط واللہ اعلم

احقر محمد انور عطا اللہ عنہ مفتی جامعہ نہیر الدارس ملتان

**غسل کیوقت میت کو کیسے لٹایا جاتے** ایک جگہ میت کو غسل دیتے وقت پاؤں قبلہ کی طرف اور سر مرشد کی طرف کیا گیا۔ کیا یہ درست ہے؟

**الجواب** ایسے بھی جائز ہے مگر سخت یہ ہے کہ قبلہ کی طرف منه ہو جیے قبر میں لٹایا جاتا ہے۔ در وکیفیۃ الوضع عند اصحابنا الوضع طولاً کافی حالة

المرض اذا اراد الصلوة بایماء ونهى من اختار الوضع لما یوضع فی القبر والاصح انه یوضع کانتیسٹر۔ اہ (عالملگیری ج ۱ ص ۸۱)۔ وجہ استحسان یہ ہے کہ بیت اللہ شریف ہر حال میں قبلہ ہے زندگی میں بھی اور بعد الموت بھی۔

روی ابو داؤد أن رجلا سأله رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن الكبار فمال

ہی تسع و ذکرہا الی ان قال واستحلال البيت قبل تکم احیاء و  
امواتا اه (امداد الفتاوی : ج ۱ ص ۲۰۰)۔

فقط والله اعلم

ابحواب صحیح : بنده عبد العزیز عفان اللہ عنہ -  
محمد انور عفان اللہ عنہ عنہ ۱۲/۵/۱۳۹۸

میت کو غسل دینے والے کیلئے غسل کا حکم کوئی مسلمان کسی میت کو غسل دیتا ہے۔ تو غسل دینے  
کے بعد شود کو غسل کرنا چاہئے یا نہ ؟

**الجواب**  
میت کو غسل دینے کے بعد غسل کر لینا ستحب ہے۔ مرافق میں ہے۔ و (یند ب)

عند الفتواع من حجامة و غسل میت خروجا للخلاف

من لزوم الغسل بهنما فقط والله اعلم -

ابحواب صحیح : بنده محمد عبد اللہ نائب مفتی ۱۳۰۶، ۱۴۵

ٹرک کے نیچے دب کر منبوی الول کو غسل و کفن دیا جائے کچھ آدمی ٹرک کے لئے سے ٹرک کے بوجھ  
تلے آگئے کیا یہ لوگ شہید ہیں ؟ اور

کیا ان کو غسل و کفن دیا جائے گا ؟

**الجواب** یہ لوگ اخروی شہید ہیں۔ دنیا میں ان پر عام میت کے احکام حاری ہوں گے۔ لہذا

انہیں غسل و کفن دیا جائے گا۔ لومات حتف انفہ او تردی من موضع او

احتراق بالسار اومات تحت هدم او غرق لا يكون شهیدا اى في حكم  
الدنيا والا فقد بشهد رسول الله صلی الله علیہ وسلم للغرق والحرق و  
المبطون والغريق بانهم شهداء فینا لوت ثواب الشهداء اه -

(بحر الرائق : ج ۲ ص ۷۱)۔ فقط والله اعلم

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی نجیر المدارس مدنیان

جہنم ریزہ ریزہ ہو جائے تو غسل و جنازہ کا حکم ۱، طہارت ہو کر نماز جنازہ کے لئے شرط ہے  
کسی عذر کی بناء پر ساقط ہوتی ہے یا نہیں ؟

مثلاً ایک آدمی آگل میں جل گیا۔ یاد ریا میں مرکہ چند دن بعد برآمد ہوا جس کا جسم سو جا ہوا اور بدبو کرتا ہے اور ہاتھ لگانے کے قابل نہیں۔ یا یہ گاڑی کے نیچے اس کا سارا جسم چور چور ہو گیا۔ یا اس کا اکثر یا کم جسم چور چور شدہ باقی بچا تو ان صورتوں میں میت کے لئے غسل اور جنازہ کی کیا صورت ہوگی؟

فضل محمد پشاور

وَفِي الْعَالَمِ الْكَيْرِيَّةِ (ج ۱ ص ۱۷)۔ ولو كان الميت متفسخاً ياتي تعذر

**الْجَوْبُ** مسحه كفى صب الماء عليه كذا في التأثيرخانية ناقلا عن

العتابية۔

روايت بالاسے معلوم ہوا کہ اگر میت کا جسم چپوا ہوا بدبو کرتا ہے اور ہاتھ سے اس کا سمح کرنا مشکل ہے تو اس پر صرف پانی ڈال دینا کافی ہے غسل سنون دینا اس کے لئے واجب نہیں اور سی حکم اس میت کا ہو گا جو گاڑی کے نیچے اکر چور چور ہو گیا ہو یا آگل میں جل کر کوتلہ زبن گیا ہو بلکہ ڈھانچہ اس کا موجود ہو۔ البته اگر کسی میت کا اکثر بدن یا نصف سرمت سالم مل گیا ہے تو اس کو غسل دینا فرض ہے۔ اور اس پر نمازِ جنازہ مجھی ٹرھی جائے گی۔

كما في العالم الكيريّة (ج ۱ ص ۸۶)۔ ولو وجد اكثراً المبدن او نصفه مع الرأس

يفسل ويُكفن ويصلى كذا في المضمرات

اور اگر میت کے اعضا جداجدا ہو گئے ہیں خواہ گاڑی کے نیچے اکر یا آگل میں جل کر یا اس کا جسم پھٹ گیا اور اعضا اس کے علیحدہ علیحدہ ہو گئے۔ تو ایسی صورت میں نہ اس پر نمازِ جنازہ ٹرھی جائے گی اور نہ اس کو غسل دینا فرض ہے۔

كما في الطحطاوي: ص ۳۲۲۔ قوله ماله متفسخ اي تفرق اعضائه فان

تفسخ لا يصلى عليه لانها شرعت على المبدن ولا وجود له مع التقسيخ۔ (ج ۱)

فقط والله اعلم

بندہ محمد اسماعیل غفرلہ

نائب مفتی خیبر المدارس ملتان

۳۰ ، ۱۰ ، ۱۳۸۵ھ

ابحواب صحيح

نمير محمد عفاف اللہ عنہ مہتمم جامعہ نہذ

۳۰ ، ۱۰ ، ۱۳۸۵ھ

## غسل کے بعد نجاست خارج ہوتا دباؤ غسل کی ضرورت نہ ہے

ایک شخص فوت ہو گیا ہے جب اس کو غسل دیا جاتا ہے تو غسل سے فارغ ہونے کے بعد میت کو پاٹا نہ آ جاتا ہے۔ تو اس کو دوبارہ غسل دینا واجب ہو جاتا ہے یا نہیں؟

**الْجَواب** صورتِ مسئولہ میں اعادہ غسل کی ضرورت نہیں نجاست کو دھو لینا ہی کافی ہے۔ ہندیہ میں ہے

ويمسح بطنہ مسحار قیقا تحرزا عن تلویث الکفن فان خرج

منه مشی غسلہ ولا یعید غسلہ ولا وضوءہ - فقط والله اعلم

محمد عبد اللہ عفی عنہ نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۱۴۰۸ھ

میت کو غسل دینے والا بدُن غسل جنازہ پڑھا سکتا ہے مرنے کو غسل دینے والا آدمی بغیر غسل کرنے اور بغیر کپڑے تبدیل کرنے نماز جنازہ پڑھا سکتا ہے یا نہیں؟

ایک حافظ صاحب کہتے ہیں کہ اس آدمی نماز جنازہ نہیں پڑھا سکتا۔ آیا ان کا کہنا شرعاً یا مطابق ہے یا نہ ہے؟

**الْجَواب** غسل میت کے بعد غسل کر دینا استحب ہے فرض یا واجب نہیں۔ فوائد الاضحاء میں ہے۔

ويندب الاغتسال في ستة عشر شيئاً وذكر منها وعد

الف راغ من حمامۃ وغسل میت خروجًا للخلاف الغ

لہذا اگر غاسل کے بدن یا کپڑوں پر بالکل نجاست نہیں ہے تو صورتِ مسئولہ میں نماز جنازہ شرعاً عادست ہے اسے واجب الاعادہ کہنا سلسلہ غلط ہے۔ فقط والله اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفی اللہ عنہ بن مفتی عبد السلام صاحب مدظلہ

الجواب صحیح

نائب مفتی خیر المدارس ملتان

بندہ عبد السلام عفی اللہ عنہ ۱۴۰۸ھ

خنثی مشکل کو صرف تسمیم کرایا جاتے مسئلہ: خنثی مشکل کو غسل دیا جائے گا یا نہیں؟

**الْجَواب** اگر خنثی واقعی مشکل ہو تو اسے غسل نہ دیا جائے بلکہ تسمیم کرایا جائے۔ وَيُسْمَمُ الخنثی المشکل لو مرافقاً

در مختار علی الشامیہ ج ۱ ص ۸۰۶) - فقط و الله اعلم -

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

**سنی شیعہ کو غسل کیسے دے** ہمارے یہاں ایک شیعہ کا انتقال ہو گیا۔ اس کے رشتہ دار از قسم عصبات وغیرہ اہل سنت و اجتہاد سے تعلق رکھتے ہیں۔

تو وہ اس کو کیسے غسل دیں؟ - عبد الرشید منظفر طہ

اگر اس شیعہ کے عقائد کفریت ہے تو بہتر یہ ہے کہ اس کو اس کے ہم مذہبوں کے حوالے کر دیں۔۔۔ اگر ایسی صورت نہ ہو سکے تو غسل اور کفن دفن کے آداب ملحوظ رکھے بغیر اسے نہ لٹک کر پڑے میں لپیٹ کر کسی گڑھے میں دبایں۔

ونیسل المسلم ویکفن ویدفن قریبہ کخالہ (الكافر الاصلی)

اما المرتد فیلقن فی حفرة حمال حلب (عند الحاج) فلو له

فتریب فالاوی ترکه لهم (من غير مراعاة السنة) فیفسله

غسل الشوب النجس و ملحفہ فی خرقہ ویلقيہ فی حفرة - احمد

(در مختار علی الشامیہ ج ۱ ص ۸۳۳) - فقط و الله اعلم

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان



## قبے کرانا ممنوع نہیں نیز ابن سعود سے صراحتہ گرانے کا حکم دینا ثابت نہیں

زید نے کہا کہ ابن سعود حاکم حرمینِ درجات ہے اور یہ زید ہے اس لئے کہ اس نے صحابہؓ اور اماموں کے وضع اور قبریں گردادیں۔ عمر نے کہا کہ یہ اس نے کوئی جرم نہیں کیا۔ اگر تو اس نے صحابہؓ کے لفظ و عناد سے ایسا کیا ہے تو وہ مجرم ہے ورنہ اس نے حدیث شریف پر عمل کیا ہے۔

« وَعَنْ أَبِي الْحَصَّابِ الْأَسْدِيِّ قَالَ قَالَ لِي عَلَى إِلَّا أَبْعَثَكَ عَلَى مَا بَعْثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ لَا تَدْعُ تَمَثَّالًا إِلَّا طَهْسَتَهُ وَلَا فَتَرَامَشَرَّفًا إِلَّا سُقِيَّتَهُ ۔ (رواه مسلم) مشکوہ ص ۱۱۳ ۔

دوسری کتاب « زینتہ الاسلام » میں حضرت حافظ محمد صاحبؒ نے فرمایا ہے کہ یہ بدعت ہے۔ اب آپ فرمادیں کہ یہ قبریں گرانا کیسے ہے؟  
**الجواب**  
 قبور پر سچھتہ فرش اور گنبد بنانا ناجائز اور حرام ہے۔ بنانے والے اور جو اس فعل سے راضی ہوں گئے گاریں اور آنحضرت علیہ السلام کی مخالفت کرنے والے ہیں مسلم شریف میں حضرت جابر  
 رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے۔

« قَالَ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ يَجْعَلُنَّ الْقَبْرَ وَإِذْ يَبْنُ عَلَيْهِ وَإِذْ يَقْعُدُ عَلَيْهِ ۔

جب گنبد بنانا اور قبہ جات تعمیر کرنا گناہ ظہر ا تو اس گناہ کا ازالہ کرنے والے ستحی اجر ہوں گے نہ کہ مورد طعن لمنا ابن سعودؒ کو اس فعل کی بناء پر درجات کہنا ہرگز ہرگز جائز نہیں۔ فقط والله اعلم  
 نوٹ۔ نیز یہ بھی پودی طرح ثابت نہیں ہو سکا کہ ان قبہ جات کا کرانا ابن سعودؒ کے حکم سے تھا۔  
 بلکہ بعض واقف حضرات کی رائے یہ ہے کہ زمانۃ القلاب میں حبیب کو شریف حسین پر ابن سعودؒ کا غالباً ہوا تو بعض لوگوں نے ایام بلوی میں اس کا استکاب کیا تھا۔ فقط والله اعلم

بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ

اجواب صحیح

خیر محمد عفی عنہ

۱۳، ۰۰، ۵ - ۱۲

دعا عَنْ الْقَبْرِ مِنْ رُونَخٍ كَدَهْرٍ ہو زیارت قبر کا مشرعي اور سنون طریقہ کیا ہے؟ دعا کرتے وقت استقبال  
 الی القبر اولی ہے یا استقبال الی القبلہ۔ اور دعا کرتے وقت استقبال

الى القبر كى بے ادبی نہیں ؟ محمد ادريس ادارہ تعلیم القرآن پشاور

**الجواب** شرح «شريعة الإسلام» میں ہے۔ قال فـ الاحياء والمستحب فـ زیارة القبور ان یقف مستدبر القبلة مستقبلاً لوجه المیت للـ اس روایت سے معلوم ہوا کہ دعا کرتے وقت میت کی طرف متوجہ ہو کر قبلہ کی طرف پیٹھی کر کے کھڑا ہو۔ باقی اٹھان ادارے کے وقت ثابت نہیں۔ فتاویٰ دارالعلوم ج ۵، فقط والله اعلم

بندہ محمد اسحاق عفرانی

۱۳۸۹ھ، ۲۵، ۱

اجواب صحیح

خیر محمد عفانہ اللہ عنہ

لحد کتنی وسیع ہو الحد کتنی وسیع ہونی چاہئے ؟ بعض کہتے ہیں کہ اتنی ضروری ہے کہ میت اس میں بیٹھ سکے۔ کیا یہ ضروری ہے ؟

**الجواب** الحد کے بارے میں اسی قدر حکم ہے کہ وسیع اور فراخ ہو جس میں مردہ اپنی طرح لٹایا جائے اور کوئی خاص تحریم الحد کے بارے میں دارد نہیں۔ اور یہ بوسنہور ہے کہ الحد اس قدر اونچی ہو کہ میت اس میں بیٹھ سکے یہ کچھ ضروری شرط نہیں۔ کما فی فتاویٰ دارالعلوم، ج ۵، ص ۳۷۶۔ فقط والله اعلم۔

بندہ محمد اسحاق عفرانی

اجواب صحیح، خیر محمد عفانہ اللہ عنہ

میت کو الحد میں کروٹ دی جائے صرف رُخ قبلہ کی طرف کرنا کافی نہیں

یہاں ایک سورت فوت ہو گئی جب اس کی میت کو الحد میں آنلنے لگے تو ایک بزرگ نے جو کہ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے مرید تھے مرحومہ کو پیلو کے بل اس طرح لٹوایا کہ اس کی کمر الحد سے لگ گئی۔ تو میت کو الحد میں کس طرح لٹانا چاہئے۔

**الجواب** وفي الهندية الفصل السادس ج ۱، ص ۸۵، ويوضع في القبر على جنبه اليمين مستقبل القبلة اه روایت بالاسے معلوم ہوا کہ بزرگ موصوف نے ہے کیا اور آئندہ کے لئے بھی اسی طرح کرنا چاہئے اور عام رواج کو چھوڑ دینا چاہئے۔ فقط والله اعلم۔

اجواب صحیح، خیر محمد عفانہ اللہ عنہ — بندہ محمد اسحاق عفرانی

## دفن کے بعد تلقین کا حکم اور اس کے الفاظ

مراتی الفلاح ۱ ص ۱۱ - تلقینہ بعد ما وضع فی القبر مشرع و لنسب الى  
أهل السنۃ والجماعۃ و قیل لا یلقن فی القبر و لنسب الى المعزلة -

مراتی الفلاح میں لکھا ہے۔ تلقین بعد دفن کے جائز ہے یہ اہل السنۃ والجماعۃ کا مذہب ہے اور عزلہ اس کو ناجائز سمجھتے ہیں۔ اور اس میں تلقین کا طریقہ بھی لکھا ہے۔ مراتی میں یہ بھی لکھا ہے کہ صحابۃ کرامؐ نے تلقین بعد دفن کو مستحب سمجھتے تھے اور کرتے تھے۔ آپ اس سلسلہ میں وضاحت فرمائیں۔ نیز تلقین کے الفاظ بھی تحریر فرمائیں۔

حافظ غلام حسین ، بوہاری گیٹ مدنیان

**الْجَوَابُ**  
اس تلقین کی صورت یہ ہے کہ الحمد میں رکھنے کے بعد ایک صاحب (وجود ذی علم ہو) میت کو طناب کو کر کے یوں کئے کہ ما فلاں ابن فلاں یاد کر اس دین کو جس پر تو تھا۔ یعنی اس بات کی شہادت کہ معبد برحق صرف اللہ تعالیٰ ہیں اور حضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں۔ اور یہ کہ جنت برحق ہے اور جہنم کا عذاب برحق ہے۔ اور موت کے بعد جو اٹھنا برحق ہے۔ اور قیامت یقیناً آئے والی ہے اور تمام قبروں والوں کو اللہ تعالیٰ زندہ کریں گے۔ اور تو اللہ تعالیٰ کے رب ہونے پر، اسلام کے دین ہونے پر اور محمد رسول اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے پر، قرآن پاک کے امام اور کعبہ کے قبلہ ہونے پر اور تمام موسیین کے بھائی ہرنے پر راضی تھا۔

طریقہ بالا سے تلقین (حمد میں رکھنے کے بعد) کے جواز میں کوئی کلام نہیں

البعة اس طرح پر تلقین کرنا اولیٰ ہے یا نہ کرنا۔ اس میں فقہاء کرامؐ کا اختلاف ہے۔ بشرح منیہ میں ہے کہ جمہور فقہاءؐ کے نزدیک نہ کرنا ادلی ہے اور حدیث لقنووا موتا حکم مجاز پر محمول ہے۔ اور خبازیہ اور کافی میں شیخ زاہد صفار سے تلقین کرنے کو راجح لکھا ہے۔ فقط واللہ اعلم (شامی ۱ ج ۱، ص ۹۰)۔

بندہ محمد سعید عفرلہ

نائب مفتی خیر الدین مدرس مدنیان

الجواب صحیح

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

لہ شامی کی عبارت یہ ہے۔ (قوله ولا یلقن بعد تلیحیدہ) ذکر فی المراجح انه ظاهر  
الرواية ثوقة والكاف عن الشیخ الزاہد الصفار ان هذا على  
قول العزلة لافت الاعیاء بعد الموت عندهم مستحب اما عند اهل السنۃ فالحدیث  
بقيه حاشیة بروفلان

## امانت دفن کرنے کے بعد بھی نکالنا جائز نہیں

زید کی رُٹکی فوت ہو گئی۔ جس جگہ فوت ہوئی وہیں بطورِ امانت دفن کر دیا گیا۔ تقریباً ڈیڑھ ماہ کا صدر گزر چکا ہے۔ اب اسے نکال کر دوسرا جگہ دفن کر سکتے ہیں؟  
اب مذکورہ رُٹکی کو دوسرا جگہ منتقل کرنا درست نہیں۔

**الْجَوَابُ** — ولا يخرج منه بعد اهالة التراب الا حق آدمي۔ اهـ

(شاعر دج ۱ - ص ۶۲۸)

اس امانت کی شرعاً کوئی حیثیت نہیں۔ فقط والله اعلم  
احقر محرّم تسد الور عفاف اللہ عنہ

قبر کے گرد چار دیواری بنانا بھی مکروہ ہے  
حضرت مولانا سید نیاز احمد شاہ گیلانی  
خطیب جامع مسجد وہیتم مدرسہ قادریہ  
تلبہ، کامنزدھ، ۱۹۷۴ء کو انتقال ہو گیا۔ ان کے فرمان کے مطابق انہیں جامع مسجد کے  
احاطہ ہی میں دفن کیا گیا۔ مدن کے تین اطراف میں قدیم عمارت کی دیواریں ہیں اور ایک طرف کھلی جگہ ہے  
اس کھلی جگہ میں ایک دیوار چار فٹ اونچی بطور پرده تعمیر کر دی گئی۔ اب اس تعمیر میں اختلاف پڑ رہا ہے  
صحیح حکم شرعیت سے مطلع فرمایا جاتے۔

منجانب، ارکین الہست واجماعتہ، تلبہ

**الْجَوَابُ** — فتاویٰ دارالعلوم، ج ۵، ص ۳۹۵۔ وج ۵، ص ۳۰۶، پر ہے کہ قبر کے گرد  
چار دیواری بنانا مکروہ ہے۔ اوصیہ مسؤول چار دیواری نہیں ہے۔ اور شاید میں ہے

”وعن ابی حنیفة یکرہ ان یبنتی علیہ بناء من بيت او قبة  
او نحو ذلك بماروی جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نہی رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم عن تجصیص القبور وان یکتب علیہما  
وان یبنتی علیہما رواه مسلم وغیرہ۔ (شامی ج ۱ ص ۳۹) فقط والله اعلم  
اجواب صحیح، بندہ عبد السلام عفاف اللہ عنہ — محمد انور عفاف اللہ عنہ

**خالی قبر میں غلم بھرنا گناہ ہے** میں نے کسی مولوی صاحب سے سنا ہے کہ اگر مرض سکتہ کی وجہ سے کوئی مردہ معلوم ہو اور اس کے لئے قبر کھودی جاتے، مردہ داخل بھی کر دیا گیا، بھر دہ مردہ زندہ ہو گیا تو اس قبر میں گندم یا چنہ بھر کر بند کر دیں قبر کو خالی نہ کرنا گناہ ہے کیا یہ صحیح ہے؟

ماستر اللہ و سایا نائب مدرس حصہ پا لمری خیر المدارس ملستان

یہ بات غلط ہے کہ قبر کو خالی بند کرنا گناہ ہے۔ کوئی گناہ نہیں۔ ایسی صورت میں خالی ہی قبر کو بند کر دینا چاہتے۔ غلم وغیرہ اس میں بھر کر اسے بند کرنا اضاعتِ مال اور گناہ ہے۔

اجواب صحیح

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملستان

فقط واللہ اعلم

محمد احسان غفرلہ نائب مفتی

**مردہ بچے کو کمال دفن کیا جتے** میرے گھر مردہ بچہ پیدا ہوا۔ ایک عالم کہتے ہیں کہ اس کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کریں باہر کسی بجھہ دفن کریں۔ اور دوسرے عالم کہتے ہیں کہ مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کریں۔ اپ بجواب سے مطلع فرمائیں۔

وَلَا يُسْتَهْلِكُ غَسْلُ وَسْمٍ وَادْرِجُ فِي خَرْقَةٍ وَدُفْنٍ وَلَمْ يُصْلِلْ عَلَيْهِ أَهْرَارٌ (دیلمان)

**الجواب**

ونقل في الشامية والذى يقتضيه مذهب أصحابنا انه ان استبان

(بقيه ما شie مكتها)

اى لقنا موتاكم لا اله الا الله محمول على حقيقته لان الله تعالى يحييه على ماجاءت به الاثار وتد روى عنه عليه الصلوة والسلام انه امر بالتلقيين بعد الدفن فيقول يا فلاون ابن فلان اذكر دينك الذي كنت عليه من شهادة ان لا اله الا الله وان محمد رسول الله وان الجنة حق والنار حق وانبعث حق وان الساعة اتية لا ريب فيها وان الله يبعث من في القبور وانك رضيت بالله ربنا وبالاسلام دينا وبمحمد صلی الله عليه وسلم نبيا وبالقرآن اماما وبالکعبۃ قبلة وبالمؤمنین اخوانا۔ اه وفتدا طالع الفتیح فی تأیید حل موتا حکیف الحدیث علی حقيقته مع التوفیق بین الادلة علی ان المیت یسمع اولا حکما سیاقی۔ ج ۱ - ص ۹۴۔ محمد انور عفاف اللہ عنہ

بعض خلقہ فانہ یحشر وہو قول الشعی وابن سیرین اہ..... وذکر  
العلقی حدیث سموا اس قاطع کو فاتحہ فروطی کو اہ (شامیہ ج ۱ ص ۶۲۱)

مردہ بچپ کا دفن کیا جانا اور حشر کیا جانا عبارت بالا سے مصرح ہے۔ گویا اس مسئلہ میں فی الجملہ یہ زندہ بچپ کے  
حکم میں ہے اس لئے اسے قبرستان میں دفن کرنے سے کوئی چیز مانع نہیں، قبرستان میں اسے دفن کیا جا سکتا ہے  
کوئی دلیل اسکے خلاف ہوتا تحریر کی جاتے۔ فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ ۱۳۰۰ھ ص ۲۵

**الجواب**

بعد دفن قبر پر دعا مانگنے کے لئے قبر کے ارد گرد کھڑے ہوتا  
قبر پر دعا کرتے ہوئے رفع ایدی کا حکم سنت ہے یا قبر کے ایک طرف ہست کرے؟

دو نوں طرح جائز ہے اور ایک موقف حدیث میں " حول قبری " کے الفاظ میں  
جس سے ارد گرد کھڑے ہوتا مسلم ہوتا ہے۔

۲: باقاعدہ اٹھانے ہوں تو قبر سے ہٹ کر قبلہ کی طرف متوجہ ہو کر دعا کرے ورنہ بلا باقاعدہ اٹھانے دعا کرے۔

فتح الباری : ج ۱۱ : ص ۱۲۲ - میں ہے۔

" وَفِي حَدِيثِ أَبْنِ مُسْعُودٍ رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي قَبْرِ  
عَبْدِ اللَّهِ ذِي الْبَجَادِينَ الْحَدِيثِ وَذِيَّهُ لِمَا فَرَغَ مِنْ دُفْنِهِ اسْتَقْبَلَ  
الْقَبْلَةَ رَافِعًا يَدِيهِ أَخْرَجَهُ أَبْنُ عَوَانَةَ فِي صَحِيحِهِ - (دارالعلوم ج ۵ ص ۴۵۵)۔

فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ ۱۳۰۰ھ ص ۲۵

**الجواب**

دفن کے بعد قبر پر کھانا پکا کر کھلاتے  
قبوں پر کھانا پکا کر کھلانا جائز نہیں میں یہ جائز ہے یا نہیں؟

قبستان عترت کی جگہ ہے قبور کو دیکھ کر عترت حاصل کرنی چاہیے۔ وہاں دعوتوں  
کا انتظام کرنا درست نہیں ممہدا قبر کے پاس آگ جلانا بھی منوع ہے اس سے میت

کو تکلیف ہوتی ہے ۔

وَكَانَ يُنْبَغِي أَنْ لَا يَقْرُبُ الْمَيْتَ بِشَيْءٍ مِّنْ أَشْرِ النَّارِ إِصْلَاؤُهُ مَا وَرَدَ فِي  
الْحَدِيثِ مِنْ النَّهْيِ مِنْ اتِّبَاعِ الْمَيْتِ بِالنَّارِ فِيمَا بِاللَّكِ بِمَا تُوَقَّدُ عِنْدَ الْقَبْرِ  
(الدخل، ج ۳، ص ۲۴)

وَيَحْرُكُهُ اتِّخَادُ الطَّعَامِ إِلَى قَوْلِهِ وَنَقْلُ الطَّعَامِ إِلَى الْقَبْرِ فِي الْمَوَاسِمِ أَه  
(شامی، ج ۱، ص ۶۰۳) ۔ فقط وَاللهُ أَعْلَم

|                                     |                                |
|-------------------------------------|--------------------------------|
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ        | اجواب صحیح                     |
| خادم دارالافتخار نجیر المدارس ملتان | بندہ عبد الصارع فضیلہ اللہ عنہ |

**الْجَوْز** قبر پھٹپ کا و کرنے کا حکم ایک قرستان میں دیکھا گیا کہ ایک سیت کا رشتہ دار آیا اور اس  
نے دو ڈبے پانی کے بھرے اور ٹھنڈی کرنے کے لئے قبر پھٹپ کے۔ ایسا  
فعل کرنا کیسے ہے؟ اکرام الحق راوی پستہ ۔

**الْجَوْز** مٹی جمانے کے لئے ہو تو گنجائش ہے۔ ولا بأس برش الماء علی۔ حفظا  
لترابہ عن الاتدراس اه۔ (شامی، ج ۱، ص ۶۲۴) ۔

|                              |                                           |
|------------------------------|-------------------------------------------|
| فقط وَاللهُ أَعْلَم          | اجواب صحیح                                |
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ | بندہ عبد الصارع فضیلہ اللہ عنہ - ۲، ۱۳۹۹ھ |

**الْجَوْز** بہت ہی پرانی قبر میں نئی تدفین کا حکم قرستان میں جو قبریں بہت پرانی ہو جاتی ہیں اور مٹ سی  
جاتی ہیں ان میں از سر نونتے مردہ کو دفن کرنا کیسے ہے؟ اگر پلا مردہ بوسیدہ و مٹی ہو گیا ہو تو نئی میت کو اس جگہ دفن کرنا جائز ہے۔

**الْجَوْز** وَقَالَ الزَّيْلِيُّ وَلَوْبَلِي الْمَيْتَ وَصَارَ تِرَابًا جَازَ دُفْنُ غَيْرِهِ فِي قَبْرِهِ  
وزرعه والبناء علی اه (شامی، ج ۱، ص ۶۲۵) ۔ فقط وَاللهُ أَعْلَم

|                                |            |
|--------------------------------|------------|
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ   | اجواب صحیح |
| بندہ عبد الصارع فضیلہ اللہ عنہ |            |

**وقف قبرستان میں زندگی** زیاد عمر رسیدہ ہے۔ اشتغال دنیوی بظاہر ختم کر کے اپنے  
**میں قبر بنوانے کا حکم** اُخری عمر گوشہ شینی میں ہے کہ رہا ہے۔ زید کی تمنا ہے کہ قبرستان  
 میں اپنی قبر خود تیار کروالے تاکہ وقت پر احباب کو تکلیف نہ ہو۔ تو ذہن میں کچھ اشکال سا ہے کہ شاید  
 جائز نہ ہو۔ تو برائے مہربانی اس کا حل فراویں۔ حاجی غلام قادر بیاول پور

**الْجَواب**

شامی میں تحریر ہے کہ اپنے لئے قبر بنوانا درست ہے بلکہ اس پر ثواب کی بھی امید  
 ہے۔ "يَحْفَرُ قَبْرًا لِنَفْسِهِ الْخَ وَ فِي التَّاتَارِ خَانِيَهُ لَا بَأْسٌ  
 بِهِ وَ يَوْجِرُ عَلَيْهِ وَ هَكَذَا عَمَلَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ" والربيع بن  
 خیثم وغیرہما اھ (شامیہ، ج ۱- ص ۶۳۲)۔ فقط والله اعلم

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

مفتی خیر المدارس پ ملستان

**مٹی ڈالتے وقت قبر بیٹھ جائے تو میت کونہ نکالا جائے** ایک شخص فوت ہو گیا اور دفن کرنے  
 کے لئے جب قبر میں آتا، اور مٹی ڈال رہے تھے تو بوجہ سیم زدہ ہوئے اراضی کے، قبر بیٹھ گئی بشرط محمدی میں کیا حکم ہے۔ کہ دوسرے  
 قبر کھو دکھی جاتے یا اسی قبر کو پاٹ دیا جاتے۔ قبر کھو دکھی اور بیٹھی اس لئے کہ کھدگر کر نیچے جا رہی۔  
 تفصیل سے بیان فرمائیں۔

**الْجَواب**

اگر مٹی ڈال چکے ہوں تو اسی قبر کو درست کر دیا جائے میت کونہ نکالا جائے۔

"وَ لَا يَخْرُجُ مِنْهُ بَعْدَ اهْتَالَةِ التَّرَابِ إِلَّا حَقُّ أَدْهَى" اھ

(شافعی، ج ۱، ص ۸۳۹)۔ فقط والله اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملستان ۱۴ محرم ۱۴۰۰ھ

**لا دارث میت کو کھاں دفن کیا جاتے** ایک عورت کی نعش ملی ہے: یہ پتہ  
 نہیں کہ وہ عقیدے اور مذہب کے  
 لحاظ سے کیا تھی۔ کیا اس کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کر سکتے ہیں؟

**الْجَواب**  
نکودہ عمرت کو جنازہ پڑھنے کے بعد مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کیا جاوے

ولو وجد میت او قتیل فی دار الاسلام الصحیح انه  
لیغسل وید فن مقابر المسلمين لحصول غلبة الظن بکونه  
مسلمًا بدلاة المکان وھی دار الاسلام وفيه وھل لیعمل بدلیل  
المکان وحدہ الصحیح انه یعمل به لحصول غلبة الظن عنده اھ  
(بدائع : ج ۱ - ص ۲۳) فقط والله اعلم

احقر محمد انور عطا اللہ عنہ

اجواب صحیح

محمد صدیق غفرلہ مدرس نجیر المدارس ملتان

۹ - ۹ - ۱۳۹۶ھ

ارض خیر میں بلا اجازت قبر بنائی جائے تو مسما کر نہ کیا حکم ایک جگہ جو سرکاری ملکیت ہے،  
دہائ لوگوں نے بلا اجازت قبر بنائی ہیں۔ ایک اخیری قبر جس کے بارے میں یہ اطلاع ہے کہ وہ ۱۹۸۳ء میں بنائی گئی ہے جو کہ راستہ  
میں نہیں آرہی مگر باقی جو قبریں ہیں ان کا کوئی وارث نہیں۔ اور نہ ہی ان کے بارے میں معلوم ہے کہ وہ  
کون لوگوں کی ہیں؟ کیا حکومت اس جگہ کو اپنی ضرورت کے لئے استعمال کر سکتی ہے یا نہیں؟  
جب یہ جگہ سرکاری ملکیت ہے اور قبریں بلا اجازت بنائی گئی ہیں تو حکومت زمین  
ہموار کر کے اسے اپنی ضرورت کے لئے استعمال کر سکتی ہے۔

**الْجَواب**  
(ولا يخرج) منه بعد اهالة التراب (الا) لحق آدمی کائن

تکون الارض مخصوصۃ او اخذت بالشفعۃ) ويخير المالک

بین اخراجہ و مساواتہ بالارض کما جائز ذرحتہ و البناء عليه اذا

بلی و صارتاما (اشایمة ص ۶۶)

غلطی سے قبر سچیتہ بنادمی گئی تو کیا کیا جاتے میں نے اپنے والد محترم کی تربت بوجہ شکستہ  
ہونے کے پکی کروادی۔ یعنی کچی قبر کے چاروں  
طرف اسٹوں کا بند بنا کر باتی قبر پر پانی وغیرہ حچھڑکنے کے بعد سینٹ کروادیا تاکہ بارش یا کسی اور وجہ سے

گڑھانہ پڑے۔ لیکن حال ہی میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک حدیث پاک معلوم ہوئی کہ قبر کو سختہ نہ بنایا جائے۔ قال نبی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وَإِنَّمَا يُحْسَنُ الْقَبْرُ وَإِنْ يَبْيَنَ عَلَيْهِ وَإِنْ يَقْعُدْ عَلَيْهِ۔ (مسلم، ج ۱، ص ۳۲۳؛ مشکوٰۃ، ج ۱، ص ۱۸۸)۔

قال الامام محمدؒ ۔ ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم نہی عن تربیع القبور و تجھیصہما قال محمد بہ ناخذ و هو قول لبی حنیفةؓ۔  
(كتاب الأثار للامام محمدؒ : ص ۹۴، ۹۶)۔

اس علم کے بعد مجھے اپنے اور اس سینٹ شدہ قبر کے بارے میں حکم مطلوب ہے۔  
ستفتی: محمد اشرف، طران پورٹ جنرل فور میں۔

ڈوینس، فی۔ پی، الخبر، العربیة السعودية

**الْجَواب**  
قبر کا زمین سے اوپر اچھے کچھ رکھنا چاہتے۔ لہذا اب اس حصہ سے سینٹ اکھیر کر مضبوط کچھ لپائی کر دی جائے۔ اس کے بعد چاہیں تو اس پر پھر کی جھوٹے چھوٹے کنکریاں ڈال دیں جس سے وہ جگہ بہت مضبوط ہو جاتے گی۔ آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مزار مبارک کے بارے میں بھی ایسے ہی منقول ہے۔ فقط والسلام

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

نائب مفتی خیر المدارس، ۲۰۰۳ء، رابر ۱۴۴۴ھ

بندہ عبد السلام عفاف اللہ عنہ مفتی جامعہ مدنی

## گھر میں دفن کرنے کی وصیت درست نہیں اور اسے پورا کرنا بھی لازم نہیں

ایک شخص مسمی مولوی محمد یار سائل اللہ وصیت کرتا ہے کہ مجھے میرے اپنے مکانوں میں جب میرے مرجاً تو دفن کرنا، گورستان میں مجھے نہ رکھنا۔ اس کے بیٹھے کہتے ہیں کہ یہاں قبر بنانے کی ضرورت نہیں ہے۔ بچے ڈریں گے۔ عام مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کریں گے جہاں پہلے سے ہمارے مردہ دفن ہوتے چلتے آ رہے ہیں۔ اور یہاں پر ارد گردستی ہے۔ گورستان تو عام بن نہیں سکتا۔ اور بدعت بھی شرعاً ہو جائے گی۔ اب طلب امر یہ ہے کہ شرعاً عام مسلمانوں کے گورستان میں دفن کر دیں تو گناہ مگر تو نہیں ہوں گے؟

ایسی وصیت کرنا درست نہیں ہے اور اسے پورا کرنا بھی لازم نہیں۔ عام قبرستان میں دفن کرنا سُنون ہے۔

## الجواب

« ولا ينفع أن يدفن الميت في الدار ولو كان صغيراً لختصاص هذه السنة بالأنبياء والمحترمـون لا يدفن صغيراً ولا كبيراً في البيت الذي مات فيه فان ذالك خاص بالأنبياء بل ينقل إلى مقابر المسلمين ». (شامی، ج ۱، ص ۸۳)۔ فقط والله أعلم

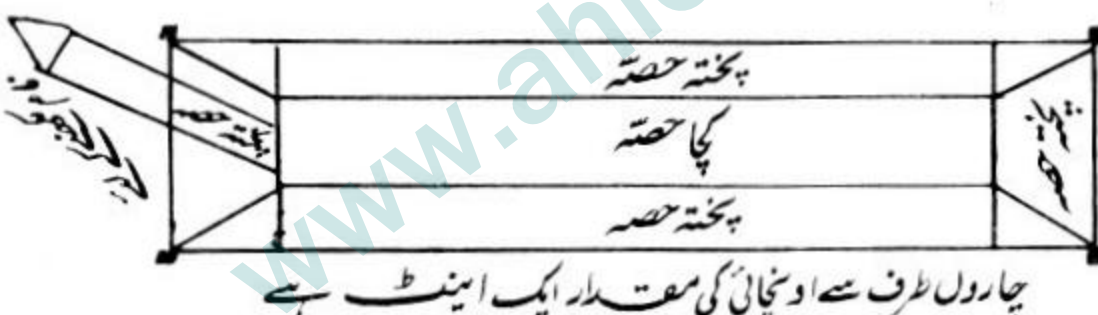
احقر محمد انور عفـا اللـه عنـه

الجواب صحيح

مفتی خیر المدارس ملٹان ۱۴۲۰ھ

بندہ عبد التـاـعـدـاـلـلـهـ عـنـهـ تـرـیـسـ الـافـتاـرـ

نیم پختہ قبر کا حکم اگر قبر کی چاروں طرف سے انسٹوں کی پختہ چنانی کی گئی ہے اور اپر سے باش وغیرہ کے زور سے بچانے کے لئے ایک دو باشت کنارے پختہ کئے جائیں تو آیا ایسی قبر پر بھی چیز قبر ہونے کا اطلاق ہوتا ہے؟



چاروں طرف سے اونچائی کی مقدار ایک اینٹ ہے

## الجواب

مذکورہ صورت سلف کے عمل کے خلاف ہے۔ فقط والله أعلم.

احقر محمد انور عفـا اللـه عنـهـ مفتی خـيرـ المـدارـسـ مـلـطـانـ ۱۴۲۰ـھـ

قبر میں پیسے ہجائیں تو نکلنے کے لئے نہ بش قبر کا حکم ملک اللہ دتہ کا لڑکا محمد اکرم فوت ہو گیا دفن کرتے ہوئے ملک اللہ دتہ کے تقریباً سارے چار ہزار (۵۰۰ م) روپے قبر میں رہ گئے اور لفظی نا عالم ہے کہ وہ قبر میں رہے ہیں کیا اس عذر کے لئے قبر کھو دنا جائز ہے؟

الْجَوَابُ

صورتِ سئولہ میں قبرِ الکھاڑ کر دہ رقم نکالی جاسکتی ہے۔ قولہ ولا ینبیش  
لیوجہ الیها انہ ولوبقی فیه متع لانسان فلا بأس  
بالنیش اہ (شامی ج ۱ ص ۶۲۶) فقط وائلہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ : ۲۰ / ۳ / ۱۳۹۴ھ

**قبوپر اذان دینا بدعت ہے** میت کو قبر میں دفن کرنے کے بعد قبر کے اوپر  
اذان دینا جائز ہے یا نہیں؟

قبوپر اذان دینا کسی شرعی دلیل سے ثابت نہیں۔ لہذا بدعت ہے۔

الْجَوَابُ

”وفِي الاقتصار عَلَى مَا ذُكِرَ مِن الْوَارِدِ اشارة إِلَى

أنه لا يُسْنَدُ الْأَذَافُ عِنْ دُخُولِ الْمَيِّتِ فِي قَبْرٍ كَمَا هُوَ  
الْمُعْتَادُ الْأَذَافُ رَدَدَ حَصْرَحُ أَبْنَ حَمْرَهُ فِي فتاواه بَانَه  
بَدْعَةٌ اہ۔ (شامی ج ۱ ص ۶۲۶) فقط وائلہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ : ۲۰ / ۷ / ۱۳۹۳ھ

**عام قبرستان میں تدفین بہتر ہے** ایک آدمی نے تبلیغی مرکز کے لئے بجگہ خریدی۔ اس میں  
کچھ بجگہ مسجد کے لئے مخصوص کر دی کچھ۔ ہائش گاہ  
بنادی۔ اور کچھ بجگہ اپنی قبر کے لئے مخصوص کر دی۔ کیا بجگہ کی یقینی درست ہے؟

ذکرورہ بجگہ میں قبر بنانا درست ہے مگر بہتر یہ ہے کہ یہاں قبر نہ بنائی جائے۔

الْجَوَابُ

عام قبرستان میں تدفین شریعت میں زیادہ پسندیدہ ہے۔ ونعم ما قیل۔

شاہوں کے مقابر سے الگ کیجیو رون سے ہم فقیروں کو گور غربیاں پسند ہے  
لا یُدْفَنُ فِي مَدْفَنٍ خَاصٍ حَكَمَ اِفْعَلَهُ مِنْ يَدِنِي مَدْرَسَةً وَنَحْوَهَا وَ  
مِنْيَ لَهُ بَقْرَبَهَا مَدْفَنًا اہ (شامی ج ۱ ص ۶۲۶) فقط وائلہ اعلم۔

ابحواب صحیح : بنده عبد الرضا عفان اللہ عنہ ۸ / ۱۳۹۹ھ



**قبرستان کے راستہ پر چلنے کا حکم ۱ :** ایک حصہ سے ملحق ایک سو سال پرانا قبرستان ہے جس کے ایک حصہ میں قبروں کے نشان مبٹ چکے ہیں۔ اس جگہ لوگ موشی باندھتے ہیں اور راستہ کے طور پر استعمال کرتے ہیں۔ اب بعض اہل دہ کا ارادہ ہے کہ قبرستان کو بے حرمتی سے بچایا جائے۔ اور قبرستان کے جس حصہ میں قبریں مٹی ہوئی ہیں ایک شاہراہ بنادی جلانے اور باقی قبرستان کی بذریعہ فضیل حفاظت کی جائے۔ کیا قبرستان کی زمین کو ان لوگوں کے لئے شاہراہ بنانا جائز ہے؟ قبرستان کافی پرانا ہے کبھی کبھار بارش کے موقع پر کہہ دغیرہ ظاہر ہوتی ہے۔ اور کبھی ہڈیاں ظاہر ہو جاتی ہیں۔ لیکن میت صحیح حالت میں کبھی دیکھنے میں نہیں آتی۔ یہ قبرستان پہلے دہ کے شاملات میں شامل ہوتا تھا۔ بندوبست جدید میں اس کو قبرستان کے نام منتقل کر دیا گیا ہے کسکی مملوک نہیں ہے لیعنی لوگوں نے کچھ حصہ پر قبضہ کر رکھا ہے۔ کیا یہ قبضہ درست ہے؟

**۲ :** کیا قبرستان کے درخت بیچ کر ان کی آمدی سے قبرستان کی حفاظت کیلئے فضیل دغیرہ بنانا جائز؟  
**۳ :** پرانے قبرستان کی زمین کو فروخت کر کے قبرستان کی مشترکہ ضروریات پر رقم استعمال کرنا جائز ہے یا نہیں؟

قبرستان کے کبی حصے کو راستہ بنانا درست نہیں۔ قبرستان میں جو راستہ بنانا یا جائے اس پر شرعاً چلنا درست نہیں ہے شامی میں ہے۔

و يكره المشي في طريق قلن الله محدث حتى اذا لم يصل الى قبر الا  
بوطأ قبر ترکه۔ (درمنمار علی الشامی ج ۱۔ ص ۸۳۶)

اس حصہ کو بھی قبرستان کی چار دیواری میں شامل کیا جائے۔

” سُئَلَ الْقاضِيُّ الْإِمامُ شَمْسُ الْأَئْمَاءِ مُحَمَّدُ لَاوْزَجَنْدِيُّ عَنِ الْمَقْبَرَةِ فِي الْقَرْبَى إِذَا أَنْدَرَتْ وَلَمْ يَبِقْ فِيهَا أَشْرَقَ الْمُنْوَقَى لَا العَظَمُ وَلَا غَيْرُهُ هَلْ يَجُوزُ زِرْعُهَا وَاسْتَغْلَالُهَا قَاتَ لَا وَلَهَا حَكْمُ الْمَقْبَرَةِ - (عالِمُ الْكَيْرَى ج ۲۔ ص ۳۵۱) -

**۴ :** سُئَلَ نَجَمُ الدِّينِ فِي مَقْبَرَةِ فِيهَا أَشْجَارٌ إِنْ قِيلَ لَهُ فَانَّ تَدَاعَتْ حِيطَانُ الْمَقْبَرَةِ لِلْخَرَابِ يَصْرُفُ إِلَيْهَا أَوْ إِلَى الْمَسْجَدِ قَاتَ لِلْمَاهِي وَقَفَ عَلَيْهِ - (عالِمُ الْكَيْرَى ج ۲ : ص ۳۵۲) -

مذکورہ جزئیہ سے معلوم ہوا کہ ان دختوں کو بیچ کر اس قبرستان پر صرف کرنا درست ہے۔  
۳ : اگر کسی فرد واحد کی ملکیت نہیں تو فروخت کرنا درست نہیں۔ فقط۔ واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۲۳ محرم ۱۴۹۹ھ

**بہت نرم زمین میں سچتہ قبر بنانا جائز ہے** اگر زمین بہت نرم ہو اور پانی بھی بالکل قریب ہو تو کیا قبر کے اندر کے حصہ میں سچتہ ایٹیٹس اور سمنیٹ لگانا جائز ہے؟

جائز ہے۔ وجاز ذالک حولہ بارض رخواۃ حالتابوت اہ

(در مختار)۔ وف الرد فی شرح قولہ ذالک ای الاجر

**الجواب**

اہد شامی (جز ۱ ص ۸۳۸)۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

الجواب صحیح

بندہ عبد الصتا ر عفان اللہ عنہ

**اپنی مملوکہ زمین میں قبر بنوانے کا حکم** اپنی ملکیت میں اپنی حیات میں قبر تیار کر دانا درست ہے یا نہیں؟

جائز ہے۔ وف رد المحتار وف التاتارخانیہ لا باس

بہ ویؤجر علیہ هکذا عمل عمر بن عبد العزیز

**الجواب**

والریبع بن خیثم وغيرہما اہ۔ (جز ۱ ص ۸۳۵)۔

فقط واللہ اعلم

الجواب صحیح

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ ۷، ۱۲، ۱۳۹۵ھ

بندہ عبد الصتا ر عفان اللہ عنہ

**تدفین مکمل ہو جانے کے بعد قبر بلیحہ جائے تو میت کو نہ نکالا جائے** ایک عورت کی قبر دفن کرتے وقت بیٹھ گئی۔ کیا اس عورت کو نکال کر دوسرا قبر تیار کر کے دفن کر سکتے ہیں یا اسی طرح مٹی ڈال دیں۔ اگر دفن کرنے کے بعد مٹی بھی برابر کر دی

پھر قبر بیٹھ گئی تو کیا حکم ہے۔ ان احکام میں عورت اور مرد کا ایک ہی حکم ہے یا فرق ہے؟  
 اگر شخص مٹی ڈالنے پر قبر بیٹھ گئی تو اختیار ہے۔ چاہے دوسری جگہ قبر بنالی جائے چاہے  
**الْجَنَاحُ** اسی کو درست کر لیا جاتے۔ اور اگر قبر تیار ہو جانے کے بعد گرمی ہے تواب اور پسے  
 مٹی درست کر دی جانے میت کو نکالا جاتے۔ کیونکہ دفن کے بعد اس وجہ سے میت کو نکالنا درست  
 نہیں۔ ولا یخیر رجمنہ بعد اهالۃ التراب الا لحق آدمی اہ (رشامی ج ۱ ص ۸۳۹)  
 وکذا فی فتاویٰ دارالعلوم دیوبند ج ۵ ص ۳۸۴)۔ اور مرد و عورت کی قبر کا حکم  
 اس بارے میں سمجھا ہے۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۳۹۸ھ

الجواب صحیح

محمد صدیق غفرلہ

میت کو لکڑی کے تابوت میں رکھنے کا حکم لکڑی کے صندوق میں میت لکھنی جائز ہے یا نہیں؟  
 قبر کے اندر پکی اینٹ لگانا جائز ہے یا نہیں؟  
**الْجَنَاحُ**  
 اگر زمین بہت زرم ہو تو بوجہ ضرورت تابوت کا استعمال درست ہے اور بلا حاجت  
 مکروہ ہے۔

د دلائل اسناد تابوت ولو من حجر او حديد عند الحاجة  
 حکرخاؤۃ الارض (در مختار) یعنی ذالک عند الحاجة و  
 الا حکرہ کما فد مناہ انفاً اہ (رشامی ج ۱ ص ۶۲۵)۔

جس عذر سے تابوت جائز ہے اسی عذر کے وقت پختہ اینٹ کا استعمال بھی درست ہے۔ بہتر  
 پھر بھی یہی ہے کہ اندر لحمد کچی ہو۔ اردو گرد پختہ اینٹ لگاسکتے ہیں۔

« قال مشائخ بخارا لا يكره الأجر في بلدنا للحاجة إليه لضعف الأرضي (شامی ج ۱ ص ۸۳۳)۔

فقط واللہ اعلم؛ احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ؛ ۱۳۹۸ھ

ضرورت کی وجہ سے قبر پختہ بنانے کا حکم ہمارے علاقہ میں سیم چکی ہے۔ جب قبر نکالتے  
 میں تو پانی نکل آتا ہے لحد بھی نہیں نکلتی۔ لوگ پختہ

قبویں بنارہتے ہیں اس معاملہ میں ہمیں کیا کرنا چاہتے۔

**الجواب** جب کچی قبر کی طرح نہ ٹھہر تی ہر تو پختہ بنانے کی بھی گنجائش ہے لہذا زیادہ لشدنے کریں۔

”قال مشایخ بخارا لا يحکم الْأَجْرُ فِي بَلْدَةٍ تَحْاجَهُ إِلَيْهِ

لضعف الاراضی۔ النہ۔ (شامی ج ۱ ص ۸۲)۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

ابحواب صحیح

یحیم جمادی الثاني ۱۴۰۲ھ

بندہ عبد الرضا عفان اللہ عنہ

## حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روضہ اطہر میں تدفین سے ملنعت کرنے کی وجہ

بخاری شریف : ج ۱ ص ۱۸۶۔ کتاب الجنائز کے اندر ایک حدیث ہے جس پر شیعہ اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ صدیقۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ مجھے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دفن نہ کرنا میں انہیں پاک نہیں سمجھتی، کیا یہ شیعوں کا اعتراض صحیح ہے؟

الف : مذکورہ حدیث سوال میں صحیح نقل نہیں کی گئی۔ اصل الفاظ یہ ہیں۔ لا تدفنی

معهم و ادفعی مع صواحبی بالباقع لا ازکی به ابدا۔

ب : حدیث پاک کا ترجمہ بھی غلط ہے۔ بلکہ تحریف ہے۔ حدیث پاک میں کوئی لفظ ایسا نہیں جس کا یہ ترجمہ ہو کہ ”میں انہیں پاک نہیں سمجھتی“۔ عمدة القاری مشرح صحیح بخاری شریف میں لصریح ہے کہ ”لا ازکی“ مضارع مجهول کا معنی ہے۔ معنی یہ ہیں۔ ”ای لایشتی علی بسببہ“ عمدة القاری ج ۸ ص ۲۲۸۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے تو اپنے افرادیا کہ اگر میں روضہ اقدس علی صاحبها الف الف الحنیۃ والسلام میں دفن کی جاؤں تو اس تدفین کی وجہ سے لوگ میری تعریفی و ثناوار بیان کریں گے کہ دوسروی ازواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہن کا دہ مقام نہ تھا جو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا ہے۔ اسی وجہ سے حضرت عائشہ رضی کو روضہ پاک میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ دفن کیا گیا ہے اور دیگر ازواج مطہرات رضی کو جنت البقیع یا دوسروی جگہ دفن کیا گیا۔ میں اپنی یہ تعریف نہیں چاہتی۔ اس لئے روضہ پاک میں حضور علیہ السلام اور حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ مجھے دفن نہ کیا جائے۔ جنت البقیع میں دیگر

از دام مطہرات فہ کے ساتھ دفن کیا جائے ۔

» قال ابن بطال فيه معنى التواضع حرهت عائشة اف يقال  
انها مدفونة مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم فیکون فی ذالک تعظیماً لہا۔ (عہد القاری: ج ۸ ص ۲۸۷)۔  
نیز عمنہ القاری میں تخلیہ لابن الہباد کے حوالہ سے حضرت عائشہؓ سے ایک حدیث نقل کی ہے جسے  
سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عائشہؓ کا یہ فرمانا کہ مجھے حضور علیہ السلام، حضرت ابو بکر صدیق رضے، اور  
حضرت عمر رضے کے ساتھ دفن نہ کرنا، اس کی وجہ بھی ایک فرمان نبوی تھا۔ روضۃ اقدس میں جن حضرات کا  
دفن ہونا مقدر تھا ان کی تعین خود حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کر دی تھی۔

عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت قلت للنبي صلی الله علیہ وسلم  
انف لا ارا نف الا ساکون بعديك فتأذن لي ان ادفن الى جانبك  
قال وانف لك ذالك الموضع ما فيه الا قبرى و قبر ابي بكرؓ  
و عمر رضي و فيه عيسى بن مريم عليه السلام۔ (ج ۸ ص ۲۲۸ عہد القاری)۔  
اس سے معلوم ہوا کہ اگرچہ حضرت عائشہؓ صلی اللہ تعالیٰ عنہا کی ابتداء روضۃ پاک میں تدفین کی خواہ ش  
بھی نیکن مفہوم نبوی اور تواضع کے پیش نظر وہاں تدفین سے منع فرمایا۔ الحاصل۔ «میں نہیں پاک نہیں سمجھتی»  
یہ حدیث کا مفہوم نہیں بلکہ بعض صحابہ کرام علیهم الرضوان سے لبرنی کسی دشمن اسلام کے ذہن کی پیداوار ہے۔  
فقط والله اعلم

ابحاج صحيح ، بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ  
بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

قبیر پر دعاء کھڑے ہو کر کی جائے یا بلیٹھ کر      بعد دفن میت ، کھڑے ہو کر دعاء کرنا کیسے سنون ہے  
استغفار اور دعا کرنے کا سنون طریقہ کیا ہے؟

برفع میدين یا بلا رفع میدين - جواز یا عدم جواز کا سوال نہیں بلکہ سنون طریقہ بتائیں کیسے ہے -  
اصل یہی ہے کہ کھڑے ہو کر دعاء کی جائے ۔

**الحمد لله رب العالمين**  
مد والسنۃ زیارتہا قائمًا والدعاء عندھا قائمًا كما  
کان یفعل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی الخروج الی البقیع ۱۴

(مرائقی ص ۳۲۱)

یہ محض دعا کے لئے ہے۔ اور اگر وہاں کچھ دیر مطہر نا ہو، جیسا کہ حدیث شریف سے اس کا استحباب معلوم ہوتا ہے تو پھر بمعیظ بھی سکتا ہے۔

” کما فی الدر المختار وجلوس ساعۃ بعد دفنه لدعاء وقراءة  
بقدرت ما ینحر الجزور ويفرق لحمه وف الشامیة لما ف  
سنن الی داؤد حکان النبی صلی اللہ علی وسلام اذا فرغ من دفن  
المیت وقف على قبره وقال استغفروا لاخیکم واسئلوا اللہ لـ  
التبییت فانه الا ف یسئل اـ“

وکان ابن عمر یستحب ان یقرء علی القبر بعد الدفن اول سورۃ  
البقرۃ وختتمها اـ (شامی ج ۱ ص ۴۰۱)۔

اور طحطاوی و مراقی میں بھی اس جلوس کی بایں الفاظ تعلیل کی ہے۔

” یستحب للزائر قراءة پیرس (مراقب) وفی الطحطاوی بعد ان  
یقعد لتدییة القرآن علی الوجه المطلوب بالسکینۃ والتدبر  
والاتعاظ اـ (ص ۳۲۱)۔

اور یہ دعا استقبال قبلہ کی صورت میں بشرطیکہ قبر سانتے نہ ہو تو رفع یہیں کے ساتھ کر سکتا  
ہے۔ ورنہ بغیر رفع یہیں ہی دعا کرے۔ اور رفع یہیں کے ساتھ دعا کرنے والے سے اجھنا بھی نہیں  
چاہتے۔ فقط واللہ اعلم۔ بنده عبدالستار عنان اللہ عنہ

---

**قبر پر غلاف ڈالنا شرعاً درست نہیں** ایک صحیح العقیدہ آدمی قبر سے اس واسطے غلاف  
اٹھا کر جلا دیتا ہے کہ جائز نہیں ہے۔ ایسا کرنے  
والے سچنے آدمی ہیں جو اٹھانے والے کے ساتھ تھے۔ آپ ہر ایک کا شرعی حکم صادر فرمائیں۔ اگر کوئی  
شرعیت میں سزا وغیرہ ہو تو۔

**الجواب** قبر پر غلاف ڈالنا شرعاً درست نہیں۔ لیکن امر بالمعروف بالید صاحب اقتدار  
لوگوں کے لئے ہے۔ عالمگیری میں ہے۔

” يقال الامر بالمعروف باليد على الامراء و باللسان على العلماء  
و بالقلب لعوام الناس الخ ( ج ۳ ص ۱۱ ) -

قبر پر غلاف ڈالنے سے مالک کی بیک ختم نہیں ہوتی۔ لہذا اتارنے والے پڑمان آتے گی۔ بھر اگر  
جلانے والے کے حکم سے اتارا تھا اور اتارنے کے بعد اس کے سپرد کر دیا۔ تو اسے جلانے والے پر سبوع  
کا حق ہے۔ عالمگیری میں یہ ہے -

” قال قاضی خان الفتوی علی ان الاخذ ضامن علی کل حال شمر  
هل یرجع بذالک علی الامر ان دفع الماخوذ لی الامر  
یرجع الخ ( ج ۳ ص ۶۵۱ ) - فقط والله اعلم -

محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ ۲۵، ۱۱، ۳۰۳ھ

اگر مالک کا پتہ نہ چل سکے تو اتنے پیسے اس کی طرف سے صدقہ کر دیتے جائیں -

دابحواب صحیح

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ : ۱۱ ر ۲۶ ر ۳۰۳ھ

**قبر پرست بہ لگانا**      قبر کو سچتہ بنانے کی ممانعت تو عام طور پر سنبھلی ٹھہری گئی ہے۔ اب یہ فرمائیں  
کہ قبر کو قائم رکھنے کے لئے کبھی کبھی مٹی کی لپائی کر دی جائے تاکہ  
کبھی خود اور کبھی رشتہ دار جو ہمارے پاس آتے ہیں فاتحہ خوانی کے لئے دہان جانا چاہیں تو تھوڑے نشان  
کے لئے پتھر کی سل لگادی جائے جس پر متوفی کا نام لکھا ہوا ہو۔ قرآن و حدیث کے مطابق جائز ہے یا نہیں؟  
۲ : بڑے بڑے اولیاءِ کرام کی قبریں تمام تر سچتہ ہیں یا اگر کچھی ہیں تو ان کے اوپر بڑا سالگندہ سچتہ  
بناتے ہوئے۔ اس کے بارے میں بھی اظہارِ خیال فرمائیں -

**الْجَوَاب**      ضرورت ہو تو قبر کی حفاظت کے لئے لپائی کرنا اور کستہ بہ لگانا درست ہے۔  
کتبہ پر آیاتِ قرآنی وغیرہ مت لکھیں۔ نیز قبر سے قدیمے ہبٹ کر لگائیں -

” اخرج ابو داؤد باسناد جيد ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم حمل حجرًا فوضعه  
عند رأس عثمان بن مظعون وقال أعلم به قبر أخي وادفن اليه من مات من اهلى  
فإن الکت به طریق تعرف القبر بما - ( شامی ج ۱ ص ۸۲۹ ) -

۲ : مشریعیت کے توه خلاف ہے۔ فقط واللہ اعلم  
احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ ۶، ۱۰، ۲۰ م ۱۴۵۰ھ  
ابجواب صحیح : بنده عبدالستار عفاف اللہ عنہ

**قبر کو سجدہ کرنا سخت حرام ہے**  
بعض لوگوں کا خیال ہے کہ غیر اللہ (مثلاً قبور وغیرہ)  
کو سجدہ لتعظیمی کرنا جائز ہے۔ کیا یہ جائز ہے یا نہ۔ اور اگر جائز  
نہیں تو جائز کرنے والوں کا کیا حکم ہے۔

**الجواب**  
بوسہ دینا قبور اولیاء و دیگر صلحاءِ عظام کو، اور طواف کرنا قبر کے گرد، اور لتعظیم اسیہ  
کرنا، یہ سب عاداتِ نصاریٰ و طریقہ پرستش کفار ہے۔ حضرت علامہ ملا علی قاری  
رحمہ اللہ۔ اپنی کتاب بشرح مناسک میں باب زیارت مزار پر انوار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
آداب میں تحریر فرماتے ہیں۔

” لا يطوف اى لا يدور حول العقبة الشرفية لا في الطواف من  
مختصات الكعبة المنيفة فيحرم حول قبور الانبياء والولياء  
ولا عبرة لما يفعله الجهلة الى ان قال واما السجدة فلا  
شك انها حرام - عزيز الفتاوى ہجرج ۱- ص ۱۰)۔

قال اللہ تعالیٰ ﴿لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَلَا سَجَدُوا لِلَّهِ  
الذُّكْرِ خَلْقَهُنَّ﴾ الآلیہ ۲۲۔ (وقال تعالیٰ وان المساجد لله الایہ  
(سورہ جن)۔

دونوں آیتوں سے معلوم ہوا کہ غیر اللہ کو سجدہ کرنا جائز نہیں ہے۔ اور حدیث صحیح میں وارد ہے  
کہ حضرت قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں حیرہ گیا۔  
میں نے ان لوگوں کو دیکھا کہ وہ اپنے سردار کو سجدہ کرتے ہیں۔ پس اپنے اس کے سختی ہیں کہ اپ کو  
سجدہ کیا جائے۔

احضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر میں کسی کے لئے سجدہ کرنے کی اجازت دیت  
تو عورتوں کو حکم کریا کہ وہ اپنے خاوندوں کو سجدہ کیا کریں اور (مشکوٰۃ وج ۲- ص ۳۸۲)۔  
احاصل اس آیتِ مشریعیہ، حدیث صحیح اور اجماع امت سے سجدہ لتعظیمی کا عدم جواز ثابت ہے۔

اور حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں کے قصہ سے استدلال درست نہیں۔ کیونکہ یہ پہلی شریعت کی بات ہے۔ جو ہماری شریعت میں منسخ ہو گئی ہے۔ نیز ہو سکتا ہے کہ سجودِ حقیقی نہ ہو۔ جیسا کہ، لفظ یہ جلالین میں نہ کور ہے۔

وَخَرَوَ الَّهُ سَبَدًا سَجُودًا نَحْنَا لَا وَضْعَ جَبَهَةٍ وَكَانَ تَحِيَّتَهُم  
فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ (ص:۱۹۸) -

الغرض شریعتِ محمدیہ میں تعظیمی سجدہ بالکل ناجائز اور حرام ہے۔ فقط اللہ اعلم  
بندہ محمد اسحاق عفرئہ  
بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ ۳۲۹۱ھ  
جیز المدارس ، ملتان۔

**دفن مسنون طریقے پر نہ ہو تو نہیں کامک** حضرت اقدس شاہ عبدالقدیر رائپوری قدس رہ کو  
اس طرح دفن کیا گیا کہ زمین پر ایک پختہ پجوتہ تعمیر کر کے اس پر تابوت مبارک رکھ کر ارد گرد اور اوپر مٹی ڈال کر قبر کی شکل بنادی گئی۔ کیا یہ تدفین درست ہے؟ یا اسے ختم کر کے دوبارہ مسنون طریقہ پر انہیں دفن کیا جائے۔ مفصل و مدلل جواب سے نوازیں۔

**البُحْرَاج** یہ امر اس وقت زیر بحث نہیں کہ حضرت قدس سرہ کے لئے تدفین کا جو طریقہ اختیار کیا گیا تھا وہ خلاف سنت اور مکروہ تھا۔ یا بعض اعذار کی بناء پاس کی بھی شرعاً اجازت دی جاسکتی تھی۔ کیونکہ اگر اس تدفین کو خلاف سنت بھی قرار دیا جائے تو بھی فریتیں کے نزدیک یہ سلسلہ ہے کہ محض کراہت تدفین کے سبب نہیں میت کی شرعاً اجازت نہیں دی جاسکتی۔ بلکہ تحقیق دفن کے بعد نہیں حرام ہو گا۔ جیسا کہ کتب فقہ نیز سابقۃ قتاونی میں مصرح ہے۔

اصل بحث اس وقت یہ ہے کہ صورت مسئولہ میں نفس تدفین متحقق ہوئی یا نہ؟ مسروعیت دفن سے جو مقصود شارع ہے وہ حاصل ہوا یا نہ؟

یہ سلسلہ اجماعی ہے کہ دفن میت فرض کفایہ ہے۔ لیکن حقیقت دفن اور اس کی ذاتیات کیا ہیں جن کے فوات سے دفن معصوم ہو جائے گا۔ بعض حضرات کے ہاں یہ ہے کہ تحقیق دفن کے لئے حضر پرشرط ہے اور فرض ہے۔ بدون حضر کے دفن متحقق نہیں ہو گا۔ اور پھر غالباً حضرِ حکمی یا حضرِ قدیم کو بھی یہ حضرات کافی نہیں سمجھتے مگر امام شرعیہ اور لغت سے اس موقف پر کوئی واضح اور حکم دلیل موجود نہیں۔ ہاں دفن مسنون کیلئے حضرِ حمد

شتم کے الفاظ ملتے ہیں مگر یہ متنازع فیہ نہیں بلکہ ادله مذکورہ اور ائمہ لغت کی تصریحات سے جو چیز سامنے آتی ہے وہ اس کے برعکس یہ ہے کہ دفن کی حقیقت "ستیر" اور "مواراة بالتراب" ہے۔ حضرت حقیقی ہو یا نہ ہو، دفنه کا معنی آئمہ لغت نے حضرت جعل المیت فی الحفیرہ یا اس کے ساتھ ملتے جلتے الفاظ سے نہیں بلکہ اس مادہ کے کسی لفظ کا ترجمہ مادہ حضرت کسی لفظ کے ساتھ نہیں کیا گیا۔ بلکہ ستیر موارۃ غایبوبت جدی الفاظ سے ان کی تفسیر و شرح کی گئی ہے۔ معلوم ہوا کہ حقیقت دفن موارۃ اور ستیر ہے اور حضرت اس کے لئے مشرط نہیں ہے۔ علامہ محمد الدین فیروز آبادی اپنی معتمد کتاب "قاموس" میں لکھتے ہیں کہ

دفنہ ید فنہ ستیر وواراہ وادفن العبد کافتعل ابوق قبل  
وصول المصر و تدافنوا تکاتموا و رجل دفن خامل۔

(ج ۲- ص ۸۷۵ - نولکشون)

صرّاح میں ہے کہ ”دفن در خاک پنهان کردن تدافن پنهان شدن“ (رج ۱-ص ۳۶۲)۔ ایسے چئے کو جو آندھی چلنے کی وجہ سے سڑی میں دب گیا ہو تھل دفن و دفان کہا جاتا ہے دفن کے حقیقی معانی بسان کرتے ہوئے صاحب ”اساس البلاغہ“ لکھتے ہیں کہ۔

مُنْهَل دُفْن و دِفَان سُفت الرِّيح فِيهِ التَّرَاب فِي الدُّفَن النَّجْ (ص ۱۸۰)

اس میں صرح ہے کہ خارج سے لائی گئی مٹی میں دب جانے والی چیز کو بھی مدفون کہا جاتا ہے۔ اور اس میں حضر ضروری نہیں۔ «قاموس» میں بھی یہ الفاظ موجود ہیں۔

نہایہ میں علامہ ابن اثیر رحمہ فرماتے ہیں کہ۔

الداء الدفين اى المستتر الذى قهرتة الطبيعة ؟  
دفن کے علاوہ دوسرا الفظ قبر کا ہے۔ الہام لغت کی تصریح کے مطابق اس میں بھی حضر خود ری نہیں حکوم  
ہوتا۔ ”صاحب قاموس“ لکھتے ہیں۔

القبر مدفن الانسان (ولم يفسره بالحفيزة ناقل) فتبه دفنه -

(ص ١٥)

اور دفن میں حفڑہ شرط نہیں ہے۔ جیسے پہلے بیان ہوا۔

وقول ابن عباس رضي الله تعالى عنهما في الدجال **وَلِدُ مُقْبُرًا** معناه أن **أُمّةً**  
وضعته في **جَلَدٍ كِبِيرٍ مُّهْمَمَتَةٍ** — لا شق فيها ولا ثقب

فَقَالَتْ قَاتِلَتْهُ هَذِهِ سُلْطَةٌ لَيْسَ فِيهَا وَلَدًا فَقَالَتْ أُمَّةٌ بَلْ فِيهَا  
وَلَدٌ هُوَ مَقْبُورٌ فِيهَا فَشَقَّوْا عَنْهُ فَاسْتَهَلَ - (قاموس: ج ۱۶۲)

جبلی میں پڑے ہوئے بچے پر عرب العرب کے استعمال میں مقبور کا اطلاق ہمارے مدعا پر واضح دلت کر رہا ہے کہ مقبور ہونے کے لئے حضرت شرط نہیں۔ مستور و معنیب بالصفة المخصوصہ ہونا کافی ہے۔ لغت کے علاوہ قرآن و حدیث اور فقرے سے بھی یہی امر مستبط ہوتا ہے کہ دفن میت سے اصل مقصود مواراہ ہے۔ جس کے لئے با فعل کسیوں کے ساتھ گڑھا کھونا ضروری نہیں بلکہ گڑھے کی صورت بھی کافی ہو سکتی ہے خواہ یہ پہلے موجود ہو یا مٹی کو ارد گرد جمع کر کے ایسی صورت بنائی جائے یا گڑھا کھونے سے یہ شکل بن جائے قرآن کریم میں ہے۔

بَعَثَ اللَّهُ غَرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيَرِيهِ كَيْفَ يَوْارِى  
سُوَاءً أَخْيَهُ الْآيَةُ -

آیت کے آخری ٹکڑے میں نکور ہے۔ دفن میت سے مقصود مواراہ لغش ہے۔

۲ : بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو نقش ابوطالب کے بارے میں مکمل دی تھا۔ "فَوَارِه"۔ بنجاری مشرفی میں صیغہ مذکور مقصود دفن کی طرف مشعر ہے۔ فقہار نے اسی حدیث کے پیش نظر لکھا ہے کہ۔

يَغْسلُ الْمُسْلِمُ وَيَكْفُرُ وَيَدْفُنُ قَرِيبَهِ الْكَافِرِ الْأَصْلِيِّ مِنْ  
غَيْرِ مَرَاعَاةٍ لِلسَّنَةِ - (تنویر)۔

معلوم ہوا کہ مواراہ دفن ہے لیکن غیر سنون ہے۔

۳ : علامہ علینی و شرح هدایہ میں فرماتے ہیں کہ۔

فَصَلَ فِي الدُّفْنِ الْمَقْصُودِ مِنْهُ سُتُّرٌ سُوَاءُ الْمَيْتِ وَالْيَاهِ الْإِشَانَةِ  
فِي قَوْلِهِ تَعَالَى بَعَثَ اللَّهُ غَرَابًا - الخ

(ج ۱- ص ۱۲۰- حکایت الرسالۃ المطبوعۃ، ص ۲۶)

۴ :- علامہ سخنی و فرماتے ہیں کہ۔ اما الدفن انما یتم با هالة التراب۔

۵ : گڑھا کھوننا اور گمرا کرنا فی حد ذاته مقصود نہیں بلکہ اس سے اصل مقصود لاش کی بدبو روکنا اور اسے درندول سے محفوظ کرنا ہے۔ علامہ شافعی و فرماتے ہیں۔

وَهَذَا حَدَّ الْعُمَقِ وَالْمَقْصُودُ مِنْهُ الْمُبَالَغَةُ فِي مَنْعِ الرَّائِحَةِ  
وَنَبْشِ السَّبَاعِ - (ج ۱ - ص ۸۳۵) -

مندرجہ بالا عبارت اپنے فہم و منشاء کے اعتبار سے کسی تفیر کی نیاز نہیں ہے سب کا مشترکہ مضمون یہ ہے کہ مٹی میں نعشِ انسانی کو اس طرح سے چھپا دینا کہ دن بھر سے اس کو نہ اکھاڑ سکیں اور اس کا تعفن اور بدبو لوگوں تک نہ پہنچے۔ دفن ہے۔ اور اس سے یہی مقصود ہے۔ اس حقیقت کی وضاحت کے لئے حضرت مفسرین کی چند عبارتیں لکھی جاتی ہیں۔

علامہ قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

”ثُمَّ أَمَّاتَهُ فَاقْبَرَهُ“ إِنَّمَا جَعَلَ لَهُ فَتْبَارِيَ وَفِيهِ احْرَامًا  
وَلَمْ يَجْعَلْهُ مِمَا يُلْقَى عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ تَأْكِلَهُ الطَّيْرُ وَالْعَوْافِيَ قَالَهُ  
الْفَرَاءُ - (ج ۱۹ - ص ۲۱۹) -

روح المعانی میں ہے۔

”جَعَلَهُ ذَا قَبْرٍ تَوَارِيَ فِيهِ جِيفَتَهُ تَكْرِمَتَهُ لَهُ لَمْ يَجْعَلْهُ مَطْرُوحًا  
عَلَى الْأَرْضِ يَسْتَقْدِرُهُ مِنْ مِيرَاهُ وَتَقْسِيمَهُ السَّبَاعُ وَالْطَّيْرُ“  
(پشم ص ۳۲)

تفیر جلالین و جمل میں ہے۔

”وَجَعَلَهُ فِي قَبْرٍ يُسْتَرِهُ إِنَّمَا يَجْعَلُهُ مِمَا يُلْقَى لِلطَّيْرِ وَالسَّبَاعِ :  
(پارہ عص) -

قری صفت تواری فیہ جیفتہ یہ وصف دال علی العلیت ہے۔ نیز اس کا مقابلہ و لم یجعلہ ممایلیقی علی وجوہِ الارض کو ٹھہرا یا۔ یہ مجموعہ دلالت علی المقصود کے بارے میں بالکل صریح ہے۔ تحقیق دفن کے لئے جیسے حضر ضروری نہیں ہے ایسے ہی کہ حقیقی جو گڑھا کھو دکر اس کے اندر کھو دی گئی ہو، یا اس حقیقی ضروری معلوم نہیں ہوتی بوجوہِ ذیل

الفت : لغش کا فرکو بدون لحد و شق کے گڑھے میں دبانے کا حکم ہے۔ فتحمار نے اس پر لفظِ دفن کا اطلاق کیا ہے۔ جیسا کہ بحوالہ تنویر پہلے ذکر ہوا۔

ب ، بعض اکابر صحابہ رضی اللہ عنہم میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بھی ہم نے وصیت فرمائی تھی کہ بعد وشق بنائے بغیر تمہیں دلیسے ہی مٹی میں دبادیا جائے۔

وَأَوْصَى كَثِيرٌ مِن الصَّحَابَةِ أَن يُرْسَوْا فِي التَّرَابِ مِنْ غَيْرِ لِحْدٍ  
وَلَا شَقٍ قَالَ لَيْسَ أَحَدٌ جَنْبِيَ اَوْطَى بِالْتَّرَابِ مِنَ الْأُخْرَ وَيُوقَّعُ  
وَجْهُهُ التَّرَابَ بِلِبْنَتِينَ أَوْ ثَلَاثَتَ - (لطحاوی ص ۳۳۳) - فتح القدیر (کبیری)۔

اگر بعد وشق دفن کرنے کے لئے ضروری ہوتی تو یہ حضرات ایسی باطل وصیت فرمائکر لوگوں کو گناہ میں سبتلا کرنے کا کیسے سبب بن سکتے تھے۔ نیز یہ ممکن نہیں کہ ان حضرات کو تاحال غیر مدون قرار دیا جائے اور یہ تسلیم کرنا نہایت مشکل ہے کہ ان حضرات کو مسائل شرعیہ اور ان کے حقائق کے فہم سے (العیاذ باللہ بالکل عاری سمجھا جائے۔

ج : علامہ ابن الہام حنفی فرماتے ہیں۔

بَلْ ذَكْرِيَ إِنَّ بَعْضَ الْأَرْضِيْنَ مِنَ الرِّمَالِ يُسْكَنُهَا بَعْضُ  
الْأَعْرَابِ لَا يَتَحَقَّقُ فِيهِ الشَّقٌ إِيْضًا بَلْ يَوْضُعُ مِيتًا وَيَهْجَالُ  
عَلَيْهِ نَفْسَهُ ؟ (ص ۲۹۹ - نوکشورو)۔ علامہ موصوف نے اس پر کوئی  
نیکر نہیں فرمائی۔

د : فساق میں دفن کرنے کو فقہاء نے دفن ہی قرار دیا ہے۔ گو منکروہ لکھا ہے۔ حالانکہ نہ اس میں بعد وشق ہوتی ہے۔ معلوم ہوا کہ اصل دفن کے تحقیق کے لئے یہ دونوں ضروری نہیں۔ المبتہ دفنے معرف و مسنون کے لئے اس کی حاجت ہے۔ تفصیل بالا سے امور ذیل محقق ہوتے۔

۱ : دفن کی حقیقت ستر دمواراۃ محفوظ و مخصوصہ اور حضر اس کی حقیقت میں داخل نہیں۔

۲ : دفن سے معصوم اعزاز اور حفاظت لغشِ انسانی ہے۔ تاکہ دیگر حیوانات کی طرح نظر وں کے سامنے گللتی، سڑتی اور نچحتی نہ رہے۔

۳ : دفن کی حقیقت میں بعد وشقی، شق حقیقی داخل نہیں۔ پس حقائق بالا کی روشنی میں ہم یہ سمجھتے ہیں کہ حضرت قدس سرہ کی لغش مبارک کو سپرد خاک کرنے کی جو تفصیل صورت سوال میں ذکر کی گئی ہے اس سے بلاشبہ تدفین محقق ہو گئی ہے۔ اور اس پر دفن کے احکام جاری ہوں گے۔ کیوں کہ موارة جسد علی وجہ الامر پائی گئی اور منشار ارشادیں بھی پورا ہو گیا۔ تحقیق دفن کے لئے حضرت یاشق حقیقی درجہ شرطی میں

نہیں۔ کماستر۔ پھانچہ قبل ازیں مطبوعہ رسالہ کے مطابق پاک و ہند کے معمد تین دارالافتخار اور اکابر بھی اسے تدفین قرار دے چکے ہیں۔ اس صورت میں مزار شریعت کو دوبارہ کھولنا ہرگز جائز نہیں۔ اور اس پر بش کے احکام جاری ہوں گے۔

**تتمہ :** واضح رہے۔ و مفادہ انه لا يجزى دفنه على وجه الأرض  
اس کے خلاف نہیں۔ اولاً : اس لئے کہ یہ علامہ شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا استنباط ہے۔ کتب حنفیہ میں صراحت یہ جزئیہ کہیں نہ کوئی نہیں۔ جیسا کہ علامہ موصوف نے خود اس کا اعتراف کیا ہے۔ اور مفادہ کا لفظ بھی اس طرف مشعر ہے۔

**ثانیاً :** اس لئے کہ دلائل بالا کی بناء پر اس کی تاویل ضروری ہے۔ لا يجزى دفنه اى على الوجه المسنون والمتواتر جمعاً بين الأدلة۔

**ثالثاً :** بر تقدیر تسلیم ظاہر جواب یہ ہے کہ ممتاز صورت کو جزئیہ ہذا کے تحت داخل کرنا صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ زیر بحث صورت میں تابوت کے ارد گرد دیوار بنا کر ٹاٹ لگائی گئی ہے۔ پھر اس کے چاروں طرف دور تک پانچ فٹ اونچی مٹی ڈال کر اس سطح سجدہ کے برابر کر دیا گیا ہے اور اس کے اوپر کچی قبر کا نشان بنا دیا گیا۔ ماخوذ مطبوعہ رسالہ۔

اب سناتے کہ اس صحیح کو مزید وسیع کرتے ہوئے ارد گرد مزید مٹی ڈال کر دیں پر مدرسہ کی تعمیر ہو گئی ہے۔ اس سے یہ ساری سطح زمین بلند ہو گئی ہے جس کے ایک حصہ میں گویا کہ بصورت شق تابوت مدفن ہے۔ اور جزئیہ میں جو صورت بیان کی گئی ہے وہ قطعاً اس سے مختلف ہے۔ وہ صرف یہ ہے کہ لا شش زمین پر رکھ کر ارد گرد ایٹیں لگادی جائیں جس سے قبر کی سی صورت بن جائے۔ اور اس سے گھر لائی میں چھپا یا تہ جائے۔ اور ظاہر ہے کہ اس سے منتشر شریع اور مقصود تدفین حاصل نہیں ہو سکتا۔ ایٹیں کا لکھڑے اور حشرات الاضن کے سوراخ وغیرہ کی صورتوں میں نعش کی بدبو پھیلیں اور لفڑی حیوانات بن جانے کا احتمال بعید از قیاس نہیں اور پختہ اور چوناچ کرنا جزئیہ میں مذکور نہیں۔ لہد کیا یہ چیزیں ہر ایک کو سب میسر ہو سکتی ہیں؟ اور اسلامی سادگی کی خلاف ورزی تو ظاہر ہے۔ الغرض صورت زیر بحث کو جزئیہ ہذا کے تحت داخل کرنا غلط ہے۔ زیر بحث صورت میں منتشر شریع دفن کی تکمیل ظاہر ہے اور جزئیہ کی صورت میں یہ مذہب اپورانہ میں ہوتا اور اس طرح فرمان نبوی

احفروا و اعمقو و احسنوا و ادفنوا الاثنين و ثلاثة في قبر واحد

## وقد موا احسنهم قد آنا

سے بھی استراتحفڑ پر استدلال کرنا درست نہیں۔ کیوں کہ اگر یہ استدلال صیغہ امر سے ہے تو تقدیم احسن قرآن بھی اسی طرح فرض اور شرط ہوگی اور اس کے بغیر دفن کرنا صحیح نہیں ہوگا۔ حالانکہ اس کا التزام درست نہیں۔ اور اگر استدلال کسی خارجی مقدمہ پر مبنی ہے تو جواب اس کے معلوم ہونے پر دیا جاسکتا ہے۔ نیز بعض حضرات کو ”یحیث فی الارض“ سے یہ شبہ ہو گیا ہے، یہ شبہ بھی ضعیف ہے۔ کیونکہ اس کی تفسیر میں دو احتمال ہیں کہ یہ بحث بغرض حفظ تھا تاکہ اس میں کوئے کو رکھ کر دیا جاسکے۔ اور احتمال ثانی یہ ہے کہ بحث بغرض ستر اور مواراث تھا۔ یعنی کوئا پنجوں کے ذریعیہ مٹی ڈال کر غراب میت کر دفن کر دے۔

احتمال ثانی اولی ہے۔ کیونکہ اس میں تقلیل حذف ہے اور یہ عاداتِ غرب سے اشبہ ہے۔ اس لئے علامہ سیوطیؒ نے اس تفسیر کو اختصار کیا ہے فرماتے ہیں۔

” یبحث فی الارض بینشی التراب بمنقاده درجلیه ویشير علی  
غраб آخر میت حتى واراہ ؟ (جادلین شریف)۔

تفسیر مذاکی بناء پر سقوط استدلال ظاہر ہے۔ اور اس کی تائید ایک دوسری تفسیر سے ہوتی ہے اس کا حاصل یہ ہے کہ غراب دوسرے غراب میت پر مٹی نہیں ڈالتا تھا۔ بلکہ ہایل کی نقش پر کردید کرید کر مٹی ڈال رہا تھا تاکہ دفن کی تعلیم کرے۔

” وَتَالِ الْأَصْوَلِ مَا قُتِلَهُ وَتَرَكَهُ بَعْثَ اللَّهِ عَنْ رَبِّهِ يَحْتُو التَّرَابَ  
عَلَى الْمَقْتُولِ ” (ج ۳ - ص ۳۹۷)۔

اور احتمال اول بھی ہمارے لئے مضر نہیں۔ اولاً۔ اس لیے کہ یہ مقصود نہ تھا۔ جیسا کہ آیت میں مذکور ہے۔ لیکن یہ کیف یو اے۔ اس کی ایک صورت حفڑ بھی ہے۔ پس حفڑ کی فرضیت اور تعبین ثابت نہیں ہوگی۔ الحاصل آیت زیادہ سے زیادہ مفید حفڑ ہے مفید حصر نہیں۔ پس ثابت میں نزاع نہیں ہے۔ اور متنازع فیہ ثابت نہیں۔

ثانیاً۔ آیت کی تفسیریں گو صورتًا مختلف ہیں۔ لیکن ان کا معنی متعدد ہونا ضروری ہے۔ تاکہ مراد خداوندی میں تناقض لازم نہ آئے جیب کہ مسئلہ دفن امت کے ما بین مختلف فیہ نہیں۔ اور یہ تب ہی ممکن ہے جب کہ احتمال اول حفڑ کو فرضیت اور تعبین کے لئے نہ لیا جائے۔ اور یہی اوفق لجموم العلة

ہے۔ فقط واللہ اعلم۔

### بندہ عبدالستار عفانہ عنہ

تقریباً نو سال حضرت اقدس مولانا شاہ عبدال قادر صاحب رائپوری قدس سرور کی دفات کو ہو چکے ہیں۔ اور ان کی لغش مبارک کوتا بوت میں رکھ کر اس کے چہار طرف نیچے اور پسکی انیشیں لگا کر قبر کے ارگوڈہ اڑتیسیں ۳ فٹ لمبا، اٹھایس ۲۸ فٹ پھردا، اور پانچ فٹ اونچی مٹی ڈال کر چبوترہ بنایا گیا ہے جس کی بناء پر بالیقین یہ صادق آتا ہے کہ حصل الدفن یعنی موارة المیت فی التراب دفن کا معنی اور مقصد یہ ہے۔ حضرت حمد دفن کی سنون شکلیں میں۔ نفس دفن ان پر موقوف نہیں۔ جیسا کہ مفتی صاحب نے جواب میں واضح فرمایا ہے۔ لہذا دفن کے تحقیق کے بعد اگر وہ خلاف سنت بھی ہو چکا ہو بشہر حرام ہو گا۔ بناءً علیہ اب ضروری ہے کہ حضرت رائپوریؒ کے مریدین اور متولیین اور خدام تمام محنت و سعی کو حضرت حکم کے اسوہ حسنہ کے احیاء اور اشاعتِ طریق میں سخپ کریں۔ اہل اسلام میں پہلے بھی کافی اختلاف اور انتشار برپا ہے۔ اب یہ بحث نو سال بعد چھپرنا مزید موجب افتراق اور تشتت ہو گا۔ جو کسی قسم کی اسلامی خدمت نہیں ہوگی۔ بلکہ اعدامِ اسلام کے لئے باعث شماست ہو گا۔ اس لئے اس بحث کو ہماری رائے میں ختم کرنا بالکل مناسب ہے۔ فقط واللہ اعلم

اب جواب صحیح

واب جواب صحیح

محمد عبداللہ عفانہ عنہ

مفتی خیرالمدارس ملتان۔ ۱۹ ربیع الثانی ۱۴۹۱ھ نائب مفتی خیرالمدارس ملتان۔

---

میت کی وصیت کردہ جگہ میں دفن کرنے کیلئے دفن کے بعد قبر کھو کر میت کے جانے کا حکم

حضرت رائپوری رحمۃ اللہ کا لاہور میں انتقال ہوا اور ان کے دارالثوں میں سے بھائی اور بھتیجے موجود تھے انہوں نے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے آبائی وطن میں تدفین کی۔ کچھ حضرات حضرت حکم کی میت مبارک کو ہندوستان منتقل کرنے پر اصرار کر رہے ہیں اور کہتے ہیں کہ حضرت حکم نے وصیت کی تھی کہ مجھے وہاں دفن کیا جائے۔

۱: میت کا حق تدفین کس کو ہے؟ اگر وارث حق تدفین کو استعمال کرتے ہوئے ایک جگہ دفن

کر دین تو دوسرے متعلقین کو اس کے خلاف کار وائی کا جواز ہے یا نہیں ؟  
 ۲ : اگر میت کسی جگہ دفن کی وصیت کر گئے ہوں تو ستحق تدفین کو اس پر عمل کرنا ضروری ہے یا نہیں ؟  
 ۳ : اگر خلاف وصیت میت تدفین عمل میں آچکی ہو تو موافق وصیت اس میت کو نکال کر دوسری  
 جگہ دفن کرنے کا کیا حکم ہے ؟

**الْجَواب**

۱ : میت کی تجهیز و تکفین کا حق دلی اقرب کو حاصل ہے جیسا کہ حوالہ ذیل سے ظاہر  
 ہے - نماز جنازہ میں حق التقدم کس شخص کو حاصل ہے ؟ اس سئلہ کے ضمن میں  
 "صاحب بحر لکھتے ہیں کہ -

« (شمر الولی) اونہ اقرب الناس الیه والولایة له ف الحقيقة  
 حکما في غسله وتکفینه وانما يقدم السلطان عليه اذا حضر  
 كيلا يكون از دراء به .» (ج ۲ ص ۱۹۵) -

۴ : وف الدار المختار وينسل المسلم ويکفن ويُدفن قریبہ ؟ (شامی ج ۱ ص ۸۳۳) -

اس جائزیہ سے بھی سئلہ بذاکی تایید ہوتی ہے۔ کوئی غیر مسلم میت کے بارے میں ہے۔

۵ : واث کتے ایسی وصیت پر عمل کرنا لازم نہیں - قال فی الدر المختار (ج ۱ ص ۸۲) -

(مع الشامية) والفتوى على بطلان الوصية بغسله والصلة

عليه عزاء في الهندية الى المضمرات اى لواوصى بان

يصلى عليه غير من له حق التقدم او بان يغسله فلا فلان

لاميلزم تنفيذ وصيته ولا يبطل حق الولي بذاك وهذا

تبطل لواوصى بان يکفن في ثوب كذا او يدفن في موضع

كذا حکما عزاء الى المحيط »

۶ : دفن ہو جانے کے بعد عمل بالوصیت کی غرض سے قبر کو کھولنا ہرگز جائز نہیں - جیسا کہ اگر  
 کسی میت کو بلا غسل و نماز کے دفن کر دیا گیا ہو تو نبش جائز نہیں۔

« حکما اذا دفن بلا غسل او صلاة او وضع على غير يمينه او الى

غير القبلة - فإنه لا ينبعش عليه بعد اهالة التراب كما مر

- (الشامية - ص ۸۳۹ ج ۱) -

جب ترکِ غسل کی وجہ سے نبش جائز نہیں حالانکہ غسل فرض ہے۔ اور اس کا کوئی قائم مقام بھی موجود نہیں تو خلافِ وصیت ہو جانے کے عذر کی بناء پر نبش کیسے جائز ہوگا۔ جب کو وصیت ہذا پر عمل کرنا نہ فرض ہے نہ احباب، بلکہ فقہارے اسے بطلان کے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔ الفرض جب وصیت پر دفن سے قبل عمل واجب نہیں بعد از دفن اس پر عمل کرنے کے لئے نبش کو کیسے مباح قرار دیا جاسکتا ہے۔ فقہاء اہلہ تراب کے بعد دوسرے منت میں نبش کی ممانعت فرماتے ہیں۔ پس آئھ، تو برس کی مدت طویلیہ گزر جانے کے بعد بطرقِ اولیٰ اس کی ممانعت کا حکم کیا جاتے گا۔ دفن بطرقِ مسنون ہوا ہو یا خلافِ مسنون دونوں صورتوں کا ایک ہی حکم ہے کہ اہلہ تراب کے بعد نبش جائز نہیں۔ جزویہ بالا اس بارے میں صریح ہے۔ کیونکہ دفن بلا غسل، دفن بغیرِ صلاۃ، وضع علی غیر الیمین، وضع لی الغیر القبلة سب امور طرقی مسنون کے خلاف ہیں اس کے باوجود نبش کی اجازت نہیں دی گئی۔

فقط واللہ اعلم، بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ نائب مفتی خیر المدارس ملتان

وأحواب صحيح  
بندہ محمد اسحاق غفرلہ

## قبر میں ”من نبیک“ سے سوال ہو گایا ”ما تقول فی هذالرجل“ سے

قبر میں مردے سے منخر نجیر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں جب سوال کرتے ہیں تو کیا ہذا الرجل کہتے ہیں یا من نبیک کہتے ہیں؟

الْجَوَبَةُ

دو نوں طرح کے الفاظِ حدیث میں ہیں۔ حضرت النبی ﷺ سے روایت ہے

— قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه انه يسمع قرع نعالم اتاه ملكان فيقعده انه فيقولون ما كنت تقول في هذا الرجل ل محمد احمدیت مشکوہ باب عبد القبر (۲) اور مجمع الزوائد میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک روایت میں ہے۔ وان المؤمن يجلس في قبره فيسئل من ربه فيقدر رب الله فيقول من نبیك فيقول نبیي محمد صلى الله عليه وسلم قال ما دینك قال دیني الاسلام اے (ورجال ثقات ابھ۔ مجمع الزوائد ج ۳ ص ۲۵۴)۔

فقط واللہ اعلم

## جنازہ گاہ متعین اور وقف ہو تو کسی کو لصرف کرنے کی اجازت نہیں

خیر پور ضلع بہادرپور میں ایک جنازہ گاہ ہے۔ جو کہ عرصہ استی سال سے زائد تعمیر شدہ ہے۔ ار دگرد چار دیواری مکمل ہے۔ جنازہ گاہ کی عمارت آج سے استی سال قبل خیر پور کے ایک شخص نے تعمیر کرانی تھی۔ یہ رقبہ زمیندار کا ہے۔ کاغذات سے یہ معلوم نہیں ہوا کہ مالک نے یہ زمین وقف کی تھی یا تعمیر کرنے کو حصہ کی تھی۔ اصل مالک یا اس کے دراثاء نے آج تک کبھی اس رقبے سے تعرض نہیں کیا ملکہ مال کے کاغذات میں یہ رقبہ ملکہ مالک درج چلا آرہا ہے۔ صرف یہی نہیں بلکہ جس محلہ میں یہ جنازہ گاہ واقع ہے وہاں کی دیگر مساجد کا رقبہ مثلاً سادی مسجد وغیرہ جو صدیوں سے آباد ہے اسی اصل مالک کے نام چلا آرہا ہے۔

اب ٹاؤن کمیٹی خیر پور اس جنازہ گاہ کے رقبہ میں ایک ٹینکی آب اور کوارٹر وغیرہ تعمیر کرنا چاہتی ہے جس سے شہروں کو پانی فروخت کیا جاتے گا۔

سوال یہ ہے کہ صورتِ بالا کے مطابق یہ حکم وقف شمار ہوگی یا نہیں۔ آیا ثبوت وقف کے لئے اتنا کافی ہے یا کاغذی اندر اس ضروری ہے۔ اور ٹاؤن کمیٹی کا یہ اقدام درست ہے یا نہیں؟

احقر غلام قادر، مہتمم غیر العلوم خیر پور

اگر عامۃ الناس اس کے جنازہ گاہ ہونے کی شبہادت دیتے ہیں تو یہ دلیل ہے اس کے وقف ہونے کی۔ لہذا کمیٹی کا اس میں مذکورہ لصرف کرنا شرعاً درست نہیں۔

**حکایت** حکایت امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۵۰۔

وقف ہونے کے لئے کاغذات میں اندر اس ضروری نہیں۔

وَ فِي الْخَيْرِيَّةِ وَ قَفْ وَ تَدِيمِ مَشْهُورٍ لَا يَعْرِفُ وَاقْفَهُ اسْتَوْلَى  
عَلَيْهِ ظَالِمٌ فَادْعُ الْمَتَولِيَّ أَنَّهُ وَقَفَ عَلَى حَدَّ اسْتَهْوَرٍ وَ شَهَدا  
بِذِ الْكَ فَالْمُحْتَارَ أَنَّهُ بِيْجُوزٌ أَهْ - (شامیۃ ج ۳ ص ۱۵)

فَقْطُ وَ إِنَّ اللَّهَ أَعْلَمُ  
احقر محمد انور عفان اللہ عنہ



**جنازہ کے آگے لغت خوانی بعدستہ** یہاں رواج ہے کہ حب بنازہ کے حپتے ہیں تو کچھ لوگ جنازہ کے آگے آگے بلند آواز سے لغت خوانی

کرتے جاتے ہیں یا کلمہ طیبہ کا ذکر کرتے جاتے ہیں۔ اس کی شرعی حیثیت سے آگاہ فرمائیں۔

یہ رواج بعدستہ جھپوڑ دینا ضروری ہے۔ درختمار ہیں ہے۔

## الْجَوَابُ

«حِكْمَاتُهُ فِيهَا رَفِع صَوْتٌ بِذِكْرِهِ أَوْ قِرْأَةٍ۔ أَهْرَ (ج ۱۴۲) ۶۲»

اس کی تشریح میں لکھا ہے۔ «وَيَنْبَغِي لِمَنْ تَبَعَ الْجَنَازَةَ أَنْ يَطْبَلِ الصَّمَتَ وَفِيهِ عَنِ الظَّهِيرَةِ فَإِنْ أَرَادَ أَنْ يَذْكُرَ اللَّهَ تَعَالَى يَذْكُرُهُ فِي نَفْسِهِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى أَنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ إِلَى الْجَاهِرِيِّينَ بِالدُّعَاءِ وَعَنِ ابْرَاهِيمَ أَنَّهُ كَانَ يَكْرَهُ أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ وَهُوَ يَمْشِي مَعَهَا اسْتَغْفِرًا لِهِ غَفَرَ اللَّهُ لِكُمُ الَّذِي قُلْتُ وَإِذَا هَذَا فِي الدُّعَاءِ وَالذِّكْرِ فَمَا ظَنَكُ بِالْفَنَاءِ الْحَادِثِ فِي هَذَا الزَّمَانِ۔

فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

الجواب صحيح، بخیر محمد عضی عنہ

محمد بن عبد الله غفران

۱۸-۱۲-۱۳۶۹ھ

**خطا اور خودکشی کرنے والے کے جنازہ میں** خودکشی کرنے والے کے جنازہ میں شدتِ تکلیف اور عدم شدت کی بناء پر کوئی فرق ہے یا نہیں؟ ارادبہ قاتل نفسمہ عمداً لالشدہ وجع فخر ج بمفہومہ الخطاء فانہ یغسل و یصلی علیہ اہ (مراقب الفلاح)۔ اس عبارت میں فخر ج کس پر تفرع ہے عمداً پر یا لالشدہ پر۔ اگر عمداً پر ہے تو عمده والے پر بھی جنازہ پڑھا جاتا ہے۔ بھر خطا۔ و عمده میں فرن کیا ہوا؟

## الْجَوَابُ

فخر ج بمفہومہ الخطاء۔ عمداً پر تفرع ہے کیونکہ احتراز عن الخطاء لفظ عمده ہی کے ساتھ ہو سکتا ہے۔ شدت و جع پر تفرع نہیں۔ رہا یہ کہ، بھر عمده اور خطاء میں ما بہ الفرق کیا ہے۔ تو وہ یہ ہے کہ قاتل لنفس خطاء پر اجماعاً نماز پڑھی جاوے کیونکہ وہ شمیدہ ہے اور قاتل لنفسہ عمداً میں اختلاف ہے۔ بعض حضرات فرماتے ہیں کہ قاتل لنفسہ عمداً پر نماز نہ پڑھی جائے۔ لیکن

راجح یہ ہے کہ اس پر بھی نماز پڑھی جائے۔ کیونکہ زیادہ سے زیادہ وہ خود کشی کی وجہ سے بسی رہ کا ترکب ہوا  
الاغیر۔ اور قول محدث علام لالشدة دفعہ میں شدتِ دفعہ کی قیداتفاقی ہے۔ کیونکہ عام طور پر خود کشی،  
شدت درد و الم میں ہوتی ہے۔ کلمہ "لا" سب کا سب معلوم ہوتا ہے۔ فقط اللہ اعلم۔

بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ

الجواب صحیح

بندہ عبد الرحمن غفرلہ

۱۳۶۹ھ : ۵ : ۲۵

## جنازہ لیجائے ہوئے بلند آذان سے کلمہ پڑھنا مکروہ تحریکی ہے

جنازہ اٹھا کر لے جانے والے حبیلین تو ساتھ چلنے والے اور اٹھانے والے کلمہ طبیبہ اور کلمہ شہادت  
یا قرآن پاک کی کسی سورۃ کی تلاوت کرتے چلیں یا خاموشی کے ساتھ چلیں؟

**الجواب** میت کو اٹھا کر لے جانے والوں اور دوسرے پچھے چلنے والوں کے لئے حکم یہ ہے کہ وہ  
خاموش ہو کر چلپیں۔ بلند آذان سے کلمہ طبیبہ یا کلمہ شہادت۔ اور قرآن پاک کی کسی سورۃ کی تلاوت  
کرتے چلنا مکروہ تحریکی ہے۔ (کمانی الجرجی ج ۲، ص ۳۰۰)۔

وينبغى لمن تبع جنازة ان يطيل الصمت ويكره رفع الصوت بالذكر  
وقراءة القرآن وغيرهما في الجنازة والكراهة فيما حراهه

فقط والله اعلم

تحریکی۔ اہ

بندہ محمد اسحاق غفرلہ  
۱۳۷۷ھ : ۳ : ۲۹

الجواب صحیح، بندہ عبد اللہ غفرلہ  
سفی خیبر المدارس، ملتان

نماز کا وقت ہوا اور جنازہ موجود ہو تو کسے متقدم کرے  
نماز ادا کی جائے یا جنازہ؟ دوسری  
صورت میں مثلاً ظہر کے فرض پڑھ لئے ہیں باقی نماز لعینی سنیں ہیں پھر اور جنازہ حاضر ہو تو پہلے جنازہ ادا کی  
جائے یا باقی نماز؟ علیہ کیمپسوری رحمۃ اللہ علیہ

اگر نماز کا وقت تنگ نہ ہو تو جنازہ پہلے ادا کر لینا چاہئے۔

**الجواب** «يُنْبَغِي تَقْدِيمُ الْجَنَازَةِ وَالْكَسْوَفِ حَتَّىٰ عَلَى الْفَرْضِ مَا لَمْ يَضْطُقْ وَقْتُهُ»۔ (شامی) <sup>ص ۵۵</sup>

اور مغرب کی نماز کو جنازہ پر مقدم کیا جائے۔

«وَيَوْمَ خَذَ مِنْ قَوْلِهِ أَيْضًا إِنْ ضَاقَ الْوَقْتُ تَقْدِيمُ فِرْضِ الْوَقْتِ»۔ (رد المحتار)۔

اگر فرض پہلے ادا کئے جائیں تو سنتیں بھی جنازہ سے مقدم ادا کرنی چاہئیں۔ «عَنْ الْحَلَبِيِّ الْفَتَوْيِيِّ عَلَى تَأْخِيرِ الْجَنَازَةِ عَنِ السَّنَةِ»۔ شامی صفحہ مذکورہ۔ فقط اللہ عالم

ابحواب صحیح، شیر محمد عفان اللہ عنہ

**قبوں پر قبے بننے کا حکم** زید کہتا ہے کہ مزارات پر قبے اور روپنے بنانا یہود و نصاریٰ کے کام ہے۔ دہ سود و خنزیر بھی لکھاتے تھے جس شخص نے اس کی ابتدا کی دہ بڑا پاچی اور مکار لکھا۔ اور محمد بن عبد الوہاب نجدی کو اپنا امام و مصلح تسلیم کرتا ہے۔ کیا زید کا زغم حق ہے یا باطل؟ کیا علماء دیوبند بھی روپنے کرنا جائز سمجھتے ہیں؟ کیا روپنوں کو کرانا تو یہ نہیں سمجھتے؟ کیا زید کا یہ کہنا صحیح ہے کہ میں دیوبندی عقائد رکھتا ہوں

**الجواب** احادیث اور کتب فقہ میں قبور پر مکان، قبہ اور روپنے بنانے سے ممانعت وارد ہوتی ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا روپنہ اقدس سنتشی ہے۔ علماء و اکابر دیوبند کی قبور بھی سادہ طور پر بغیر بناء کے ہیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی وغیرہم کے مقابر بھی اسی طرح ہیں۔ اکابر دیوبند اور شاہ ولی اللہ وغیرہم کے بہت اور حضرات صحابۃ کرام رضی اللہ عنہم کی قبور بھی بغیر روپنوں اور قبوں کے تھیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اقدس میں بہت بڑے حبیل القدر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم مدفون ہوتے۔ سب بغیر قبوں اور روپنوں کے دفن ہوتے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے چھا حضرت حمزہ رضی اللہ عنہم سید الشہداء کا لقب دیا جاتا ہے بغیر قبہ کے مدفون ہوتے۔ یہ قبے دغیرہ بعد کی ایجاد ہے جنہیں سنت نہیں کہا جاسکتا۔ اس کے باوجود زید کا یہ طرز کلام مسلمانوں کے ساتھ، جاہلانہ ہے۔ اس طریقے پر نہ تو علماء دیوبند نے مسلمانوں کو خطاب کیا ہے اور نہ برائی کہا ہے۔ اور نہ ہی زید دیوبندی مسلک پر ہو سکتا ہے۔

دیوبندی مذہب یا عقیدہ کوئی الگ مذہب نہیں۔ مسلک حنفیہ اور سلف صاحبین کے صحیح

اتباع کو ہم دیوبندیت سے تعبیر کرتے ہیں۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ محمد عبد اللہ عفی مفتی خیرالمدارس ملتان ۲۶، ۱۳۸۹ھ

**جسے دعا جنازہ یاد نہ ہو وہ کیا کرے**  
جن لوگوں کو دعا جنازہ یاد نہیں وہ نماز جنازہ  
میں شامل ہو سکتے ہیں یا نہیں؟

صورتی سلولہ میں ایسے لوگوں کو تنبیہ کی جائے کہ وہ دعائیں یاد کریں۔ یاد نہ کرنے پر  
برادری اور پیچایت مواخذہ کرے۔ لیکن جسے دعا یاد نہ ہو مگر امام کے پیچھے باوضنون  
تبحیرات کہتا رہے تو اس کا نماز جنازہ ادا ہو جائے گا

فقط واللہ اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفی عنہ، بیکم ربیع الثانی ۱۳۹۳ھ

**لورٹ مار اور واردات کرنیوالے کا جنازہ نہ پڑھا جائے**  
ولا يصلی على باع وقاطع  
طريق قتل في حالة

المحاربة وقاتل بالخنق غيلة ومحابر في المصليل بالسلام (نحو الاستباحة)<sup>۱۱۴</sup>۔  
اس عبارت میں «لورٹ» اور «بالسلاخ» کی قید کا کیا فائدہ ہے؟ کیا دن کو واردات کرنے  
والے یا بغیر تھیار کے واردات کرنے والے کا جنازہ نہیں پڑھا جائے گا؟

اس عبارت میں «لیلًا» کی قید الفاقی ہے نہ کہ احترازی۔ عام طور پر شہروں میں  
اس قسم کے جرائم رات کو ہوتے ہیں اس لئے رات کا ذکر کر دیا۔ درہ دن کے وقت بھی  
اگر کوئی شخص حملہ اور ہوا اور وہ مارا جلتے تو اس کا بھی یہی حکم ہے۔ چنانچہ رد المحتار میں ہے۔

«قوله ومحابر في المصليل بالسلام» والمحابر المتغلب والمراد به

من يقف في محل من المصلل يتعرض لمعصوم والظاهر ان هذا مبني

على قول أبي يوسف من انه يكون قاطع طريق اذا كان ليلًا

مطلقاً او نهاراً بالسلاح - ۱۰ ص ۸۵ ج ۱

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ رات کو حملہ کرنے والا مطلقاً قاطع طریق ہے۔ تھیار سے حملہ کرے

یا لاٹھی کے ساتھ، اور دن کو تھیار سے حملہ کرے تو قاطع طریق ہوگا۔ چنانچہ آگے دو سطر کے بعد فرماتے ہیں۔ و بما قررنا ظہر ان قوله بسلاٰح بغير قيد لاده اذا وقف في المسر  
ليلاً لا فرق بين حونه قاتلاً بسلاٰح او غيره۔

فقط والله اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفران ۱۳۶۹ھ، ۵، ۳

اجواب صحیح، خیر محمد عفی عنہ

## قبس منہ ہو توجہ پڑھنے کا کم

ہمارے علاقہ میں مردے کو غسل دینے کے لئے قبر کے متصل غسل خانہ بنایا گیا ہے اور اسی کے متصل نمازِ جنازہ کے لئے جگہ بنائی گئی ہے اور اس جنازہ کی جگہ کے سامنے پانچ چھ گز کے فاصلہ پر قبریں ہیں۔ یعنی نمازِ جنازہ کی جگہ ایسی جگہ ہے کہ حب جنازہ کے لئے صفين کھڑی ہوتی ہیں تو قبریں سامنے قبلہ کی طرف پڑتی ہیں۔ اب کئی علماء رکھتے ہیں کہ یہاں جب جنازہ حرام ہے کیونکہ سامنے قبریں ہیں اور سلم شریف کی حدیث لا تجلسوا على القبر ولا تصلوا اليها پیش کرتے ہیں۔

اور دوسرے علماء رکھتے ہیں کہ وہ نمازوں میں سجدہ ہونا جائز ہے۔ جنازہ میں اگر یہ بات مدنظر ہو تو حضور عليه الصلوٰۃ والسلام قبر پر جنازہ نہ پڑھتے۔ اور علماء کا تفاق ہے کہ جب کی نمازِ جنازہ نہ ہوتی ہو تو قبر پر تین دن کے اندر پڑھ سکتے ہیں۔

## الجواب

دوسرے علماء کا قول درست ہے کیونکہ قبر نفس لعش سے زیادہ نہیں اور لعش کا سامنے نمازِ مراد ہے۔ کمانی فتاویٰ امدادیہ : ج ۱، ص ۲۷۴م۔ فقط والله اعلم

بندہ محمد اسحاق عفران

اجواب صحیح

نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۱۳۶۶ھ، ۱۱، ۳

خیر محمد عفی عنہ

## نمازِ جنازہ کا تحریر و انہیں

ایک میت کی نمازِ جنازہ دلی کی اجازت سے پڑھ لی گئی۔ بعد

میں میت کے بھائی وغیرہ آئے تو انہوں نے دوبارہ نمازِ جنازہ

پڑھی۔ کیا یہ درست نہیں ہے؟

## الجواب

ولی کے جنازہ پڑھ لینے کے بعد بھر کسی کو دوبارہ پڑھنے کا حق نہیں ہے اور نماز جنازہ میں تکرار جائز نہیں۔

» لا يصلی على ميت الا مرّة واحدة والتتفل بصلوة الجنائز غير مشروع  
حذا في الايضاح وان صلی عليه الولي لم يجز لاحدا ان يصلى بعدها  
(عالِمُحَيْدِرِيٌّ، ج ۱، ص ۲۷)۔ فقط والله اعلم۔

بندہ محمد صدیق غفرلہ

ابواب صحیح

معینین فتح خیر المدارس ملتان ۱۳۸۰ھ، ۲۹

نہیں محمد عفی عنہ ۱۳۸۰ھ، ۲۹

## الجواب

نمازِ جنازہ کے آگے سے گزرنے کا حکم نمازِ جنازہ کے آگے سے گزرنے کی ممانعت ہے تو ضروریہ  
کتنا فاصلہ چھوڑ کر گزر سکتا ہے؟ - اکرام الحق - راولپنڈی۔

نمازِ جنازہ کے آگے سے گزرنے کی ممانعت وعدہ ما کے متعلق کافی جستجو کے بعد بھی کوئی جزئیہ  
دستیاب نہیں ہوا۔ لیکن اگر گزرنا منوع بھی ہو تو ضرورت مند موضع سجود کے آگے  
سے گزر سکتا ہے۔ کیونکہ نمازِ جنازہ عام طور پر صحراء میں ہوتی ہے اور صحراء میں نمازی کے موضع سجود کے پرے  
سے گزرنا درست ہے۔

» كما في الغانية وفي الصحراء اذا لم يكن له سترة لا يكره المرور  
وإاء موضع السجود او موضع سجود كتعريف يكىنی ہے انه قدر مایق  
بصره على الماء لو صلی بخشوع «

خشوع کے ساتھ نماز پڑھتے ہوئے نظر کو موضع سجود پر رکھ کر قبلہ کی طرف جس قدر دو تک نظر  
پہنچ وہ موضع سجود میں داخل ہے۔ اور اس جگہ سے پرے گزرنا جائز ہے۔ فقط والله اعلم

بندہ محمد اسحاق غفرلہ ۲۱، ۳، ۱۳۸۸ھ

## الجواب

قبر پر پیروے دن کے بعد نمازِ جنازہ نہ پڑھی جاتی ایک بچہ پورے دس ماہ کا پیدا ہوا اور دوسرا  
بچہ آٹھ ماہ کا پیدا ہوا دونوں کے پیدا ہونے  
کے بعد کوئی آواز یا جینخ وغیرہ نہیں سنی گئی۔ البتہ بچوں کی والدہ اور دایاں کہتی ہیں کہ پیدا ہونے کے بعد بچوں نے

سائبان نے میں تو ان کی تصدیق پر نمازِ جنازہ پڑھنی چاہتے یا نہیں؟ اگر بغیرِ جنازہ کے دفاتر نے گئے ہوں تو نمازِ جنازہ قبر پر ادا کر سکتے ہیں یا نہیں؟

**الجواب**

اگر بغیرِ نمازِ جنازہ کے میت کو دفن کیا جائے تو حب تک اس کی لاش قبر میں بھٹ جاتے، قبر پر نمازِ جنازہ پڑھنی جائز ہے۔ یہی یہ بات کہ کتنے دنوں میں لاش بھٹ جاتی ہے تو اس کے متعلق فقہاءِ کرام رحمۃ میں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک تین دنوں میں، اور بعض کے نزدیک دس دنوں میں، اور بعض کے نزدیک ایک ہفتہ میں بھٹ جاتی ہے۔ کیونکہ سردی اور گرمی۔ اور میت کے موٹے اور کمزور ہونے کے لحاظ سے بھٹنے میں فرق پڑ جاتا ہے۔ حاصل یہ کہ حب تک لاش کے بھٹنے کا لقین نہ ہو، قبر پر نمازِ جنازہ جائز ہے۔

پس اگر ان بچوں میں کوئی علامتِ حیات پانی گئی تھی تو ان پر نمازِ جنازہ پڑھنی چاہتے تھی۔ اور قبر پر نہ کوہہ دنوں میں علی اختلاف الاقوال پڑھ سکتے ہیں۔

وَفِي الدُّرْوَانِ دُفْنٌ وَاهْبَلَ عَلَيْهِ التَّرَابُ بِغَيْرِ صِلْوَةٍ صَلَى اللَّهُ عَلَى قَبْرِهِ  
مَا لَمْ يُغْلِبْ عَلَى الظُّنُونِ تَفْسِخَهُ مِنْ غَيْرِ تَقْدِيرٍ عَلَى الْأَصْحَاحِ - وَفِي  
الشَّامِيَّةِ قَوْلُهُ مِنْ غَيْرِ تَقْدِيرٍ وَقَبِيلٌ يَقْدِرُ بِثَلَاثَةِ أَيَّامٍ وَقَبِيلٌ  
عَشْرَةً وَقَبِيلٌ شَهْرٌ - ۱۰ (شامیہ ج ۱ ص ۶۸)

بنده محمد اسحاق عفراء نائب مفتی خیر المدارس ملتان  
فوٹو کے اعتبار سے تین دن معتبر ہیں لہذا تین دن تک جنازہ قبر پر پڑھا جا سکتا ہے۔  
الجواب صحیح  
خیر محمد عفراء عنہ مہتمم مدرسہ نہادا۔

ولی جس سے چاہتے جنازہ پڑھوا سکتے ہیں امام مسجد سے جنازہ پڑھوا یا جائے تو ادا

نہیں ہوتا۔ صرف اپنا امام پڑھاتے۔ کیا یہ صحیح ہے؟

**الجواب**

یہ سلسلہ غلط مشور ہے۔ جنازہ جو کبھی پڑھا دے ادا ہو جائے گا۔ و تقدیم امام الحجی مندوب فقط بشرط ان یکون افضل من الولي والاف الولي اولی کعاف المحتبی الى ان فتال وله ای للولي الاذف لغيره فيها لانه حقه

فیملک ابطالہ ( درمحتر : شامی ص ۶۱۵ ) -

جز نیہ بالا سے ظاہر ہے کہ اگر دارث نے دوسرے شخص سے جنازہ پڑھوا لیا تو جنازہ ادا ہو گیا امام مسجد کا حججکار اکنیا درست نہیں - فقط - واللہ اعلم .

بندہ محمد اسحاق غفرلہ ۶ رسم ۹۵ھ

**عورتوں کا جنازہ کیسا تھا جانا مکروہ ہے**  
ہمارے علاقہ میں رواج ہے کہ حب جنازہ قبرستان  
لے جایا جاتا ہے تو اس وقت مرد اور عورتیں قریب  
قریب ہو کر کہ چلتے ہیں اور قبر پر حاضر ہوتے ہیں۔ جب دفن کیا جاتا ہے تو عورتیں دہان بین کرتی ہیں۔ اس  
کا کیا حکم ہے ؟

قاضی عبدالجلیل شاہ ہضیل مانسہرہ

**الجواب**  
عورتوں کا جنازہ کے سماں مکروہ و منور ہے اور بین کرنا حرام ہے۔ درمحتر  
میں ہے۔ ویکرہ خرو جهن تحریمًا و تزجر النائحة۔ احمد  
وفی الشامیة لقوله علیہ السلام ارجعن مأزورات غير مأجورات ابن ماجہ  
بسند ضعیف۔ ( شامیة : ج ۱، ص ۳۴۳ ) -  
فقط واللہ اعلم

بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ ۹۲۰ م ۱۴۰۰ھ

**شیعہ کا جنازہ ہرگز نہیں پڑھنا چاہتا**  
کیا سنی عالم شیعہ کا جنازہ پڑھ  
سکتا ہے یا نہیں ؟ اگر پڑھ لیوں تو

**الجواب**  
عند اللہ مجرم ہو گا یا نہیں ؟ محمد یوسف مدرسہ النوار العلوم ملتان شر  
اگر شیعہ غالی ہے جیسا کہ آج کل عام شیعوں کی حالت ہے تو مقتدا محضرات مثلاً  
علماء و مشارخ کو اس کی نماز جنازہ سرگز نہیں پڑھنی چاہتے۔ اگر محض تفضیلی ہے  
تو گنجائش ہے۔  
فقط واللہ اعلم

بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

نائب مفتی نیز المدارس ملتان ۱۶/۵/۱۴۰۳ھ

بندہ محمد عبداللہ عفاف اللہ عنہ

**طوائف کے جنازے کا حکم** ہمارے پڑوس میں ایک طوائف رہتی تھی وہ جان بحق ہو گئی۔  
۱- اس کو غسل دیا جائے یا نہ۔ ۲- کفن دیا جائے یا نہ۔

۳: ایسی عورت کی نماز جنازہ میں اہل محلہ شرکت کر سکتے ہیں یا نہیں۔

۴: ایک بچہ پیدا شئی طور پر مرد تھا مگر صحبت بد کی وجہ سے وہ خواجہ سراویں کی مجلس میں شرکت ہو گیا اور پوری طرح خواجہ سرا بن گیا۔ اس کی موت پر اہل محلہ کے لئے شرکت نماز کے مابین میں کیا حکم ہے؟

۱- ۲- غسل دیا جائے گا اور کفن بھی دیا جائے گا۔

۳: **الْحَوْلَةُ** نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی۔ البتہ مقیداً لوگ زیرِ اس کی نماز جنازہ میں شرکت نہ کریں۔ جیسے ہنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض لوگوں پر زیرِ اس کی نماز جنازہ پڑھنے سے انکار فرمادیا تھا اس کی نماز جنازہ میں بھی وہی تفصیل ہے جو جواب بالا میں مذکور ہے۔

فقط اللہ اعلم

بندہ عبد السلام عفان عنہ ارضیہ ۹۳۸۶ھ

اجواب صحیح: خیر محمد عفان عنہ

**جنازہ اٹھانے کا مسنون طریقہ** ہمارے ہاں روایج ہے کہ جب مردے کو کفن دیکر گھر سے نکالتے ہیں تو پانچ آدمی مقرر ہو جاتے ہیں۔ چالیس قدم نکالنے کے لئے چار آدمی مردہ کو اپنے ہاتھوں پاٹھاتے ہیں۔ یعنی چار پانی کے چار حصے بجاۓ کہندھوں پر رکھنے کے ہاتھوں پر اٹھا کر آگے امام صاحب قدم شمار کرتے ہیں۔ جب دس قدم ہو جاتے ہیں تو ایک پاؤ سے والا دوسرے کے پاس، دوسرے تیسرا کے پاس اسی طرح کرتے ہوئے جب چالیس قدم پورے ہو جائیں تو زمین پر چار پانی رکھ کر دعا مانگی جاتی ہے۔ کیا یہ طریقہ درست ہے؟

**الْحَوْلَةُ** جنازہ اٹھانے کا طریقہ یہ ہے کہ چار آدمی پاپوں سے کپڑہ کرائے کا ندھوں پر اٹھائیں اور دس دس قدم اٹھائے۔ اس کے لئے اپنے طور پر سرسری گنتی بھی کافی ہے۔ کچھ قدم اگر زیادہ ہو جائیں تو بھی سرج نہیں۔ لیں اس کے لئے امام صاحب کا آگے قدم لگاتے جانا اور ہر دشیں قدم پر چار پانی اتار کر دوبارہ اٹھانا، اور ہر چالیس قدم پر دعا کرتے جانا (غوا در فضول) ہے۔

نیز نسبت اور شریعت مطابقہ کے خلاف ہے۔ پس ان

رسوم سے احتراز کیا جاتے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

ابحاب صحیح

خیر محمد عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان

۹ - م - ۱۳۸۶ھ

**نمازِ جنازہ میں حاضر میت کی نیت کرنا** نابالغ کی نمازِ جنازہ میں یہ کہنا ضروری ہے کہ دعا میت کے لئے کرنے کے لئے۔ اگر کوئی نہ کہے بلکہ اپنے لئے نیت کرے تو جنازہ درست ہو جائے گا یا نہیں؟۔

وَفِي الدُّرْ وَمَصْلِيِ الْجَنَازَةِ يَنْوَى الصَّلَاةُ لِلَّهِ تَعَالَى وَيَنْوَى

ایضاً الدُّعَاءُ لِلْمَيِّتِ۔ ثانی ج ۱ ص ۲۹۶)



روایت بالا سے معلوم ہوا کہ نمازِ جنازہ کی نیت میں ارادہ کرنا اس میت کے لئے خواہ میت بالغ ہو یا نابالغ بہتر ہے۔ اور اس نیت میں مصلی کا اپنے لئے دعا کرنے کی نیت، کرنا قیاساً علی ظاہر الفاظ الدعا درست نہیں اگرچہ اس وجہ سے نمازِ جنازہ کو فاسد نہیں کہا جائے گا۔ فقط واللہ اعلم

بندہ محمد اسماعیل عفراء

ابحاب صحیح

عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

۱۳۸۷ھ

## عیدین کے وقت جنازہ آجائے تو کس کو پہلے ادا کیا جائے

عیدین کی نماز پڑھنے سے پہلے جنازہ آجائے تو کس کو پہلے ادا کیا جائے جنازہ یا عید کو؟  
امام خوش مدرسہ عیسیٰ بھکر۔

درختار میں ہے کہ عیدین کی نماز جنازہ کی نماز سے پہلے ادا کریں۔

”وَتَقْدِمُ صَلَاةُ تَهَا عَلَى صَلَاةِ الْجَنَازَةِ۔“ احمد ثانی ج ۱ ص ۲۴۵



فقط واللہ اعلم بندہ محمد اسماعیل عفراء

ابحاب صحیح

نائب مفتی خیر المدارس ملتان

خیر محمد عفاف اللہ عنہ

## آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نمازِ جب نازہ میں کون سی دعا پڑھی گئی؟

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال دنیا۔ کسر دن برا ہے اور آنحضرت علیہ السلام کو دفن کس روز کیا گیا؟ نمازِ جنازہ ایک بار ہر فی ماکنہ ابار ہے دعا بجنائزہ یعنی حقیقتی جد آن کل مانگی جاتی ہے یا کوئی اور خاص دعا اپنے پڑھی گئی۔ اگر ٹولہ ٹولہ صحابہؓ نے آتے رہے تو کتنی جماعتیں ہوئیں

**الْجَنَاحُ**  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال دو شنبہ کے دن ہرا منگل اور بدھ کی درمیانی رات میں حضور اقدس کو قبر شرائف میں آتا گیا۔ تجویز و تخفین کے بعد جنازہ مبارک مکا میں رکھ دیا گیا۔ صحابہؓ کرام علیهم الرضوان گردہ درگردہ داخل ہوتے تھے اور بلا کسی امام کے نماز پڑھ کے پلے جاتے۔ نمازِ جنازہ اسی طریقہ سے پڑھی گئی جبیسا کہ کتب فقہ میں نہ کوئی ہے۔

کما هم الناطرون من هذا الحديث قالوا يا صاحب رسول الله ﷺ

علی رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال نعم قالوا كيف؟ قال يدخل

قوم في كبر ون ويذعنون ويصلون ثم يخرجون

الله قال القابي

ولعنة ذكر التسبيح كما هو معلوم من وقوعه بعد التكبير الاولى

(شامل ترمذی مع حاشیة ص ۲)

صحابہؓ کرام علیهم الرضوان اسی طرح نمازِ جنازہ پڑھتے رہے تا انکہ آخر میں حضرت ابو مبارک سعدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے نماز پڑھی اور تمذین عمل میں آئی۔ جماعتوں کا عدد معلوم نہیں۔

فقط دامتہ اعلم

بندہ عبد ستار عفان اللہ عنہ

متوفی غیر المدارس ملتان۔

ابن حجر اسحاق، عبد اللہ عفان اللہ عنہ

متوفی غیر المدارس ملتان۔

متیت، باہر اور نمازی مسجد میں ہوں تو بھی ظاہر نہ ہب میں محروم ہے ہماری مسجد میں آج

پڑھتے رہے کہ متیت بھی سجد کے اندر ہوتی تھی اور نمازی بھی مسجد میں۔ اب یہ تجویز ہے کہ محرب کی بہانہ چبڑا ہے بنا دیا جائے۔ متیت، چبڑا ترے پر ہر، امام بھی وہیں ہو، کچھ نمازی بھی ساتھ ہوں، اور باقی

مسجد میں کھڑے ہوں۔ اس طرح جنازہ مکروہ ہے یا نہیں؟

امجد ستار: براڈ کاسٹنگ ہاؤس ریڈیو پاکستان کراچی

مسجد میں نمازِ جنازہ پڑھنا مکروہ ہے لہذا اب تک جس طرح جنازہ پڑھا جاتا رہا

مشرقاً جائز نہیں تھا بلکہ مکروہ تھا۔ مسجد سے باہر ادا کرنا چاہئے اور آنندہ کے لئے

جو سورت زیرِ تجویز ہے اس میں بعض کے نزدیک گنجائش ہے۔ کماف الشامیۃ فی کتاب الجنائز۔

لیکن ظاہر نہ میہب علی الاطلاق کراحت کا ہے۔

بندہ عبدالستار عفانہ عنہ

۱۳۸۸ھ : ۳ : ۸

اجواب صحیح

خیر محمد عفانہ عنہ

الجواب

عین دوپسہ کے وقت نمازِ جنازہ درست نہیں پڑھنا درست ہے یا نہیں؟

بالکل عین دوپسہ میں نمازِ جنازہ درست نہیں عجب کہ جنازہ پہلے سے برائے نماز

تیار رکھا ہے۔ "کماف الدر المختار وینعقد نفل بشروع فیها

بحرابه التحریم لا ینعد الفرض وسجدة متلاوة وصلوة

جنازة تلیت الایة فی کامل وحضرت الجنائزہ قبل۔ احمد

(شامی، ج ۱ - ص ۲۶۱)۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبدالستار عفانہ عنہ

۱۳۸۸ھ : ۱ : ۵

اجواب صحیح

خیر محمد عفانہ عنہ

الجواب

جنازہ کی چاروں تکبیروں میں رفع یہین کا حکم ایک شخص نے نمازِ جنازہ پڑھانی اور تکبیراتِ العہد نہیں کیا۔ اب یہ صلوٰۃ جنائزہ ادا ہو گئی یا دوبارہ ادا کرنا ضروری ہے؟

رفع یہیدہ فی الاولی فقط و قال ائمۃ بلغہ فی محلہ ( الدر المختار)

وهو قول الائمه الثلثة ورواية عن ابو حنيفة

الجواب

کما فی شرح درر البخار و الاول ظاہر الروایة کما فی البحر۔ (شامی ج ۱ ص ۱۰)۔  
 عبارت ہذا سے ظاہر ہے کہ رفع یہ میں تجیرات جنازہ میں الْمَهْلَةُ ثلاثۃٌ کے علاوہ بہت سے فقہاء اہنہ  
 کا بھی مذہب ہے لیس اسے مفسد نہیں کہا جاسکتا اور اعادہ کی حاجت نہیں۔ کیونکہ تنقل بصلوۃ الجنازہ  
 مکروہ ہے۔ احصال نماز جنازہ صورتِ سُنُولہ میں درست ہو گئی۔ تشویش نہ کی جاوے۔ لیکن آئندہ  
 احتیاط کی جائے امام کو مسائل سے اتنی غفلت روانہ نہیں۔ فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ  
 احوال صحیح : نبیر محمد عفان رضی اللہ عنہ

**الْجَواب**  
 اگر کوئی شخص جل گیا، گوشت و پوست  
 رہ گئیں، دُھانچہ بالکل ختم ہو گیا، اس پر جنازہ وغیرہ کا کیا حکم ہے؟  
 وان وجد نصفه من غير الرأس او وجد نصفه  
 مشقوقا طولا فانه لا يغسل ولا يصلی عليه ويلف في

خرقة ويد فن فيها۔ (علامگیری، ج ۱ ص ۸۸)۔

جزئیہ ہذا سے ظاہر ہے کہ جس کا نصف حصہ بدن ہر میت نہ پایا جاتے اسے غسل دینے یا اس پر  
 جنازہ پڑھنے کی اجازت نہیں۔ فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ ۱۳۸۲ھ، ۲۳ مارچ

**الْجَواب**  
 نابالغ بچی کا اور اس کی دادی کا بیک وقت  
 ہر میت کا جنازہ علیحدہ ہو  
 جنازہ پڑھنا درست ہے یا نہیں؟

**الْجَواب**  
 بہتر ہے کہ ہر میت کا جنازہ علیحدہ علیحدہ پڑھا جاتے اگر کٹھے پڑھ دیا جاتے  
 تو بھی ہو جاتے گا۔ و اذا جمعت الجنائز فاضداد الصلوة اولیٰ و

آخر جمع جان۔ (شامی ج ۱ ص ۸۲۱)۔ فقط والله اعلم

محمد انور عفان رضی اللہ عنہ

احوال صحیح

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ ۱۳۹۸ھ، ۱۰ مئی

**خودکشی کرنے والے کی نماز جنازہ کے بارے میں** قاتل نفس کا جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ لوگ کہتے ہیں کہ جو شخص خودکشی کر لے اس کا جنازہ نہیں پڑھنا چاہئے۔؟

**الْجَوَاجِ**  
مفتی بہ روایت یہی سے کہ خودکشی کرنے والے کی نماز جنازہ پڑھنی جادے گی۔ لوگوں کا قول مفتی نہیں۔ من قتل نفسه ولو عمداً بفضل و يصل

علیه به یفتی اہ (شامی ج ۱ ص ۵۷)۔ فقط والله اعلم

ابحاب صحیح، بنده عبد الرزاق عفان اللہ عنہ

۱۳۹۸ھ / ۵ / ۱۵

مفتی خیر المدارس ملتان

**غائبانہ نماز جنازہ کا حکم**  
غائبانہ نماز جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

**الْجَوَاجِ**  
میت غائب پر عند الحنفیہ نماز بینا زہ جائز نہیں۔ اور انحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کا نجاشی کا جنازہ پڑھنا آپ کی خصوصیت تھی یا جنازہ آپ کے سامنے کر دیا گیا تھا۔ فلا تصریح علی غائب الغ وصلوة النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی النجاشی لغویہ او خصوصیتہ اہ (در رختار علی هامش الشامیہ ج ۱ ص ۶۰۸)۔

فقط والله اعلم

محمد اور عفان اللہ عنہ ۱۳۹۸ھ / ۲۸

ابحاب صحیح، محمد عدیق غفران

**جس میت کے بارے میں مسلمان ہونے کا علم نہ ہوا س پر جنازہ کا حکم**

جن انسانی لاشوں کے بارے میں علم نہ ہو کہ یہ مسلمان ہیں یا غیر مسلم تو ان کا جنازہ پڑھنا درست ہے یا نہیں؟ ہمیں پتال میں اس بات کااتفاق ہوتا رہتا ہے۔

حَنْدُوكْ مُوسَى تَبَّاسَم

قائد اعظم — میڈیکل کالج — بہاولپور

**الْجَوَابُ**

جب تک کسی میت کے بارے میں لقینی علم نہ ہو کہ یہ غیر مسلم ہے تو جنازہ دغیرہ اس پر ٹھاہا جائے۔ مسلمانوں کا ملک ہونے کی وجہ سے اسے مسلمان کی میت ہی سمجھا جائے گا۔ لولم یہ در مسلم امام کافر ولا علامہ فنان ف دارنا غسل و صلی علیہ اس (در مختار علی الشامیۃ : ج ۱، ص ۶۰۲) - فقط والله اعلم

اجواب صحیح : بنده عبد السلام عفان اللہ عنہ  
محمد انور عفان اللہ عنہ

**الْجَوَابُ**

ایک مردوں صاحب نے نمازِ جنازہ نمازِ مغرب بوقت غروب پڑھی گئی نمازِ جنازہ کا حکم سے پہلے پانچ چھ منٹ ادا کی کیا وہ نمازِ جنازہ جائز ہے؟ اور حبس نے نمازِ بسارت پڑھایا ہے کیا وہ قابل امامت ہے؟  
اگر جنازہ آیا ہی اسی وقت میں مختاتو یہ نماز درست ہو گئی اور امامہ نہ کوئی کی امامت میں کوئی حرج نہیں۔ اور اگر جنازہ پہلے کا آیا تھا مگر پڑھائیں غرب کے وقت میں تو یہ نمازِ جنازہ درست نہیں ہوتی۔

وکرہ صلوٰۃ ولو علی جنازۃ و سجدة تلاوة و سهو مع شروع واستواء و غروب الی قولہ و ينعقد نفل بشرط فیه لا الفرض و سجدة تلاوة و سلرة جنازة تليت فی کامل و حضرت قبل - اھ (تنویر) - و نفی الدر المختار لوجوبہ کاملا فلا یتأدی ناقصا فلو وجبتا فیها لم يکرہ فعلهما ای تحریما و فی التحفة الافضل ان لا تؤخر الجنازة ۱۵ و فی الشامیۃ و ما فی التحفة اقرئہ فی البحر والنهر والفتح و المعراج لحدیث ثلث لا یؤخرن الخ (ج ۱، ص ۳) -

فقط والله اعلم

اجواب صحیح : بنده عبد السلام عفان اللہ عنہ

**الْجَوَابُ**

ہمارے گاؤں میں ایک آدمی کا جنازہ قرات کے ساتھ ٹھاہا گیا۔ قرات میں سورت فاتحہ کے بعد سورت عصر ٹھھی گئی۔ اس

مسئلہ کی تحقیق چاہئے کہ اس طرح نمازِ جنازہ پڑھنی جائز ہے یا نہیں ؟ جنازہ پڑھانے والا اہل حدیث تھا ہمارے گاؤں میں اکثریت حنفی لوگوں کی ہے۔ یعنی بتایا جانے کہ الحدیث کے پچھے نماز ہو سکتی ہے یا نہیں ؟ محمد یعقوب چک نمبر ۲۰ منڈی یزمان۔

**الجواب**  
نمازِ جنازہ میں قرأت کا کوئی ثبوت نہیں اور جن روایات میں فاتحہ پڑھنا مذکور ہے وہ لطور دعا ہے نہ لطور قرأت۔

ولا قراءة فيها ولا تشهد فيها وعين الشافعى الفاتحة في الأولى وعندنا تجوز بنية الدعاء وتكره بنية القراءة لعدم ثبوتها فيها عنده عليه السلام احمد رضا شاهی : ج ۱ ص ۱۱۶ -

سبوغیں مرقلد امام ائمہؑ کو بُرا کہتا ہے یا طہارت میں محتاط نہ ہو اس کی اقتداء میں نمازِ ادا نہ کی جائے۔  
فقط والله أعلم

فیقر محمد انور عفاف اللہ عنہ ۱۴۹۹ھ : ۱۲ : ۱۲

**الجواب**  
عیدگاہ میں جنازہ پڑھنے کا حکم شهر کی عیدگاہ میں نمازِ جنازہ پڑھنا درست ہے یا نہیں ؟ - احمدیار خطیب جامع مسجد وہاڑی۔

۱- و قید بمسجد الجماعة لانها لا تكره في مسجد اعدلها و كذلك في مدرسة ومصلى عيد لانه ليس لها حكم

المسجد في الاصح احمد (طحطاوى : ص ۳۲۶)۔

۲: واما المتخذ لصلوة جنازة او عيد فهو مسجد في حق جواز الافتداء لافي حق غيره احمد (تنویر الابصار على الشامية : ج ۱ ص ۷۱۵)۔

جزئیات بالاسے عیدگاہ میں نمازِ جنازہ پڑھنے کی گنجائش معلوم ہوتی ہے۔ فقط والله أعلم  
احوالات صحیح ، بندہ عبد الرسال عفاف اللہ عنہ ۱۴۹۹ھ

**الجواب**  
سنیوں کا جنازہ شیعہ نہ پڑھیں ایک جگہ ایک امام صاحب نے ایک میت پر جنازہ پڑھنے سے اعتراض کیا وجوہ یہ تھی کہ میت کے وارث شیعہ تھے اور

ان کا خیال سنیوں سے پہلے یا بعد شیعہ مولوی سے شیعوں والا جنازہ پڑھوانے کا تھا اور اسی شیعی جنازہ کو عقیدۃ صحیح اور درست سمجھتے ہیں۔ کیا ایک میت پر شیعہ اور سنی دو جنازے درست ہیں یا نہ امام حساب کا اعتراض درست ہے یا نہ۔ کیا جو سنی آدمی شیعہ امام کے پیچھے شیعہ جنازہ پڑھے اس پر کوئی حد یا کوئی حکم ہے یا معاف ہے؟ کیا شیعہ سنی کے جنازہ میں شرکیہ ہو سکتا ہے نہیں۔ اگر نہیں ہو سکتا تو روکنا درست ہے یا نہ؟

الْجَواب

یہ دو جنازوں والی رسم ختم کرنی چاہتے۔ میت کی اچھی طرح تحقیق کر لیں اگر سنی ہو تو صرف سنی ہی جنازہ پڑھیں شیعوں کو نہ پڑھنے دیں۔ حقیقی شیعہ کبھی سنی کا جنازہ بطور جنازہ

نہیں پڑھتا۔ فقط واللہ اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان ۱۰/۱۰/۱۴۳۵ھ



جنازہ کی نیت میں فرض کفایہ کہنا ضروری نہیں نماز پڑھنے سے قبل امام صاحب نماز جنازہ کی نیت سنتے ہیں۔ بعض علماء کرام باب الفاظ کے «چار تکبیر نماز جنازہ فرض کفایہ» اور بعض باب الفاظ کے «چار تکبیریں نماز جنازہ فرض»، فقط «کفایہ» ادا نہیں کرتے۔ ایک آدمی کا کہنا ہے کہ چونکہ نماز جنازہ فرض کفایہ ہے اس لئے نیت سنتے وقت کفایہ کا فقط کہنا ضروری ہے۔ امام صاحب نے جواب دیا کہ جو آدمی قبرستان میں نماز پڑھنے کیا ہے آئے ہیں ان کے لئے نماز جنازہ ادا کرنا فرض عین ہو جاتا ہے کفایہ نہیں رہتا۔ اب آپ سے گزارش ہے کہ اس مسئلہ کی باحوالہ وضاحت فرمادیں۔

الْجَواب

«فرض کفایہ» کے الفاظ کہنے ضروری نہیں۔ اور نماز جنازہ بحال

«فرض کفایہ» ہے۔ قبرستان میں آنے والوں کے لئے اس کا حکم بدلتے

فقط واللہ اعلم

محمد انور عفاف اللہ عنہ ۹/۲/۱۴۰۸ھ



نماز جنازہ میں سلام سے قبل ہاتھ کھول دیتے جائیں نماز جنازہ میں دائیں طرف سلام کر کے دائیں ہاتھ چھوڑ دیا جائے اور دائیں

جانب سلام کر کے بایاں ہاتھ حضور دیا جاتے۔ یادوں طرف سلام کر کے پھر دونوں ہاتھ حضور دیتے جائیں مسنون طریقہ کیا ہے؟

**الجواب** تکبیرات نعمت سونے پر سلام سے قبل ہاتھ حضور دینے جائیں۔ خلاصۃ الفتاویٰ میں ہے۔ ولا یعْدَ بَعْدَ التَّكْبِيرِ الرَّابِعَ لَا نَهُ لَا يَبْقَى ذَكْرُ

مسنون حتی یعقد فالصحیح أنه يحل اليدين ثم يسلم تسلیمین (عزیز الفتاویٰ، ج ۱ ص ۲۶۵)۔ فقط وائلہ اعلم

بندہ عبد الوہاب متعلم الافتاء

اجواب صحیح

۲۵ / ۳ / ۲۰۱۴ھ

احقر محمد انور عفیف اللہ عنہ مفتی بنی المدارس

## جنازہ اٹھانے سے بکیرہ گناہ معاف ہوتے ہیں یا صغیرہ

میت کے جائز کی پارپائی گئیں قدم تک لے جائے یعنی ہر پائے پر دس قدم پلے تو اس کے پاس گناہ بکیرہ معاف ہوتے ہیں یا صغیرہ؟

**الجواب** بکیرہ بہوں تو ب معاف نہیں ہوتے اس فضائل کے پس نظر علامہ شمسی نے لکھا ہے۔ فتاویٰ فی شرح النقاۃ وورد من حمل بجوانب سری رالا ربعة عفرلہ اربعون

کبیرۃ (رواہ ابن عساکر عن وائلہ ص ۱۲۲ ج ۱)

علامہ شمسی نے اس حدیث بالا کی رو توجیہیں کی ہیں ایک یہ کہ حدیث میں بکیرہ سے مراد صغیرہ گئیں کیونکہ ہر صغیرہ اپنے ماتحت گتابوں کے اعتبار سے بکیرہ ہے۔ لیکن اس اعتبار سے بعض صفات پر بکار کا اطلاق درست ہوا۔ کوہہ فی الواقع اصطلاحی نہ ہو۔ درستے یہ کہ فضائل نہ کورد بالا مخصوص ہے۔ ایسے موضع کے ساتھ جس میں نفس وارد نہ ہو اور نفس کے بعد بلا قوہ تحریر بیڑ رکھاتے ہیں۔ کوئی اشکال نہیں۔ (ص ۸۲۲ ج ۱)

فقط والله اعلم بندہ محمد عبد اللہ عفیف اللہ عنہ مفتی جامعہ فیض المدارس بنیان

## کسی قبرستان میں آئندہ مُرڈے دفن نہ کرنے کا یقین ہو تو اس جگہ کو دینی درس گاہ بن سکتے ہیں

کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع متین دریں مسئلہ کہ عرصہ چھٹے سال سے مدرسہ عربیہ سلیمانیہ قاسم العلوم کا جس جگہ سنگ بنیاد رکھا گیا ہے۔ یہ جگہ زمانہ قدیم سے مکان مانی چاہئے اور خانقاہ شاہ اسماعیلؒ سے مشہور تھی۔ سرکاری کاغذات اور سسن رسیدہ حضرات اسی طرح ہدایات پڑتے ہیں۔ بسیں پہلی برس قبل یہاں پر ایک جھپوٹی سی مسجد اور چند قبور تھیں۔ مگر کم از کم ایک صدی سے یہاں کوئی نئی میت دفن نہیں ہوتی۔ جنگی چڑی اور بد معاش براجماں تھے، غیتوں مسلمانوں کی متحدة مساعی سے فض و فجور کا اٹا ختم ہوا۔ چار متولی مقرر کر کے درس قرآن جاری کیا۔ عوام مسلمانوں کے چندہ سے مسجد کی نئی تعمیر شروع ہوئی۔ مسجد کی تو سیسیں ہوئیں اور برابر سڑک ایک قطعہ زمین خرید کر کے مسجد کی طرف منسوب کیا گیا۔ ایک بڑا آمدہ محلہ کھلاں اور ضروریات مسجد کے لئے تعمیر ہوا۔ دریں اشنا، جمعیۃ علماء ملتان نے ایک عرب مدرسہ اکابر علماء دیوبند کے زیر نگرانی قائم کرنے کا ارادہ فراہم کیا۔ متولیان و فफ مذکور اور ریگر معز زینِ محمد کو جب علماء کرام کی اس سخراک کا علم ہوا۔ تو انہوں نے دینی ادارہ کے ذمہ کے سنبھالے اسی جگہ کو موزوں سمجھتے ہوئے علماء جمعیۃ کو دعوت دی کہ آپ ہماری مساعی کو کامیابی کی منازل تک پہنچاتے ہوئے اسی جگہ کو مرکز علوم و فیوض بنائیں۔ تحریر؎ اور تقریر؎ دلوڑ دلایا کر تعمیری سکیموں اور نظام تعلیم میں ہم لوگوں میں سے کوئی بھی حارج نہیں ہو گا۔ بلکہ ایک معادن اور بہی خواہ کی حیثیت سے ماہواری چندہ سے بھی امداد کریں گے۔

جمعیۃ علماء ملتان نے نزاکت حالات کا اندازہ کرتے ہوئے اس دعوت پر بیکہا اور محض تو کلاؤ علی اللہ کام شروع کر دیا۔ بحمد اللہ آج یہ ادارہ، نرنگ کے منازل طے کرتا ہوا مرکزی حیثیت اختیار کر رہا ہے۔ درس گاہوں اور رہائشی جگات کے لئے تعمیر کی اشہد ضرورت ہے۔ اب دریافت طلب امر ہے کہ ضروریات مدرسہ کے لئے جو مکانات تعمیر کئے جادیں۔ دہ بوجب قوانین اوقاف ملحقات مسجد میں شمار ہوں گے، یا ان کی الگ صورت ہو گی۔ بصورت ثانیہ

مدرسہ کو سفید زمین بوج کر وقف ہے، کاکر ایہ ادا کرنا پڑے گا یا نہیں؟ بصورتِ اثبات وہ کراچی صدریاتِ مسجد میں صرف ہو گایا کوئی اور صورت ہو گی۔ یہی دونوں صورتیں اس برآمدہ کے متعلق بھی ہوں گی۔ جس کو قبل وجودِ مدرسہ صدریاتِ مسجد کے لئے تعمیر کرایا گیا تھا، بنیواں تو جروا۔ مولوی غلام رسول۔ رُکن مدرسہ قاسم العسلوم، پکھری روڈ۔ مenan

**بُوْرَجَعَ** : یہ زمین جو کر خانقاہ شاہ اسماعیل دمکان مالی چاندو کے نام سے سرکاری کاغذات میں مندرج ہے۔ اور بُورَجَعَ ہے آدمیوں کی شہادت سے

بھی اسی نام کی تائید ہوتی ہے۔ وقف برائے مقبرہ معلوم ہوتی ہے۔ قبور کا موجود ہونا بھی اس کے لئے شاہد قوی ہے۔ یہ زمین غالباً زمانہ قدیم میں کسی نے قبرستان کے لئے وقف کی ہو گی۔ پھر آبادی شہر کی بڑھتے بڑھتے اس کو محیط ہو گئی۔ اور یہ قطع جس میں پھر حصہ مقابر کے ساتھ مشغول ہو چکا تھا، اور کچھ حصہ خالی پڑا ہوا تھا۔ آبادی کے درمیان میں آگیا، اور موقع پا کر اس قطع خالی پر بھنگیوں اور چرسیوں نے قبضہ جمالیا۔ اب جبکہ عام مسلمانوں نے بھنگیوں کو نکال دیا تھا، تو اس س زمین کو اسی مقصد کے لئے استعمال کرنا ضروری تھا۔ جس کے لئے وقف کی گئی تھی۔ یعنی اس میں اموات کو دفن کرنے کے لئے اذن عام دی جاتی۔ اس لئے کہ قاعدہ یہ ہے (کما ہی معروفة عند الفقهاء) کرو قطف اس مقصد میں استعمال کرنا چاہیئے۔ جس کے لئے وقف کیا کیا ہے۔ اور وقف کے ثبوت کے لئے معائنة بھی شرط نہیں ہے۔ بلکہ شہادت بالتابع بھی کافی ہے۔

پس جب بُورَجَعَ سے آدمیوں کی برداشت سے اور سرکاری کاغذات کی شہادت سے اور قبور کے موجود ہر نہ کے قرآن سے ظن غالب بکر قریب یقین یہ بات واضح ہو گئی تھی کہ یہ قطع قبرستان کے لئے وقف ہے۔ نو اس کو اس جہت میں صرف کیا جانا ضروری تھا۔

یکن بعض حضرات اور اکی恩 سے معلوم ہوا کہ اس مقبرہ کے وسط آبادی میں آجائے کی وجہ سے حکومت نے اموات کے دفن کرنے کی مانع تکریم کر دی۔ سو اگر یہ قصہ صحیح ہے تو اس صورت میں یہ گنجائش نہیں آتی ہے کہ اس خالی قطع کو جو دراصل اموات کے لئے وقف ہے کسی دوسرے مصروفِ خیر میں صرف کر دیا جائے۔ چنانچہ عالمگیری کتاب الوقف میں یہ عزیز

لکھا ہے کہ اگر کسی عورت نے قبرستان کے لئے زمین وقف کی جتنا کہ اپنے رہ کا بھی اُس س میں دفن کر دیا۔ لیکن بوجہ غلبہ پانی کے وہ زمین قبرستان بننے کے قابل نہیں ہے۔ جتنا کہ لوگ اُس میں اموات کو دفن نہیں کرتے۔ تو اُس عورت کے لئے جائز ہے کہ اپنی متوفی زمین کو فروخت کر دے۔

امرأة جعلت قطعة أرض لها مقبرة وأخرج جثتها من يدها  
ودفنت فيها ابنها وتلك القطعة لا تصلح للمقبرة لغلبة  
الماء عندها فنيصي بها فسادٌ فرادت بيعها ان كانت الأرض  
بحالٍ لا يرغب الناس عن دفن الموتى لقلة الفساد ليس لها  
البيع وان كانت يرغب الناس عن دفن الموتى فيها لكثرة الفساد  
فلهذا البيع فاذا باعته فالمشترى ان يأمرها برفع ابنها عنها  
يقول العبد الضعيف - فاذا اجاز لها البيع عند رغبة الناس  
عن الدفن فيها فصرفها الى وجه اخر من وجوه الخير  
يكوت اولى بالجوانز -

یکن یہاں پر یہ امر قابل غور ہے کہ ایسا واقعی حکومت کی طرف سے اب ایسی زمینوں کو جو درمیان آبادی میں آچکی ہیں۔ اور وہ قبرستان کے لئے وقف ہیں۔ اموات کے دفن کرنے کی ممانعت ہے۔ اور کیا وہ رکاوٹ دفع نہیں ہو سکتی۔ اگر ان دونوں باتوں کا جواب اثبات میں ہے تو پھر با مرجبوری ایسی زمین کو کسی دوسرے مصرف خیر میں صرف کرنا جائز ہے۔

سَئِلَ شَمْسُ الْأَنْتَمَةَ الْحَلَوَانِيَّ عَنْ مَسْجِدٍ أَوْ حَوْضٍ أَوْ حَرْبٍ وَلَا  
يَحْتَاجُ إِلَيْهِ لِتَفْرِقَ النَّاسَ هَلْ لِلْقَاضِيِّ أَنْ يَسْرِيَ إِلَيْهِ

إِلَى مَسْجِدٍ أَخْرَى أَوْ حَوْضٍ أَخْرَى قَالَ نَعَمْ - (عالیگری کتاب الوقف)

اس کے بعد قابل غور چیز یہ ہے کہ اس صرف کے متولی کون سے حضرات ہوں۔ تو اُنکی اس میں حق واقف کا ہے۔ اگر واقف کا علم نہ ہو تو قاضی یا اُس کا نائب اس وقف کو دوسرے مصرف خیر میں صرف کر سکتے ہیں اور بحالات موجودہ جب کہ

قضاء کا شرعی نظم مختل ہو چکا ہے۔ جماعت علماء اس تطعُّزِ زمین کو دینی مدرسہ کے لئے صرف کر سکتی ہے۔ اور کسی قسم کا کرایہ وغیرہ مقابر کے قیمت اوزگران اور بیان کی ضرورت نہیں ہے۔

فقط واللہ اعلم ،

بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ

خادم الافتاء خیبر المدارس، مٹان۔ مورخہ ۸ جنوری ۱۹۷۵ء

**نوٹ:** استفتاء کے اندر دو جملے موجود ہیں جن کے متعلق خصوصیت کے ساتھ توجہ دینی ضروری ہے۔ خط کشیدہ عبارت میں مرقوم ہے۔ ”چار متول مقرر کر کے درس قرآن جاری کیا۔ الی قولہ لب رٹرک ایک تطعُّزِ زمین خرید کر کے مسجد کی طرف منسوب کیا۔“ اس عبارت سے اور آگے دالی عبارت ”ایک برآمدہ کلاس درس اور ضرورت مسجد کے لئے تعمیر کیا۔“ ان دونوں عبارتوں میں درس اور مسجد کو ایسا خلط کر دیا گیا ہے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ درس اور مسجد شئے واحد ہیں۔ حالانکہ درس اور مسجد اصطلاح میں دو جدا چیزیں ہیں۔ (۱) پس اگر اس جملہ کا ”لب رٹرک ایک تطعُّزِ زمین خرید کر کے مسجد کی طرف منسوب کیا۔“ کا معنیوم یہ ہے کہ اس کی پیداوار سے مسجد کی ضروریات چٹائی۔ لوٹے۔ تیل جلانے کا۔ خرید کئے جائیں گے۔ (کما ہوا ظاہر) تو اگر اس طکڑہ میں عمارت قائم کی گئی۔ اور مدرسہ کے استعمال میں آئی تو مدرسہ کی طرف سے مسجد کو کرایہ مناسب ادا کرنا ہو گا۔

(۲) اور اگر یہ معنیوم تھا مسجد کی طرف منسوب کرنے سے کہ مسجد کی آبادی اور رونق کے لئے درس قائم کیا جائے گا۔ جیسا کہ مساجد کی آبادی کے لئے عموماً مساجد میں یا ان کے ملحوظ درس قائم کر دئیے جاتے ہیں (کما یدل علیہ قول المستفتی فيما بعدہ) ”ایک برآمدہ کلاس درس اور ضروریات مسجد کے لئے تعمیر ہوا۔“ تو اس صورت میں یہ طکڑہ زمین مدرسہ کے اندر صرف کر سکتے ہیں۔ بلکہ کرایہ ادا کرنے کے مسجد کو وہ وقف قدیم جس کے واقف کا بھی علم نہیں اس کے متعلق توهہ قیاس آرائی سے کام لے سکتے ہیں۔ لیکن یہ تطعُّز جو بعد میں عالم مسلمانوں کے چندہ سے خرید کیا گیا۔ چونکہ یہ چار متول موجود ہیں۔ اور چندہ لینے والے اور دینے والے بھی موجود ہیں۔ اس لئے اس باب میں قیاس آرائی کرنے کی بھی ضرورت

نہیں ہے۔ بلکہ یہ حضرات ان دو صورتوں کو جو کہ ارادہ میں بیان کی گئی ہیں، بغور پڑھ لیں۔ اور اگر ان کے عزائم ان ہر دو صورتوں کے علاوہ کچھ اور تھے۔ تو ان کو دوبارہ استفسار کر لیں۔ اسی طرح دوسرے جملہ کہ ایک برآمدہ کلام برائے درس، اور ضروریاتِ مسجد میں بھی بُرُّ احتمال موجود ہیں اور ہر دو کا حکم ان کے مناسب سمجھ لیں۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد عبد اللہ غفران،  
الحجاب صحیح۔

خیر محمد نہتمن مدرسہ خیر المدارس، ملتان۔ ۶/۱۱ جم

## بُزرگوں کی قبریٰ زیارت کے لئے دُور دراز کا سفر کرنا

زیارتِ قبور کی اہمیت شروع میں کہاں تک ہے؟ کیا دُور دُور  
کے مردہ یا زندہ بُزرگوں کی زیارت کے لئے جانا جائز ہے یا نہیں، مثلاً  
کوئی آدمی بلوچستان کے علاقہ سے ہندوستان کے بزرگوں کی زیارت کے لئے سفر کرتا ہے  
دوسرا کوئی مقصد سوا ائے زیارت کے نہیں تو شرعاً ٹھیک ہے؟ اگر کہ حضرت شاہ اسماعیل شہیدؒ  
نے اپنی کتاب "تفویۃ الایمان" میں اس قسم کے سفر کو شرک فی العبادۃ کہا ہے۔ اس لئے  
کہ جو معاملہ خدا کے ساتھ کی جاتا ہے۔ وہ غیر اللہ کے ساتھ نہیں رکھنا چاہئے کیونکہ  
خانہ کعبہ کی زیارت خوشنودی خدا کے لئے کی جاتی ہے۔ اگر غیر اللہ کے مکان کی زیارت  
موجب ثواب اور برکت جان کرے تو یہ معاملہ خدا والا غیر اللہ کے ساتھ ہو گا اور  
یہ شرک ہے۔ اور ایا کہ غبید و ایا کہ فستعین کے منافی ہے۔ بعض لوگ "تفویۃ الایمان" کو  
حضرت شہید مرحوم کی کتاب نہیں سمجھتے۔ یہ درست ہے یا نہیں، اگر نہیں تو یہ کس کی ہے؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ**

زیارتِ قبور کے لئے دُور دراز سے سفر کر کے جانا مختلف فریے کے  
میں اخلاق متغیر میں سے چلا آ رہا ہے۔ لہذا اس کا فیصلہ اب ہرنا  
مشکل ہے۔ ہکذا فی فتادی رشیدیہ۔ لیکن یہ اُس وقت تک ہے۔ جب سفر  
مذکور میں دیگر مفاسد موجود نہ ہوں۔ مثلاً اہل قبور سے اپنی حاجات طلب کرنا۔ ان کے

تقریب کی غرض سے چڑھا دے چڑھانا۔ قبروں کو سجدہ کرنا دعیرہ وغیرہ امور مذکورہ کے اضفام کی صورت میں یہ سفر بالکل ناجائز ہو جائے گا۔ اور شرک بن جائے گا کیونکہ اب یہ سفر بہت تقریب بُزرگ ہو گا بہت زیارت نہ رہا۔ آج کل عوام اپنی اغراض کے لئے ایسے سفر کرتے ہیں۔ کما ہم المشاہد دلاریب فیہ — پس ان کے لئے سفر کرنا ناجائز ہے۔ حضرت شہید رحمۃ اللہ علیہ اسی کی ممانعت فرمادی ہے ہیں۔ "تفویۃ الایمان" حضرت موصوف ہی کی تصنیف ہے۔

فقط واللہ اعلم ،

بندہ عبدالستار عفانہ عنہ  
۱۳۸۴ / ۲ / ۶ جو

الجواب صحیح ،  
بندہ عبد اللہ عفانہ عنہ

## اطفالِ مُشرکین کا حُکم

کفار کے نابالغ پتح جنت میں جائیں گے یا جہنم میں ؟  
اطفالِ مُشرکین کے متعلق امام نووی رحمہ نے تین قول نقل کئے ہیں۔

**الجواب صحیح**

(۱) جہنم میں ہوں گے (۲) توقف (۳) جنت میں جائیں گے۔

تیرے قول کو امام نووی رحمہ نے صحیح قرار دیا ہے بعض حضرات کا کہنا ہے کہ یہ اصل جنت کے خدام ہوں گے۔ امام عظیم سے منقول ہے کہ جیسے باری تعالیٰ کی مشیت ہو گی دیے ہو گا۔

فقط واللہ اعلم ،

بندہ محمد عبداللہ عفانہ عنہ  
۱۳۰۹ / ۶ / ۱۳ جو

الجواب صحیح ،  
بندہ عبدالستار عفانہ عنہ

## قبرستان کی زائد آمدی دوسرے قبرستان پر ضریح کر سکتے ہیں

قبرستان کی آمدی مسجد پر لگا سکتے ہیں یا نہیں — ؟ اور جو مسجد محلہ کی

قبرستان کی حدود میں ہوا س پر آمد نی لگ سکتی ہے یا نہیں ؟

**الْجَوَابُ** قبرستان کی آمدی مسجد پر صرف کرنا جائز نہیں البتہ دوسرے قبرستان پر جو اس کے قریب ہوا س کی آمدی خرچ کرنا جائز ہے۔ جبکہ اس کے لئے رقم کی ضرورت ہو۔ (شامی ص ۲۷)

حشیش المسجد و حصیر مع الاستغناء عنهم اوس کے ذا الرباط  
و اذ اذ اس ينتفع بهما فيصرف وقف المسجد والرباط والبر  
والخصوص الى اقرب مسجد او رباط او بئر (درختار) وفي الشامية  
اقولة الى اقرب مسجد لف ونشر مرتب وظاهره انه لا يجوز  
صرف وقف مسجد خرب الى حوعنٍ و عكسه و في شرح  
الملتقي يصرف وقفها لا اقرب بجانب اس اہر۔

(شامی ص ۲۷)

روایت بالا سے معنولوم ہوا کہ ایک وقف کی آمدی اس سے استفادہ کے وقت  
اس وقف کے مثال میں صرف کرنا جائز ہے۔ فقط اللہ اعلم

الجواب صحيح  
بنده محمد احسان غفرلہ  
خیر محمد عفان اللہ عنہ ۱۳۸۵ جو نائب مفتی خیر المدارس۔ مлан

## اہل میت خود پنے گھر کھانا پکا سکتے ہیں

ایک شخص کے گھر اگر موت ہو جاتے اور وہ پنے گھر کھانا پکوا کر خود کھاتا ہے اور  
پچھے ہمان آئے ہوں تو ان کی خاطر مدارات کرتا ہے نیز اس کے کسی رشتہ دار کے گھر  
سے کھانا رواج کے مطابق آتا ہے تو وہ اس کو واپس کر دیتا ہے۔ اور خود نئے پکڑے  
پہنتا ہے اور اپنے بچوں کو بھی نئے پکڑے پہنتا ہے۔ ان تمام مذکورہ صوتوں میں اگر کوئی امر خلا

سُنت ہو تو اس کا تدارک بدلائیئے نیز ایسا کر نیوالا گہنگا ر تو نہیں، نیز نابالغ بچے اور بالغ  
آدمی کی میت کا ایک حکم ہے یا جداجد؟

**جواب** ان اشیاء مذکورہ میں کوئی چیز سُنت کے خلاف نہیں۔ خواہ گھر میں  
نابالغ فوت ہو گیا ہو یا بالغ۔ فقط واللہ اعلم

الجواب سیمح بنده محمد اسحاق معین حنفی

عبد الشر عفران، مفتی خیر المدارس، مدینا | خیر المدارس، مدینا ۱۳۸۰ھ

نوٹ : اگر متوفی کے ورثاء میں میتم بچے ہوں تو اس کا لحاظ رکھا جائے کہ ان کا  
مال استعمال نہ ہو۔ محمد انور، عفاف الشرعنة، مُرتَب خیر الفتاوی

## اولیاء کرام کے مزارات پر جانا

حضرت مولانا خیر محمد نے نماز حنفی میں لکھا ہے کہ اولیاء کرام کے مزارات پر جس کر  
شد عی طریقہ سے مستحب ہوتا رہے۔ اس جملہ پر بریلوی حضرات اعزاض کرتے  
ہیں کہ تم ایک طرف تو یہ کہتے ہو کہ "ما اهل بہ لغير الله الْمُعْصِيْ قبروں پر چڑھاوے  
حَسَام ہیں، تو مولانا خیر محمد صاحب کے اس جملہ کا کیا مطلب ہے؟

**جواب** اولیاء اللہ کی قبریں اللہ کی رحمتوں کا مورد ہوتی ہیں۔ نیز اولیاء کو قبور  
میں ایک خاص قسم کی حیات حاصل ہے۔ جس کی وجہ سے وہ زائر  
کو پہچانتے ہیں اور اسکی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور سائل کی اہمیت کے مطابق کچھ رُوحانی فیض  
بھی پہنچاتے ہیں، مگر یہ بات ہر ایک اہل قبریں نہیں اور ہر ایک زائر کے لئے نہیں۔ نماز  
حنفی میں جو لکھا ہے اس سے مراد بھی خاص صورتیں ہیں۔

وَآمَّا الْأَوْلَيَاءِ فَإِنَّهُمْ مُتَفَاوِتُونَ فِي الْقُرْبَىٰ مِنَ اللَّهِ وَنَفْعُ

الْزَائِرِينَ بِحَسْبِ مَعْارِفِهِمْ وَإِسْرَارِهِمْ إِهْ

(شامیۃ سیمح ۱۳۸۰ھ)

اور مزار مطلق قبر کو کہتے ہیں اس سے قبلہ وغیرہ کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔  
فقط اللہ علیم،

الجواب صیح  
محمد انور عطا اللہ عنہ  
بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ  
۱ / ۳ / ۱۴۰۲ ج

## حضرت ابو بکرؓ سے آنحضرت علیہ السلام کا جنازہ پڑھنے کا ثبوت

کیا فرماتے ہیں علماء دین اس مسئلہ میں — شیعہ حضرات کا دعویٰ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نمازِ جنازہ نہیں پڑھی، چنانچہ ان کے ایک عالم مولوی محمد اسماعیل نے کہا ہے کہ اگر حضرت ابو بکر صدیقؓ کا حضورؐ کی نمازِ جنازہ پڑھنا ثابت ہو جائے تو میں سُنّی ہو جاؤں گا۔ اگرچہ اصولاً اُن کا یہ اعتراض متعدد وجوہ سے غلط ہے، مگر تاہم کسی روایت سے حضرت صدیقؓ کا اصرار یہ ہے جنازہ پڑھنا ثابت ہو تو مطلع فرمادیں تاکہ انکی گندی زبان کو بند کیا جائے۔

طبقات ابن سعد میں موجود ہے کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ اور حضرت عمر فاروقؓ ایک جماعت ہمابھریں والنصار کے ہمراہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کفن دینے اور چار پانی پر رکھنے کے بعد اس مکان میں داخل ہوئے جس میں آپؐ کو رکھا گیا تھا، اور سامنے کھڑے ہو کر درود وسلام پڑھا۔

لما كفن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ووضع على سريرة  
دخل ابو بکر وعمر فقلنا السلام عليك اميها النبی  
ورحمة الله وبركاته ومحى ما نفر من المهاجرين والأنصار  
قدر ما يسع البيت فسلموا كما سلم ابو بکر وعمر الى  
ان قال ثم يخرجون ويدخل آخرؤون حتى صلوا عليه  
الرجال ثم النساء ثم الصبيان (البداية والنهاية ۲۶۵ ج ۵)

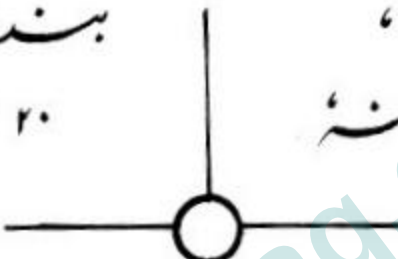
اور یہ درود وسلام پڑھنا ہی آپکی نمازِ جنازہ ہے۔ کیونکہ حضور ﷺ پر عام طریقے کے موافق نماز نہیں ہوئی۔ حضرت علیؓ سے روایت ہے۔

لَا وَصْبَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى سَرِيرِكَافَالِ  
لَا يَوْمٌ عَلَيْهِ أَحَدٌ لَا نَهَىٰ هُوَ مَا مَكَمْ حَيَا وَمِيتًا فَكَانَ  
يَدْخُلُ أَنْفَاسَ ارْسَالَةٍ فَيَصْلُوْنَ عَلَيْهِ صَفَّاً صَفَّاً لَيْسَ لَهُمْ  
أَهَامٌ وَيَكْبِرُوْنَ وَعَلَىٰ قَاتُمْ بُجَيَالِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ يَقُولُ إِسْلَامٌ عَلَيْكَ أَيْمَانُ الْبَنِي وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ  
(البیدار والہنایہ ص ۲۶۳: ۵: ۴) فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ،

بِسْمِهِ مُحَمَّدِ اسْمَاعِيلِ عَفَافِ الرَّزْعُونِي

ج ۱۳۸۶ / ۶ / ۲۰

الْجَوابُ صَحِيحٌ ،  
بِسْمِهِ خَيْرِ مُحَمَّدِ عَفَافِ الرَّزْعُونِي



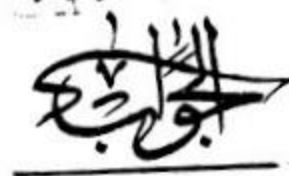
### حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا جنازہ کس نے پڑھایا

حضرت علیؓ کا جنازہ کس نے پڑھایا اس کا نام بتائیں۔ آپ کا  
متقرہ کہاں ہے؟

حضرت حسنؓ نے نمازِ جنازہ پڑھائی اور کوفہ کے دارالامارت

میں مُدفون ہوئے۔ (تاریخ الخلفاء)

محمد انور



۹. ۱۳۰۹ / ۱۱ / ۵

## قاتل کو پھانسی دے دی جائے تو اس کے اولیاء کے ذمہ مزید کچھ باقی نہیں

قاتل کو پھانسی مل جائے تو اولیاء مقتول کے ذمہ مزید کچھ دا جبجے یا نہیں ایک آدمی نے پنے دو ملازموں کے ساتھ مل کر کسی شخص کا گلا گھونٹ کر مار ڈالا، حکومت وقت نے اولیاء مقتول کے مطالبہ پر تینوں شخصوں کو پھانسی دے دی اب آیا ان کے جرم کی تلافی ہو گئی یا نہیں اگر نہیں تو ان کے ورثاء کے ذمہ کچھ باقی ہے؟

مولانا عبدالعزیز مدرس جامعہ خیر المدارس - ملتان

**الجواب صحيح** شرعاً اس قتل کی جو دینوی مزرا تھی مکمل ہو چکا فاما قولہما  
ان ادام المحنق حتى مات فعلیہ اقصاص کمال و قتلہ  
بحجہ عظیم اوصیحیۃ عظیمة (نحو الرائق) ہذا اولیاء مقتول ومصلوب کے ذمہ کچھ  
باقی نہیں۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد انور عفان عنہ

الجواب صحيح  
بندہ عبدالستار عفان عنہ

## جس تابوت میں لاش لائی گئی ہوا اس کے استعمال کا حکم

غیر عالم سے ایک تابوت لایا گیا، تابوت کی لکڑی کے اخراجات ورثاء نے خود برداشت کئے۔ کیا وہ تابوت دالی لکڑی خود استعمال کر سکتا ہے یا مسجد و مدرسہ میں استعمال ہو سکتی ہے؟

**الجواب صحيح** جس شخص کے مال سے وہ تابوت تیار کیا گیا ہے۔ اسکی اجازت سے جہاں چاہیں استعمال کر سکتے ہیں۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح،  
بندہ محمد عبد اللہ  
ج ۱۳۰۶ء

## قبرستان کے درختوں کا حُکم

قبرستان کے درخت بہت پُرانے ہونے پر ان کی قیمت کو قبرستان پر ہی خرچ کرنے کی نیت سے اکھاڑ کر انہیں نیسلام کیا جاسکتا ہے ؟

۲۔ قبرستان کی گھاس کو صفائی کی نیت سے اکھاڑا جاسکتا ہے ؟

**الْحَوْلَ الْجَزْعُ** قبرستان میں ضرورت ہو تو نیسلام کر کے قیمت قبرستان پر خرچ کر سکتے ہیں ۔

سُئَلَ نَبِيُّنَا عَنْ مَقْبَرَةٍ فِيهَا أَشْجَارٌ هُلْ يَجُوزُ صِرْفُهَا  
إِلَّا عِمَارَةً الْمَسْجِدِ قَالَ نَعَمْ إِنْ لَمْ تَكُنْ وَقْفًا عَلَى وَجْهِهِ آخِرٍ  
قِيلَ لَهُ أَنْ تَدَاعِيَتِ حِيطَانَ الْمَقْبَرَةِ إِلَى الْخَرَابِ يَصْرُفُ  
إِلَيْهَا إِذَا دَعَاهُ الْمَسْجِدُ قَالَ إِنَّمَا مَاهِيَّةِ وَقْفٍ عَلَيْهِ أَنْ يَرْفَعَ  
وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لِلْمَسْجِدِ مَتَوْلٌ وَلَا لِلْمَقْبَرَةِ فَلِيَسْ لِلْعَامَةِ الْصِرْفُ  
فِيهَا بَدْوٌ اذْنَ الْقَاضِيِّ (عَالِمِيَّرِي ص ۲۵۲)

۲۔ اکھاڑ سکتے ہیں مگر بکنے کے قابل ہو تو بیچ کر پہیے قبرستان پر لگا دین ۔

فَقَطُ اللَّهُ أَعْلَمُ ،

بِنَدَّهُ مُحَمَّدٌ أَنُورُ عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ



## عورت کو قبر میں اس کے مَحَرَمٌ اُتاریں

کیا شوہر بیوی کی میت کو کندھا دے سکتا ہے اور قبر میں اُتار سکتا ہے ؟

**الْحَوْلَ الْجَزْعُ** جنازے کو کندھا دے سکتا ہے اور اگر عورت کے محروم موجود نہ ہوں تو قبر میں بھی اُتار سکتا ہے لیکن جسم کو کپڑے کے بغیر با تھہ نہ لگائے ۔

وَذُو الْحَرَمَ الْمُحَرَّمُ أَوْ لَا بَادِخَالَ الْمَرْأَةُ مِنْ غَيْرِهِمْ

كذا في الجوهرة النيرة و كذا ذو الرحم غنيو المحرم  
 اولى من الا جبى فان لم يكن فلا باس للاجانب  
 و صنعوا كذا في البحر الرائق (عالگیری ص ۸۵-۸۶)

بندہ محمد انور عن علیہ السلام

فقط واللہ اعلم

## خانقا ہوں پر ڈالی ہوئی چادریں عنیہ راٹھانا

جو خانقا ہوں پر لوگ عوام جہلاء کپڑا ڈالتے ہیں اور مزاروں پر پسیہ ملکہ ڈالتے ہیں  
 کیا وہ ستر عاً اٹھا لینا جائز ہے یا ناجائز ؟  
 چوناکی حد لگائی جائے گی یا کو وقف ہے ؟

**الحمد لله رب العالمين**  
 خانقا ہوں پر جہلاء لوگ جو کپڑا ڈالتے ہیں۔ اور پسیہ ملکہ اُس کے  
 چڑانے والے پر حد نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ حد اُس شخص پر  
 لگائی جاتی ہے جو مکانِ حرمہ زد محفوظ سے چوری کرے۔ اور یہ مکانِ غیر محظوظ سے اٹھایا  
 گیا ہے۔ اس لئے اس کے سارے پر حد لازم نہیں آتی۔ البتہ ان اشیاء کا اٹھانا جائز  
 نہیں کیونکہ حادثہ میں داخل ہونے کا شکر قوی ہے۔ فقط واللہ اعلم ،  
 بندہ محمد عبد اللہ غفرانہ

الخواب صحیح

خادم الافتاء ، خیر المدارس مدنی

نیجر محمد مدرسہ خیر المدارس مدنی

مورخہ ۵ شوال ۱۴۰۰ھ

۶۔ شوال ۱۴۰۰ھ جو

## الیصال ثواب تمییک کر کے کرنا

چند احادیث قبرستان میں جمع ہو کر کچھ سورتیں وغیرہ پڑھتے ہیں۔ پھر اس کا ثواب  
 ایک آدمی کی بلکہ کردیتے ہیں وہ میت کو بخش دیتا ہے۔ یہ بہتر ہے یا ہر کوئی اپنا پڑھا

ہو انجشے —

**الحمد لله رب العالمين** تمکیں کا طریقہ بھی درست ہے لیکن بہتر یہ ہے کہ ہر شخص پانے پڑھے ہوئے کا ثواب خود نجشے، فہماء نے خود نجشنا لکھا ہے۔

فقط واللہ اعلم،  
بندہ عبدالستار عفاض اللہ عنہ

۱۳۰۳ / ۶ / ۲۳ جم

### ایصالِ ثواب کے لئے قبرستان جانا ضروری نہیں،

ایصالِ ثواب کے لئے قبرستان جانا ضروری ہے یا گھر سے یا مسجد سے اور جنازہ گاہ سے بھی پڑھ کر ایصالِ ثواب کیا جاسکتا ہے۔ ایصالِ ثواب کن کن چیزوں کا کیا جاسکتا ہے اور اس کا طریقہ کیا ہے؟

**الحمد لله رب العالمين** کوئی ضروری نہیں جہاں سے چاہیں کہ سکتے ہیں۔ عبادت اور صدقہ کا ثواب پہنچا یا جاسکتا ہے۔ بشر طیکہ وہ صدقہ رسم درواج کے تحت نہ ہو۔ ایصالِ ثواب کے سلسلہ میں ایک جامع اور مفصل فتویٰ "خیر الفتاویٰ" جلد اول میں موجود ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد انور عفاض اللہ عنہ ۱۳۵۸ / ۷ / ۲۰

### مختلف اموات کو ثواب بخشنا جائے تو تقسیم ہو کر پہنچتا ہے۔

(۱) قبرستان میں جا کر اسلام علیکم یا اهل القبور کہنے کے بعد ایصالِ ثواب کے لئے الحمد شریف اور سورۃ اخلاص تین دفعہ پڑھ کر تمام مسلمان فوت شدگان کو بخشنا جاسکتا ہے۔  
(۲) اس کا ثواب ہر مسلمان فوت شدہ کو پورا پورا ملے گا یا ہر ایک کو اس کا ہزار داں

حصہ (مطابق تعداد قبر کے) تقسیم ہو کر ملے گا۔

**الْجَنَاحُ الْأَبْعَدُ** اس طرح ایصالِ ثوابِ درست ہئے بشرطیکہ کسی اور بدعت کا ارتکاب شکایت کیا جائے۔ (۲۰)۔ تحقیق یہی ہے کہ متعدد اموات کو بخشنا جائے تو تقسیم ہو کر پہنچتا ہے۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۴۰۸/۷/۲۰

## حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا جنازہ کس نے پڑھایا؟

حضرت عائشہ صدیقۃ کی وفات کب ہوئی اور جنازہ کس نے پڑھایا؟

**الْجَنَاحُ الْأَبْعَدُ** میں رمضان کی تیرھویں تاریخ کو آپکا دصال ہوا۔ اور جیل القدر صحابی حضرت ابو ہریرہؓ نے آپ کی نمازِ جنازہ پڑھائی۔

فقط واللہ اعلم،

محمد انور عفان اللہ عنہ

## جنازہ کو سلامی دین

بعض بڑے لوگوں کے جنازہ کے بعد میت کو سامنے رکھ کر میت کو سلامی دیتے

ہیں یہ شرعاً کیسا ہے؟

**الْجَنَاحُ الْأَبْعَدُ** نمازِ جنازہ کے بعد میت کو سلامی دینا قرونِ ثلاٹ میثوداہما بالغیر میں ثابت نہیں ہے۔ حالانکہ اعلیٰ سے اعلیٰ صلاحیتوں کے حامل حضرات اس دور میں گزرے ہیں پس اس طرح سلامی دینا ایک غیر شرعی فعل ہے جو فرنگیوں کی تقلید میں کیا جاتا ہے اور حدیث شریعت میں دارد ہے۔ من تشبّه لقومٍ فهو منهم۔

المجاوب صفحہ، محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

## میت کا مرثیہ کہنے کا حکم

بعض بڑے لوگ فوت ہو جاتے ہیں تو لوگ ان کی وفات پر مرثیہ وغیرہ کہتے ہیں۔ کیا یہ درست ہے؟

**الْحَوَابُ** درست ہے۔ بشرطیکہ اس میں میت کے اوصاف میں بالغہ آرائی نہ ہو، جھوٹ نہ ہو بلکہ ایسے اوصاف ذکر کئے جائیں جو دوسریں کے لئے قابل تقلید ہوں۔ وکذا لا باس بمرثیۃ المیت شعرًا او غیرہ کما فی الجلابی ۱۹۳ (جامع الرموز ص ۱۹۳) فقط واللہ اعلم،  
محمد انور عفانہ اللہ عنہ

جنازہ دیکھ کر کھڑا ہونے کا حکم : کو کھڑے ہونا چاہیے؟  
ان اللہ پڑھیں یا ساتھ چلے چلیں یہ درست ہے یا از روئے حدیث کھڑے ہو جانا چاہیے؟  
اکرام الحق۔ راوی پندتی

**الْحَوَابُ** اگر ساتھ چلنے کا ارادہ نہ ہو تو جنازہ دیکھ کر اٹھانے جائے اور ایسے ہی چلتے ہوتے رکانہ جائے الای کہ رکنے میں جنازہ گز نے کی سہولت ہو تو کوئی حرج نہیں۔ بہر حال قیام عن القعود یا توقف عن المشی جنازہ کے احکام سے نہیں۔

وَلَا يَقُومُ مِنْ فِي الْمَصْلِي لَهَا إِذَا رَأَاهَا قَبْلَ وَضْعِهَا وَلَا  
مِنْ مَرْتَلِهِ هُوَ الْمُحْتَار ۱۹ (در مختار علی الثانیہ ص ۵۹۸)

الجواب صحیح، فقط واللہ اعلم،  
بنده عبد اللہ عفانہ اللہ عنہ محمد انور عفانہ اللہ عنہ

## قبرستان کی خالی جگہ وضو وغیرہ کیلئے استعمال کر سکتے ہیں

کیا قبرستان کی جگہ مسجد میں شامل کی جاسکتی ہے جبکہ مسجد کی جگہ تھوڑی ہے، جو صرف ایک کمرہ اور باہر ایک صاف پرمنی ہے کیا سجدہ باہر کی جگہ جو قبرستان کی ہے وہ وضو اور استنجار کے لئے استعمال کر سکتے ہیں ۔

جو جگہ قبرستان کے لئے وقف ہو چکی ہے اسے مسجد نہیں بن سکتے۔  
**الحمد لله رب العالمين** البتہ بوقتِ ضرورت خالی ہونے کی صورت میں اس میں نماز پڑھ سکتے ہیں۔ یا یہ ہی ہمارت کے لئے بھی استعمال کر سکتے ہیں مگر یہ گی قبرستان ہی کی۔

فقط اللہ عالم،  
 احقر محمد انور عفان اللہ عنہ،

۱۳۰۸ / ۸ / ۱

اجنبی میمت کا چہرہ دیکھنا : غیر محروم مرد یا عورت ایک دُورے  
 جسے زندگی میں دیکھتا جائز ہے، اُسے موت کے بعد بھی

جسے زندگی میں دیکھتا جائز ہے، اُسے موت کے بعد بھی  
 دیکھ سکتے ہیں۔  
**الحمد لله رب العالمين** فقط اللہ عالم،  
 احقر محمد انور عفان اللہ عنہ،

۱۳۰۸ / ۱۲ / ۲۵

تعزیت میں کیا کہا جائے : آدمی کسی کی تعزیت کے لئے جائے تو باقاعدہ

اسوہ ہے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اس بارے میں ؟  
**الحمد لله رب العالمين** تعزیتِ سنونہ میں آنحضرت علیہ السلام اور صحابہ کرام سے باقاعدہ کردہ دعا مانگنا ثابت نہیں۔ وَمَنْ أَدْعَى فِلَيْهِ الْأَثْبَاتُ حَفَّرَتْ  
 فہماء کرام نے تعزیت کرنے والے کے لئے لکھا ہے کہ ان الفاظ سے تعزیت کرے۔

ویقول عظم اللہ اجر ک و احسن عزاً ک و غفر لیتک اه  
 شامی صبح ۸۳۳۔ عربی الفاظ نہ آئیں تو ان کا مفہوم آدا کر دے۔  
 الجواب صحیح ۱۳ فقط واللہ اعلم،  
 بندہ محمد عبد اللہ عفا اللہ عنہ ۱۴۰۳ھ محمد انور عفا اللہ عنہ

## سوگ میں چند منٹ کی خاموشی اور پر جم سرنگوں کرنے کا حکم

غیر مسلموں میں رواج ہے کہ کسی بڑی شخصیت کے مرنے پر بطورِ سوگ اجتماعی طور پر چند منٹ کی خاموشی اختیار کرتے ہیں۔ نیز اگر وہ شخصیت ملک کے سربراہ کی ہو تو بطورِ سوگ کچھ دن پر جم سرنگوں رکھتے ہیں، پر جم سرنگوں کرنے کا رواج تو ہمارے ملک میں پہلے سے ہی ہے۔ اب بطورِ اطمینان افسوس چند منٹ کی خاموشی کا رواج بھی شروع ہو گیا ہے چنانچہ کچھ دن ہوئے ایک اسیلی میں یہ داعی پیش ہی آیا ہے تو کیا شرعاً ایسا کرنا جائز ہے یا نہیں؟

**اللهم لا يجزي**  
**بجراحت**  
 ہیں جن میں سے ایک یہ بھی ہے کہ مرنے والے سے ہمدردی کا تقاضا یہ ہے کہ وہ مسلمان ہو تو اسے مالی اور بدنی عبادات سے ثواب پہنچایا جائے اور مرحوم کے ورثاء سے ہمدردی کا تقاضا یہ ہے کہ انہیں دلاسہ دیا جائے اور ان کا عمل ہلکا کرنے کی تلبیر کی جائیں۔ اسلام میں "خاموشی" کوئی عبادت نہیں بلکہ خالص غیر مسلموں کی رسم ہے۔ مسلمانوں کو اس سے اجتناب ضروری ہے اگر ان کے ساتھ تشبیہ کے قصد سے مسلمان بھی ایسا کریں گے تو سخت گناہ ہو گا۔

ایسے ہی پر جم سرنگوں کرنا بھی غیر مسلموں کی رسم ہے اس سے بچا جائے۔

فقط واللہ اعلم،  
 احضر محمد انور عفا اللہ عنہ

## ترکہ تقسیم کرنے سے قبل صدقہ کرنا ہو تو اسکی ایک صورت

ایک نابالغ لڑکا جس کا والد فوت ہو چکا ہے اسکی والدہ اور دو بالغ بھانی اور ایک بہن موجود ہیں۔ والد و راثت تقسیم کر کے نہیں گی۔ اسکے مال دعیرہ سے معاملات دینیوی غیرہ کرتے ہیں۔ خیرات بھی کرتے ہیں اسکی والدہ اگر کچھ خیرات کر دے تو طلباء کے لئے کہنا دُست ہے یا نہیں۔ یا بغیر مدرسہ کے کسی کو مشترکہ مال میں سے خیرات کر دے۔

**الحمد لله رب العالمين**  
قبل از تقسیم مشترکہ ترکہ کے صدقہ کرنا دُست نہیں۔ اگر صدقہ کرنا  
ہی ہو تو مثلاً ترکہ میں سے ایک ہزار روپیہ حسب شرعاً تقسیم  
کر لیں اس میں سے بالغ پانچ حصہ کو صدقہ کر دیں۔ نابالغ کا حصہ محفوظ رکھا جاوے۔

الجواب صحيح  
بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ  
محمد انور عفاف اللہ عنہ  
مفتي مدرسه اہذا  
نائب مفتی خیر المدارس

## مزارات پر مردوجہ عرس مکروہ اور بدعت ہیں\*

ایک شخص مسجد امام اپنے والد کی وصیت پر یادیے اپنی خواہش پر اپنے والد کی قبر سے اپنی مسجد کے احاطہ میں بنوا ڈالے اور اپر کافر شش جہاں قبر کی شکل بنائی گئی ہے مسجد کے تحلہ سے  $\frac{1}{2}$  فٹ اونچا رکھا ہے اور اس پر ایک کمرہ تیار کیا گیا ہے اور قبر پر ریشمی کپڑوں، بجلی کے تعمقتوں سے سجادہ کی گئی ہے۔ عوام کی زیارت گاہ بنی ہوئی ہے۔ ہر سال عرس ہوتا ہے اور وضہ سے چند قدم کے فاصلہ پر گاتے بھیرٹیں دُبنتے ذبح کر کے پکلتے جلتے ہیں اور عوام کو کھلائے جاتے ہیں۔ علاقہ کے چند صوفی اور مولوی آکر دعاظم کرتے ہیں ایک رات شبینہ بھی ہوتا ہے اپنی دنوں میں بھڑکی کا بنا ہوا گہنہ نما روضہ رکھے

دیا جاتا ہے۔ اس کو بھلی کے قمقوں سے سجا یا جاتا ہے عورتیں بھی اکثر روضہ پر سو جاتی ہیں۔

**بَنَانِ فَرْشٍ لِّكُوْنَا اُوْرَكْرَهْ تِيَارَ كَرْنَا يَهْ سُبْ تَهْرَفَاتْ نَا جَائِزْ حَسَامْ مِنْ**

اگر یہ جگہ وقف ہے جیسا کہ بظاہر مسلم ہوتا ہے تو اس جگہ قبر

اور یہ غاصبانہ فعل ہے۔ قبر کو رسمی پر دوں سے مُزین کرنا اور عروس کرنا یہ افعال بھی مکرہ و بدعت ہیں۔ ففى الشامية تكره الستور على القبور أه ( ص ۸۳۹ )

در حاشية هداية ذکور است۔ يكره نقل الطعام فـ المقبرة

فـ الاعياد واسراج السرج وغيره واتخاذ الدعوة لقراءة

القرآن وبختهم القرآن وقراءة سورة الانعام وسورة

الاخلاص الفهرة وجمع الصبيان والصلحاء لذلك اه وفق

شرح المنهاج للمنووى الاجتماع على المقبرة في اليوم الثالث

ولتقسيم الورد والعود والطعام فـ الايام المخصوصة كالثا

والخامس والتاسع ..... والرابعین والشهر السادس

والسنة بدعة ممنوعة اه

قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پتی قدس رہ العزیز ترجمہ ارشاد الطالبین میں ارقام فرماتے ہیں۔ قبور اوسیاء اللہ را بنڈ کر دن و گنبد بر آں ساختن و عروس دامتل آں چراغاں کر دن ہمہ بدعت است بعض ازاں حسَام و بعض مکروہ اه۔

(کذا فی المسائل الاشترا عشر ص ۲۶، ۲۷)

عبارات سے جملہ امور مذکورہ فی السوال کا ناجائز و بدعت ہونا ظاہر ہوا اور ایسے امور پر اصرار کرنے والا فاسق و مبتدع ہے اور فاسق کی امامت مکروہ تحریکی ہے۔

(کذا فی الشامیة والدر ص ۵۲۳ صبح ۱)

فقط واللہ اعلم ،

بندہ عبدالستار عفی اللہ عنہ، خیر المدارس مثان

۲/۹

جو ۱۳۹۹

## قبرستان کو کوئی بھی نہیں بیچ سکتا

وقف شدہ قبرستان کو کوئی شخص شرعِ محمدی کی رو سے فروخت کرنا چاہتا ہے کیا وہ ایسا کر سکتا ہے یا نہیں ؟

**الجواب صحيح** موقوفہ قبرستان عامۃ المُسْلِمین کے لئے وقف ہوتا ہے اس کا کوئی مالک نہیں ہوتا۔ اسکی خرید و فروخت شرعاً بالکل ناجائز ہے۔

هدا یہ میں ہے۔ وَإِذَا تَمَّ الْوَقْفُ لَمْ يَجِدْ بَعْدَهُ وَلَاءً تَمْلِيْكَهُ۔

فَضْلُّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ،

سید معود علی قادری مفتی مدرسہ الفزار المسلم مлан

المجیب مصیب ، خطیب ابدالی مسجد غلام علی عفان شعنه

المجیب مصیب ، محمد شفیع عفان شعنه ہمکم مدرسہ قاسم العلوم

الجواب صحیح

محمد عبد اللہ غفرانی مفتی خیر المدارس ملان ۱۴۲۷ھ خیر محمد عفان شعنه ہمکم مدرسہ خیر المدارس ملان



## قبرستان میں جو تاپہن کرہے چلنے کا حکم

جنازے کو جب دفن کرنے کے لئے قبرستان میں لجواویں تو قبروں کے آداب و احترام کی بنا پر پاؤں میں سے جو تے اتار لئے جاویں یا نہ ؟

**الجواب صحيح** اولیٰ یہی ہے کہ قبرستان میں جو تا اتار کر چلے۔

فَضْلُّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ،

بندہ عبد التاریخ عفان شعنه نائب مفتی خیر المدارس

جو تاپہن کر چلنے والے سے بھی جھگڑا نہ کیا جائے کیونکہ جواز کے درجہ میں آتا ہے۔

الجواب صحیح ، بندہ محمد عبد اللہ غفرانی ، مفتی خیر المدارس - ملان

## دفن کے بعد چالیس دن تک قبر پر حاضری دینا

دفن کے بعد قبر پر ۳۰ دن تک صحیح و شام حاضری دیتا۔ مثلاً سورج نکلنے وقت، غروب ہوتے وقت حاضری دی جاتی ہے۔ اور کچھ ذکر بھی کیا جاتا ہے یا پڑھا جاتا ہے۔ یہ عمل چالیس دن تک جاری رہتا ہے۔ چہلم کی رسم کے ساتھ ساتھ یہ بھی خستم ہو جاتا ہے۔ کیا یہ درست ہے؟

**الحمد لله رب العالمين**  
ایصال ثواب کے لئے اپنی طرف سے کوئی وقت اور دن معین کر  
لینا زیادہ فی الدین ہے اور بدعت ہے۔

الْجَوَابُ صَحِحٌ ،      فَقْطُ دَاللَّهُ أَعْلَمُ ،  
بِنَدَهُ عَبْدُ الْسَّتَّارِ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ ۖ ۱۴۰۸ھ احقر محمد انور

## جنت کہاں دفن ہوتے ہیں؟

جنت پر جب موت آتی ہے تو ان کے وجود کو کہاں دفن کیا جاتا ہے؟

**الْجَوَابُ**  
خاتم المحدثین حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیری صدر مدرس دارالعلوم دیوبند کے ملعوقات میں منقول ہے کہ جنت فضائیں دفن ہوتے ہیں۔

فَقْطُ دَاللَّهُ أَعْلَمُ

مُحَمَّدُ انور عَفَا اللَّهُ عَنْهُ



## کافر مسلمان کی وصیت کا گواہ نہیں بن سکتا

ایک مسلمان نے مرتے وقت اپنی کل جائیداد ایک عیسائی کے نام کر دی اور اس پر عیسائیوں ہی کو گواہ بنالیا۔ کیا یہ وصیت نامہ شرعاً معتبر ہے؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** برقدير صحبت واقعہ یہ وصیت نامہ عند الشرع غیر معتبر ہے۔ لہذا

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** غیر مسلم بوجہ وصیت اس جائیداد سے کچھ نہیں لے سکتا۔

وفی الهندية لا تقبل شهادة الکافر على المسلم

کذا فِ محيط السرخسى مبح ۲۳۱ - فَقْطُ عَلَمَ الْجَوابُ صَحِيحٌ

احقر محمد انور عفان عنہ، بنده عبد الاستار عفان عنہ،

جنازہ کا اعلان مسجد میں یہ اعلان کرنا کہ فلاں صاحب مسجد میں یہ فوت ہو چکے ہیں۔ اور فلاں وقت نماز جنازہ ادا کی جاتے گی۔ آیا یہ اعلان جائز ہے؟

جنازہ کے وقت کا اعلان مسجد میں کر سکتے ہیں۔

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ**

فَقْطُ وَاللّٰهُ أَعْلَمُ،

محمد انور عفان عنہ ۱۴۰۶ / ۶ / ۳۰

## قریباني کی کھالوں کے پیسوں سے قبرستان کے لئے جگہ خریدنا

جانوروں کی کھال کے پیسوں سے قبرستان کے لئے جگہ خریدی جائے یہ جائز ہے یا نہیں؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** چرمہا قربانی کے پیسے واجب التصدق ہیں۔ اس کا مصرف فقراء اور

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** مساکین ہیں، قبرستان کے لئے جگہ خریدنا جائز نہیں نہ ہے۔

الجواب صحيح  
بنده عبد الله استار عفان بن عبد الله  
بنده محمد اسحاق عفان بن عبد الله  
١٣٨٩ / ۱۲ / ۷ جمادی



## بعد از نمازِ جنازہ اجتماعی کلمہ و کلام

بعد از نمازِ جنازہ فوراً بیٹھ کر کلمہ کلام پڑھنا درست ہے یا نہ ؟  
**ابو عباد** نمازِ جنازہ کے فوراً بعد اجتماعی طور پر تمام کا بیٹھ کر قرآن کی تلاوت  
کرنے ثابت نہیں۔ البتہ اگر کوئی علیحدہ طور پر میت کے لئے دعا و  
تلاوت کرے تو درست ہے۔ فقط واللہ اعلم ،

الجواب صحيح  
بنده محمد اسحاق عفان بن عبد الله  
بنده خیر محمد عفان بن عبد الله



## کیا نئی میت کو یعنے کے لئے پُرانی آقی ہیں

موت کے وقت یہ جو مشہور ہے کہ میت کو یعنے کے لئے سابقہ رُوحیں حاضر  
ہوتی ہیں جو کہ میت کے رشتہ دار پہلے سے فوت ہو چکے ہوتے ہیں۔ یہ صحیح ہے ؟  
**ابو عباد** یہ کسی حدیث سے ثابت نہیں ہے۔

فقط واللہ اعلم ،

الجواب صحيح  
بنده محمد اسحاق غفرانی  
نائب مفتی خیر المدارس، مدنی



## آنکھیں دینے کی وصیت کر جانے کا حکم

اگر کوئی یہ وصیت کر جائے کہ میری دفات کے بعد میری آنکھیں فلاں کو دیدی جائیں کیا یہ وصیت شرعاً درست ہے۔؟

**البُحْرَانِيُّ** لا شر انسانی کی شرعاً و حیثیت نہیں ہے جیسے جڑی بوٹی یا ناکارہ مشین کی کاس میں سے کاراً مد چیزیں نکال کر کام میں لائی جاسکیں۔ مُردہ انسان کی لا شر کی بے حُرمتی اور چیر چاڑی سے ہی منوع ہے جیسے زندہ انسان کی الاعتدالا ضطرار۔ پس شرعاً آنکھوں کے اتارنے کی اجازت نہیں گو مُردہ اسکی وصیت ہی کر کے مرا ہو۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ

٨٥ / ۱۰ / ۲۹

الجواب صصح  
خیر محمد غفرانہ

## کافر کی صرف تعزیت جائز ہے جنازہ پڑھنا یا قبرستان جانا جائز نہیں

ہمارے ہاں ایک مزاجی فوت ہو گیا ہے لوگ اس کے جنازہ میں بھی شریک ہوئے اس کے گھر تعزیت کے لئے بھی گئے اور قبرستان بھی ساٹھ گئے۔ ان کا یہ عمل کیسا ہے؟

**البُحْرَانِيُّ** کافر کی صرف تعزیت جائز ہے اس کا جنازہ پڑھنا یا اس کے لئے دعا و مغفرت کرنا جائز ہے۔ ایسے ہی اسکی قبر پر جانا بھی جائز نہیں جن لوگوں نے ایسا کیا ہے وہ مجھ عالم کے سامنے سخت شرمندی کے ساتھ اللہ سے توبہ کریں۔ وَفِي النَّوَادِرِ جَارِ يَهُودِيُّ أَوْ مَجْوُسِيُّ مَاتَ إِبْنُ لَهُ أَوْ قَرِيبٌ يَنْبَغِي إِنْ يَعْزِيزَ وَيَقُولُ أَخْلَفَ اللَّهَ عَلَيْكَ خَيْرًا مَنْكُ أَصْلَحَكَ وَكَانَ مَعَاكَ أَصْلَحُكَ اللَّهُ بِالْإِسْلَامِ یعنی سازنے کے لیے اسلام و رزق دلدا مسلمان کفاية (شامی مسیح ۳۸۸) (فالملکی مسیح ۳۸۳)

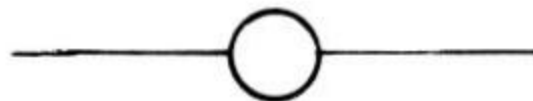
(۲)۔ بیان القرآن میں ہے کافر کے جائزے پر نماز اور اسکے لئے استغفار جائز

۱۳۱ ص جم

روح البيان میں ہے

ولا تقم على قبره اهـ اي ولا تقف عند قبره  
للدفن او للزيارة والدعاء اهـ ص ٣٨٨ حـ ٢  
فقط والله اعلم ،

١٠ / ١٢ / ١٣٥٩ جمادى الثانية



کنواری عورت کے لئے بہشت میں.....

جو عورت نیک سیرت اور اپھے اعمال کے ساتھ (غیر شادی شدہ) اس دارفانی سے کوچھ کہ جائے تو جنت کے اندر اس کا اعزاز کیا ہو گا۔ جیسا کہ مرد دن کے لئے حوریں ہوں گی۔

الجواب صحيح . فقط واللهم اعلم ،%

بندہ عبدال رزاق علیہ السلام بندہ محمد عبد اللہ عفان علیہ السلام



اہل میت دفن سے پہلے کھانا کھا سکتے ہیں

عام لوگوں سے سُنا ہے کہ اگر کسی گھر میں کوئی شخص فوت ہو جائے تو جب تک اُسے دفن نہ کر لیا جاتے اس وقت تک کھانا پینا جائز نہیں کیا یہ درست ہے؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ**  
یہ سَلَمَ مِنْ گھرِ رَسُوْلٍ ہے۔ شرِعًا کھانا دُرست ہے۔ اس میں  
کوئی صرچ نہیں۔ فقط

عبداللہ عفرلہ<sup>۵</sup> بنہ عبد اللہ استار عفانہ<sup>۶</sup>  
سفتی خیر المدارس۔ ملان<sup>۷</sup> جو نائب مفتی خیر المدارس۔ ملان

## جو میت کی چار پانی اٹھائے کیا وہی واپس لائے

یہ ردِ وجہ ہے کہ وہ تختہ جس پر مردہ کو نہلا�ا جاتا ہے اور وہ چار پانی جس پر مردہ کو  
قبرستان لے جایا جاتا ہے یہ دونوں چیزیں جس شخص نے اٹھائی تھیں وہی آکر رکھے  
اگر کسی دوسرے شخص نے آکر رکھی تو یہ اعتقاد کرتے ہیں کہ کوئی دوسرا ادمی اس گھر  
میں مر جائے گا۔ کیا یہ اعتقاد رکھا صحیح ہے یا غلط؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ**  
یہ خیالات اور ادیام جاہلۃ الْخٰرِفَاتِ ہیں ان کی شریعت مقدسہ  
میں کوئی اصل نہیں۔ فقط واللہ اعلم،

عبداللہ عفرلہ<sup>۸</sup>  
سفتی خیر المدارس۔ ملان<sup>۹</sup> جو

۲۹  
۱۳۰۰

## قبروں پر حجت ڈال کر اوپر رہائشی مکان بنانا

اگر مکان کے متصل کچھ قبریں ہوں۔ تو ان کے اوپر حجت ڈال کر رہائش کے لئے  
کمرہ بنایا جاسکتا ہے یا نہیں؟ جبکہ موجود قبریں پُوری طرح محفوظ ہوں گی۔  
**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** وقف قبرستان میں ایسا نہیں کر سکتے۔ فقط واللہ اعلم،  
احقر محمد انور عفانہ<sup>۱۰</sup>

## قبر سے مراد عالم بزرخ ہتھے یہ گڑھا مراد نہیں

قبر کی زندگی سے کیا مراد ہے۔ قبر میں عذاب یا راحت کی کیا نوعیت ہے۔ قبر سے کیا زمین کا چھٹا فٹ کا گڑھا مراد ہے جس میں مردہ دفن کیا جاتا ہے۔ یا اس کے علاوہ کوئی اور جہان مراد ہے۔؟

**الْجَوَابُ الْبِرَّ** قبر سے مراد یہی ظاہری قبر ہے اسی میں جسنا دنرا ہوتی ہے۔ ایک مرتبہ حضور علیہ السلام سواری پر تشریف فرماتھے کہ اچانک سواری بد کی آپ گرنے بھی لگتے تھے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ اس قبر والے کو عذاب ہو رہا ہے۔ اولما قال (مشکوا) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سواری اسی قبر سے گز رہی تھی۔ عالم بزرخ یا سمجھنے سے اس کا گز رہنیں ہوا۔

بعض حضرات نے جو "قبر" سے مراد عالم بزرخ لیا ہے۔ اور گڑھے کے قبر ہونے کی نفی کی ہے۔ اس سے مقصود تعمیم ہے۔ اور "قبر" کو گڑھے" میں سخت سمجھنے کی نفی ہے

الْجَوَابُ صَحِيحٌ ،  
بِنْدَهُ مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللَّهِ عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ ،



## صاحب قبر کے وسیلہ سے دعا کرنا

صاحب قبر کے وسیلہ سے اللہ پاک سے دعا کرنا کیسا ہے۔ اسے شرک کہا گیا ہے یا نہیں۔ صاحب قبر کو مختار سمجھتے ہوئے اس سے کوئی چیز مانگنا کیا شرک نہیں جس شخص کا یہ عقیدہ ہو کہ صاحب قبر مختار ہے۔ اسلئے اس سے کچھ مانگنا درست ہے تو اس عقیدہ والے کے پیچھے نماز پڑھنا درست ہے یا نہیں۔؟

**الْجَوَابُ الْبِرَّ** صاحب قبر کے وسیلہ سے اللہ پاک سے مانگنا جائز ہے۔ اور ایسے

ہی صاحب قبر سے اللہ پاک کے دربار میں دعا کی درخواست کرنے کی بھی شرعاً "گنجائش" ہے۔ اسے شرک قرار دینا غلط ہے۔ صاحب قبر کو نختار سمجھتے ہونے اس سے کوئی چیز مانگنا، اسکی شرعاً بالحل اجازت نہیں۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد عبد اللہ عفاض اللہ عنہ ۱۳۰۹ / ۱۰ / ۱۹

## اگر کوئی شخص قبرستان کے درخت استعمال کر لے تو اُن کی قیمت قبرستان کی ضروریات پر لگائے

قبرستان کی لکڑیاں کاٹ کر بھٹی پکانی اور انہیں مسجد پر لگائیں کیا ان ایسیوں کا جو قبرستان کی لکڑیوں سے پکانی ہوئی ہیں مسجد پر لگانا جائز ہے یا نہ ؟  
**الجواب** ان ایسیوں کامسجد پر لگانا جائز ہے البتہ قبرستان کے درختوں کا لگانے والا شخص (جس نے بھٹی پکانی) خود نہیں ہے اور نہ ان کا  
الارمن یعرف مالکہا فالا شجر باصلہا للمالک — الا —  
درخت لگانے والا معلوم ہو تو وہ مالک ہو گا اسکی اجازت کافی سمجھی جاتے گی۔

بندہ محمد اسحاق عفر اللہ علیہ السلام، ۱۳۰۶ھ جمادیٰ نامہ ۲۲  
الجواب صحیح،  
بندہ عبد اللہ عفر اللہ علیہ السلام

## قبروں پر ڈالی گئی چادروں کا حکم

جو کپڑا جات قبروں پر ڈالتے ہیں ان کو عقیدہ نہیں اٹھاتے کیا یہ سے کپڑوں کو کوئی شخص اٹھا کر پانے کام میں یا کسی غریب کے کام میں لگا سکتا ہے۔ اور ڈالنے والے کے ملک سے وہ کپڑے نکل جاتے ہیں یا نہیں۔ اگر نکل جاتے ہیں تو وہ مردہ مالک ہوتا ہے یا نہیں۔ اگر نہیں ہوتا تو پھر اٹھانے کا کیا حکم ہے؟

**الْجَوَابُ**  
قبر پر کپڑا ڈالنا جائز نہیں۔ فـ الاحکام عن العجـة  
تکرہ الاستور على القبور شامی ص ۸۲۶

میت ان کپڑوں کا مالک نہیں ہوتا کیونکہ میت ملک کا اصل نہیں۔ اسی وجہ سے تخفین موتو اسے زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ لعدم صحت التملیک منه الا تزی لوا فتر سہ سبیع، کان الکفن للمتبوع لا للواثة منه اشایی اصحاب بحر نے ایسی کشیا کے بارے میں علامہ قاسم سے نقل کیا ہے ان المندولۃ میت والموت لا یملک کاف قبیل الاعتناف اور ظاہر یہی ہے کہ وہ کپڑا مالک کی ملک سے نہیں نکلتا کما قالوا فی السواب و فـ مسئلۃ ارسال الطیرف العجـة عند الحرام۔ پس اس کپڑے کا استعمال بدوس اجازت مالک کے درست نہیں ہو گا۔ فتاویٰ دارالعلوم دیوبند میں اس قسم کی کشیا کیا یہی حکم لکھا ہے جبکہ اس میں ابطال ہے غرض ناذر کا۔

الجواب صحيح  
بندہ عبد الصارع عفان اللہ عنہ  
محمد عبد اللہ غفرلہ ۱۳۸۳ھ نائب مفتی خیر المدارس مлан

## اہل میت کے رونے سے میت کو عذاب ہوتا ہے

اگر میت کے اہل و عیال اپنے مردہ پر روئیں تو ان کے رونے سے میت کو

عذاب و تکلیف ہوتی ہے یا نہیں ؟ زید کہتا ہے کہ عذاب ہوتا ہے اور بکر کہتا ہے کہ عذاب نہیں ہوتا۔ آپ شریعت کی رو سے فتویٰ دیں ۔

**الجواب صیح** "یقیناً" اہل و عیال کے رونے پر میت کو عذاب ہوتا ہے۔ جبکہ میت نے رونے کی وصیت کی ہو۔ شامی میں ہے۔

إِنَّمَا يُعَذِّبُ الْمَيْتَ بِمَا أَهْلَمَ إِذَا أَوْصَى بِذَلِكَ ص: ۶۷ ح: ۱

الجواب صیح

بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ

مفتي خير المدارس مل丹

## کیا جمعرات کو ارواح گھر آتی ہیں

بعد از موت انسان کی روح ہفتہ یا دو ہفتہ بعد جمعرات کو اپنے فانی گھر میں واپس آتی ہے اور آیا اس روح کے لئے ختم دلوانا جائز ہے۔ نیز موت کے تیرے دن قُل کروانا جائز ہے شرعاً ختم دلوانا جائز ہے؟

**الجواب صیح** ارواح کا گھر میں واپس آنا صبح روایات سے ثابت نہیں ہے یہ اعتقاد نہ رکھا جائے ایصال ثواب بلا قید تاریخ و غمیہ کے جائز ہے بلکہ مستحب ہے مگر اس کے لئے ختم کا اہتمام یا خصوصی تاریخوں کا تعین بدعت اور گناہ ہے لہذا مردوجہ تاریخوں کے علاوہ بلا ختم دلاتے کھانا کپڑا نقدی جو چاہتے خبرات کر کے ایصال ثواب کرنا چاہیئے تیرے دن قُل کرنا بدعت ہے۔

فقط

بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ

نائب مفتی خیر المدارس

الجواب صیح

عبداللہ غفرلہ

مفتي خير المدارس - مل丹

۸۰ - ۱۲

## الیصالِ ثواب بکلیتِ اُجرت پر قُرآن پڑھوانا

میں نے اپنی والدہ کے لئے پانچ قُرآن حافظ صاحب سے ختم کر دائے اور دش روضیہ ہدیہ دیا اس نے کہا کہ میں پانچ روپے فی قُرآن ہدیہ لیتا ہوں اس سے کم نہیں لیتا کیا یہ شرعاً جائز ہے؟

**الْجَوَابُ**

تلاوت کلام پر اُجرت لینا جاتہ نہیں اس طرح پڑھانے سے کچھُ ثواب نہیں ملتا نہ پڑھنے والوں کو اور نہ جسے سنجشا گی۔ لینے دینے والے دونوں گناہ گار ہیں۔ کتاب الاجارة میں علامہ عینیؒ نے یا اسے ہی نقل کیا ہے۔ خود جتنا ہو سکے پڑھ کر یا خیرات کر کے ثواب بخش دیا کریں۔ ایسے حافظوں سے پڑھانے میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ

الجواب صصح

۸۰ / ۹ / ۱۳

خیر محمد عفان رضی اللہ عنہ

## میت کی مجالس بدعاویت میں تاویل کیسا تھا شرکت کرنا

ہمارے دیوبندی مکتبہ نے کی جامع مسجد کے امام اور متولیان وغیرہ میت کی رسم تیجہ وغیرہ میں شرکت کرتے ہیں اگر انہیں منع کیا جائے تو وہ جواب میں آیت ادعیٰ سبیل رب بالحكمة والموعظة الحسنة۔

پڑھتے ہیں۔ کیا درست ہے؟

**الْجَوَابُ**

ثواب پہنچانے کا مردج طریق جس میں ایام و اعمال کی تعیین ہوتی ہے نیز اس کا التزام کیا جاتا ہو بدعت ہے کما ہو لا یخفی۔ امام صاحب کا باوجود مستند معلوم ہونے کے درجات کی مجلس میں شرکیہ ہونا کسی طرح صحیح نہیں مقتدا رحمضرات کی شرکت لوگوں کے عقائد کے فساد کا سبب بنتی ہے۔

ایسے لوگوں کے لئے توحیم ہے کہ اگر "اتفاقاً" بھی کسی ایسی مجلس میں پہنچ جائیں تو اُنھیں  
جائیں چہ جائیں کہ باوجود علم کے شرکت کی جائے۔

ولو دعی الح دعوٰۃ فالواجب الاجابة ان لم يكن هناك  
معصیة ولا بدعة ولا اعتقاد اسلام فـ زماننا  
الله اذا علم يقيناً ان لا بدعة ولا معصية اهـ ثانی ص ۲۲۹  
آیت مذکورہ فی السوال کو اگر وہ اس مقصد کے لئے پڑھتے ہیں کہ دعوۃ بالحکمة  
کے لئے بدعات میں شرکت جائز ہے تو وہ یقیناً نلط سمجھتے ہیں اور وہ دعوت ہدایت  
کی بجا تے بعثت کی تائید و نظرت کر رہتے ہیں ان کا پانے اس عمل پر اصرار ان کے  
امامت کے لئے مُفضی الی الکراہتہ ہے۔ فقط واللہ اعلم،

محمد انور

الجواب صحيح

۱۴۰۳ / ۳ / ۲۳

بندہ عبد الاستار عفان البرعنی

## بے نماز کی میت کو جنازے کے وقت ڈھیلے مارنا

ایک شخص مُرگیا ۳۰ یا ۵۰ سال کی عمر میں، اور اس نے بالکل نماز نہ پڑھی ہو  
اور نہ ہی کوئی گواہی دے۔ اس کا نماز جنازہ پڑھتے وقت ڈھیلے مارنے چاہئیں  
یا نہیں — ؟

(۱) ایک شخص نے نمازِ ظہر یا کوئی فرضی نماز نہ پڑھی ہو اور جنازہ دیکھ کر اس میں  
شرکیں ہو جاتا ہے اس کو معلوم تھا کہ فلاں شخص فوت ہو گیا ہے اور جنازہ پڑھ کر  
دفن کرنے گئے اور فرض عین کو ادا نہ کیا۔ کیا اس کو نیکال دیا جائے یا شرکیں ہونے دئے  
الجواب نماز پڑھتے وقت اسے ڈھیلے مارنا درست نہیں۔ آخر وہ کلمہ گو  
مسلمان تو ہے گو فاسق و فاجر اور سخت گناہگار ہے۔ میت کی  
تلسمیل درست نہیں۔

عن عائشة رضى الله عنها ان رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 قال كسر عظم الميت كسره حيَا رواه مالك أبو داود (مشكواة صح ۱۴۹)  
 قوله كسره حيَا يعني في الامام كما في الرواية قال الطبي فيه اشاره  
 الى انه لا يهان الميت كما لا يهان الحى وقال  
 ابن الملك والحاكم ان الميت يتأن لم قال ابن حجر  
 ومن لازمه ان يستلذ بما يستلذ به الحى انتهى وقد  
 اخرج ابن أبي شيبة عن ابن مسعود اذى المؤمن في موته  
 كاذبا فحياته ذكره في المرقاة اه حاشية مشكواة صح ۱۴۹  
 ۲۔ حازہ سے کالا نہ جائے لیکن ظاہر ہے کہ فرض عین فرض کفایہ سے زیادہ  
 اہم ہے۔ اسکی بھی تاکید کی جائے۔ فقط واللہ اعلم،  
 احقر محمد انور عفان بن عنة،  
 الجواب صحيح  
 بنده عبد اللہ بن عفان بن عنة  
 نائب مفتی خیر المدارس۔ مлан  
 مفتی خیر المدارس۔ ملان

---

## دشّ محرم کو قبروں کی لپائی کرنا

دیکھنے میں آیا ہے کہ عشرہ محرم میں لوگ جو حق در جو حق قبرستان میں جاتے ہیں۔ اور قبروں کی صرف ماہ محرم میں ہی لپائی و صفائی اور دُرسی کرتے ہیں اور بعد میں مسوا کی دال قبر پر بھرتے ہیں۔ قرآن مجید قبرستان میں ساتھ لے جاتے ہیں اور قبر پر بیٹھ کر تلاوت کرتے ہیں۔ کیا قبرستان میں قرآن پاک لے جا کر پڑھنا صحیح ہے، نیز عشرہ محرم میں مختلف قسم کی اشیاء مثلاً چادل، کھیر، حیلہم وغیرہ پکا کر قبہ پر لے جا کر تقییم کرتے ہیں کیا یہ افعال عشرہ محرم میں جائز ہیں۔ اگرے پچھے ان پر توجہ دینا ضروری ہمیں۔ ۲۔ میت کے کفن پر سیاہی کے پانی سے کامہ طیبہ و کامہ شہادت تحریر کرتے ہیں کیا یہ جائز ہے؟

**جواب** ۱۔ قبروں کی لپائی بے ہُرمتی سے بچانے کے لئے امتحن کوئی ثبوت نہیں۔ عاشورہ کے دن اپنے اہل و عیال پر کھانے وغیرہ میں توسعہ شرعاً مطلوب ہے۔ عام تقییم میں اہل تشیع سے مشابہت ہے اس لئے احتراز کیا جائے قرآن کریم کی تلاوت قبرستان میں جائز ہے۔ ہندیہ میں ہے:

قراءة القرآن عند القبور عند محمد لا تكره

و مشاخت اخذ بقوله ص ۱۶۶ ح ۱

۲۔ سیاہی وغیرہ سے لکھا منع ہے میت کے چہرہ یا سینہ پر سیاہی کے بغیر کامہ لکھا جاسکتا ہے۔ شامیہ ص ۱۶۷ ح ۱۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد عبد اللہ عفان البر عنہ

نہ آنحضرت علیہ السلام کا ہر قبر میں آنا ثابت ہے  
اور نہ میت سے لیکر روضہ اطہر تک پردے ہٹھائے جانے  
کا کوئی ثبوت ہے :

ہمارے امام صاحب کہتے ہیں کہ جب آدمی فوت ہو جاتا ہے تو قبر میں فرشتے  
کے ساتھ حضور صلی اللہ علیہ وسلم جلوہ گر ہو جاتے ہیں۔ آیا صحیح ہے ؟  
الْجَمِيعُونَ  
آنحضرت علیہ السلام کا فرشتوں کے ساتھ جلوہ گر ہونا کہیں  
ثابت نہیں۔ بعض لوگوں نے یہ کہا ہے کہ اس قبر سے آنحضرت  
علیہ السلام کے مزار تک پردے اٹھایئے جاتے ہیں۔ لیکن بعض محققین علماء نے کہا  
ہے کہ یہ بھی صحیح نہیں۔

وَلَا نَفِلَمْ حَدِيثًا صَحِيحًا مَرْوَيًّا فَذَالِكَ حَاثِيَةٌ مُشْكُوَّةٌ  
مشہور شارح حدیث حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں :  
وَلَا يَلْزَمُ مِنَ الْأَشَارَةِ مَا قَيِيلَ مِنْ رُفعِ الْحِجَابِ  
بَيْنَ الْمَيْتِ وَبَيْنَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى يَرَا  
وَيَسْتَلِعَ عَنْهُ لَذَنٌ مُثْلِذٌ ذَالِكَ لَا يَبْثَتُ بِالْأَحْتَالِ أَهْرَافِ  
مرقاۃ ص ۱۹۹ ح ۱ ، فقط واللہ اعلم ،

الجواب صحیح ،  
محمد انور عفان اللہ عنہ ،  
بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ

---

تَدْفِينٍ سَمِّيَ فَارِغٌ ہونے کے بعد کیا کیا جائے

جب میت کو دفن کر چکیں تو اہل میت کے ساتھ ان کے گھروں اپریں یا  
اپنے لپنے گھروں کو چلے جائیں۔ حکم شرع مطلوب ہے ؟

**ابوالبخاری** دفن کے بعد تعزیت کے لئے اہل میت کے ہاں جانا مکروہ ہے  
دفن میں شریک لوگ اپنے اپنے کاموں میں مصروف ہو جائیں  
ایسے ہی اہل میت بھی اجتماعی تعزیت کے لئے کوئی اہتمام نہ کریں۔

قالَ كثيرون متأخرٍ أئتنا رحمةُ اللهِ يكرهُ  
الْجَمَاعُ عِنْ صَاحِبِ الْمَيْتِ حَتَّىٰ يَأْتِيَ الْمَيْدَنُ  
يُعْزِيَ بَلْ إِذَا رَجَعَ النَّاسُ مِنَ الدُّفْنِ فَلَا يَتَفَرَّقُوا وَ  
يَشْتَغِلُوا بِأَهْوَاهِهِمْ وَصَاحِبُ الْمَيْتِ بِأَمْرِهِ وَيَكْرَهُ  
الْجَلوسُ عَلَىٰ بَابِ الدَّارِ لِلْمُصِيبَةِ فَإِنْ ذَلِكَ عَمَلٌ أَهْلِ  
الْجَاهِلِيَّةِ وَنَهَىَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ  
وَتَكْرَهُ فِي الْمَسْجِدِ أَهْرَافٌ (مراقب)

(وَيَكْرَهُ الْجَلوسُ عَلَىٰ بَابِ الدَّارِ) قَالَ فِي شَرْحِ السَّيِّدِ وَلَا  
بَأْسَ بِالْجَلوسِ لِهَا ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ مِّنْ غَيْرِ ارتكابِ  
مُحظَّةٍ مِّنْ فَرْشِ الْبَسْطِ وَالْأَطْعَمَةِ مِنْ أَهْلِ الْمَيْتِ إِلَى  
قَوْلِهِ عَنِ الْبَعْنَيسِ لَا بَأْسَ بِالْجَلوسِ لِهَا ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ وَكَوْنِهِ  
عَلَىٰ بَابِ الدَّارِ مَعَ فَرْشِ بَسْطٍ عَلَىٰ قَوَاعِدِ الطَّرِيقِ مِنْ  
أَفْبَعِ الْقَبَائِحِ أَهْرَافٌ (مُطَهَّدِي ص ۳۲۹) فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
محمد انور

### میت کو قبرستان کیسے لے جایا جائے

اگر قبرستان آبادی کی مغربی جانب ہو تو ظاہر ہے کہ میت کو قبرستان  
لے جاتے وقت میستکے پاؤں قبلہ کی طرف ہوں گے۔ اس میں کوئی  
گناہ تو نہیں؟

**ابوالبخاری** جنازہ لے جاتے وقت سر کی جانب آگے رکھی جائے۔

پاؤں چاہے جدھر ہو جائیں ۔

وفَ حَالَةِ الْمَشِيِّ بِالْجَنَازَةِ يَقْدُمُ الرَّأْسُ كَذَا  
فِي الْمَضْرَاتِ أَهْ (عَالِمِيَّرِي صَ ۸۳ - ۱۲)

فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ،  
أَحْقَرُ مُحَمَّدٌ نُورٌ عَنْ عَنْتَرٍ عَنْهُ ،

## جو ان عورتیں قبرستان میں نہ جائیں

عورتوں کو قبرستان جانا جائز ہے یا نہیں ؟ اگر منع ہے تو کیوں ؟  
محمد شفیع جسید راہباد

**ابواللّاح** بُوڑھی عورتیں قبرستان عترت کے لئے جاسکتی ہیں ۔ جوان  
عورتوں کے لئے جانا منع ہے ۔

وَالْأَصْحَانُ الْمَرْحُصَةُ ثَابِتٌ لِهُنَّ أَهْ (صَ ۶۲ شَامِيَّه) وَجَزْمُ فِي  
شَرْحِ الْمِنْبَرِ بِالْكَرَاهَةِ لِمَا مَرَفَقٌ اِتَّبَاعُهُنَّ الْجَنَازَةَ  
وَقَالَ الْخَيْرُ الرَّمْلِيُّ أَنَّ كَانَ ذَلِكَ لِتَعْدِيدِ الْحُزْنِ  
وَالْبَكَاءِ وَالْمَنْدَبِ عَلَى مَا جَرَتْ عَادَتْهُنَّ فَلَا تَجُونُ وَ  
عَلَيْهِ حَمْلٌ حَدِيثٌ لِعْنَ اللَّهِ زَارَاتُ الْقُبُورِ وَإِنْ كَانَ كَافٍ  
لِلْأَعْتَادِ وَالْتَّرْحِمِ مِنْ غَيْرِ بَكَاءٍ وَالْتَّبَرِكِ بِزِيَارَةِ قُبُورِ  
الصَّالِحِينَ فَلَا بَأْسٌ إِذَا كَنَ عَجَائِزٌ وَيَكْرَهُ إِذَا كَنَ  
شَوَّافٌ كَحْصُنُورُ الْجَمَاعَةِ فِي الْمَسَاجِدِ وَهُوَ تَوْفِيقٌ حَسَنٌ

فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

الْجَوَابُ صَحِحٌ ، بَنْدَهُ عَبْدُ الْسَّتَّارِ غَفَرَاللّّهُ

بَنْدَهُ عَبْدُ اللّهِ عَنْ عَنْتَرٍ مَرْبُوحٌ ۱۳۰۹ / ۳ / ۱۳

## ”بیڑی بھاڑہ“ کی شریعت میں کوئی اصل نہیں

عوام میں رِداج ہے کہ جنازہ کے ساتھ کچھُ اناج ساتھ لے جا کر مجاور خانقاہ کو یا کسی فقیر کو دے دیتے ہیں اور بعض جگہ یہ رِداج ہے کہ مرنے کے بعد کچھُ سیر دوسری گندم وغیرہ مُردہ کے سر کے نیچے رکھ لیتے ہیں۔ اپنی گندم یا کچھُ بھی ملا کہ جنازہ کیسا تھا یہجا کر دے دیتے ہیں۔ اس کو عرف ملانا وغیرہ بیڑی بھاڑہ کہتے ہیں یعنی کشتی پر سوار ہونے کی اُجرت۔ گویا یہ مُردہ آخِرت کی کشتی پر سوار ہوا ہے اسکی اُجرت دارث قبل تقسیم دراثت دیدتے ہیں اور بعض اوقات ہی بیڑی بھاڑہ دارث دیتا ہے۔ یہ اعتقاد اُدْرِسِم درِداج درست ہے، سُنت اکے موافق ہے یا بدعت ہے؟

**ابوالحیث** رسم مذکور المعرفت بہ بیڑی بھاڑہ (کشتی کا کرایہ) بدعت ہے۔ اس کا کوئی ثبوت نہیں۔ جاہلانہ باقیں ہیں۔ البتہ ایک اصلی صورت شرعیہ جو فقہاء نے قضا نمازوں اور روزوں کے متعلق تحریر فرمائی، وہ یہ ہے کہ مستوفی کی قضا نمازوں اور روزوں کا حساب لگایا جائے ہر نماز کے بعد لے ایک فطرانہ کے بعد رپیے یا غلم کسی فقیر یا محتاج کو دیا جائے۔ یہ رقم اگر میت نے وصیت کی ہو تو ہماری مال سے نکالی جائے ورنہ بالغ دارث اپنے ذاتی مال سے دیں۔ اگر دارثوں کے پاس روپیہ زیادہ نہ ہو اور مستوفی کے ذمہ نمازیں اور روزے بہت قضا ہوں تو تھوڑی سی رقم مثلاً پانچ نمازوں کا فدیہ فقیر کو دیا جائے۔ بعد میں فقیر اس رقم کو بطورِ بہبہ دارث کی طرف لوٹا دے پھر دارث دوبارہ اور پانچ نمازوں کے بعد میں وہ رقم مسکین کو دیدے پھر فقیر دارث کو ہبہ کر دے علی اہذا القیاس لوٹا کہ اسکی تمام نمازوں کا فدیہ آدا کیا جائے۔ (کما فی الشامیۃ ص ۱۵۷ ج ۱)

دلوات وعلیه صلوٰۃ خائشة واصحی بالکفارۃ

یعطی لکل صلوٰۃ نصف صاع من بر کا الغطرۃ وکذا

حکم انوٹر و الصوم و اما یعطی عن ثلث مالمہ ولو لم یترک

هلا يُستقر من وارثه نصف صاع مثلاً ويدفعه الفقير  
للوارث ثم وثمن حتى يتم - فقط والله أعلم ،  
عبدالله غفران مفتى خير المدارس - ملستان  
ج ۱۳۴۴ / ۷ / ۲۹

### اولیاء میت سے اجازت لئے بغیر دفن سے پہلے نہیں کوٹنا چاہئے

امام مسجد محلہ دالامیت کا جنازہ پڑھا کر میت کے دفانے سے قبل واپس آ جاتا ہے تو اس سترادری کے لوگ ناراض ہوتے ہیں تو کیا ایسی صورت میں امام کے لئے ضروری ہے کہ وہ میت کے دفانے کے بعد واپس آتے ۔ ؟

**البخاري**  
اویاء میت سے اجازت لئے بغیر نہیں کوٹنا چاہئے خانیہ میں ہے  
ولا يرجع عن الجنائزه قبل الدفن بغیر اذن اهلها ج ۱ ص ۹۱  
الجواب صحیح ، فقط والله أعلم ،  
بندہ عبدالعزیز بن عاصم بن محمد عبد الله عفان الرعنون

### قبرستان میٹ مٹا جائے تو بھی وہ قبرستان ہی نہیں

ہمارے علاقے میں ایک چھوٹا سا قبرستان تھا آبادی کی کثرت کی وجہ سے نیا قبرستان بنایا گیا اب وہ جگہ ویران پڑی ہے کوئی وہاں مردہ دفن نہیں کرتا۔ لے کاشت کر سکتے ہیں ۔ ؟

**البخاري**  
و فِ الْهَنْدِيَّةِ ص ۲۵۲ سَلَدٌ هُوَ إِصْنَاعُ الْمَقْبَرَةِ  
فِي الْقَرْيَةِ إِذَا اندرست و لم يبقَ فِيهَا إِلَّا مَوْتَى  
لَا عَظَمٌ وَلَا غَيْرَهُ هَلْ يَجْوَزُ زَرْعُهَا وَ اسْتَغْلَاطُهَا قَالَ لَأَوْلَاهَا  
حُكْمُ الْمَقْبَرَةِ - رِوَايَتِ بَالَاَسَعْ مَعْلُومٍ ہوا کہ جوز میں قبرستان پر وقف ہو

گئی ہے اگرچہ لوگ اس میں اموات دفن نہ کرتے ہوں اور دفن شدہ قبریں میٹ گئی ہوں۔ تب بھی وہ زمین قبرستان کے حکم سے نہیں سختی اس کو کاشت کرنا اور کرایہ پر دینا جائز نہیں۔ فقط **واللہ عالم**،

الجواب صحيح،  
بندہ محمد اسحاق عطا الترعنہ

محمد عبد اللہ عطا الترعنہ  
جو ۹۲ / ۷ / ۱۶

## خانہ بدوسش اپنی میت منتقل کر سکتے ہیں یا نہیں

ہمارے ہاں ردِ وجہ ہے۔ جو حضرات ڈیروں پر بیٹھتے ہیں۔ ان کے ہاں جب کوئی میت ہو جاتی ہے۔ اس کو دفن کرنے کے لئے پانچ دن لے جاتے ہیں، میت کو بغیر غسل دیتے۔ ایسا میت کو غسل دے کر دوسرے مقام پر منتقل کرنا جائز ہے؛ اگر یہ لوگ منتقل رہائش ڈیروں پر رکھتے ہیں تو انتقال مکروہ ہے  
**اللہ عزوجلہ** خواہ غسل سے پہلے ہو یا بعد میں۔

ویستحب الدفن فی مقابرۃ محل مات بہ او قتل  
فإن نقل قبل الدفن قدر میل او میلین لا بأس بہ  
وکرة نقله لا کثر منه مراقب علی الطحطاوى ۳۳۵

الجواب صحيح،  
نقط **واللہ عالم**،

بندہ عبد استار عطا عنہ،  
بندہ محمد عبد اللہ عطا الترعنہ  
جو ۱۴۱۱

## مرزاںی میت کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا

کیا مرزاںی میت کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کیا جا سکتا ہے؟

از دفتر مجلس تحفظ ختم بہوت۔ ملکان

۱۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دورے میں کر آج تک تعامل میں

**اللہ عزوجلہ** یہی ہے کہ مسلمانوں اور کفار کے قبرستان علیحدہ علیحدہ ہوتے ہیں۔ اور تعامل امت جو۔ قطعیہ ہے ہذا مرزاںی کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا جائز نہیں

۲۔ قبرستان میں داخلہ کے وقت سلام سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ کفار کا دفن مسلمانوں کے قبرستان میں جائز نہیں وہ انفاظ یہ ہیں۔ "السلام علیکم دار قوم مؤمنین"۔ ۸۸۴  
۳۔ اضافتِ دارِ مؤمنین کی طرف علامتِ تخصیص ہے اور یہ انفاظ حدیث میں وارد ہیں (شامی ج ۱)

۴۔ اگر "الغایق" چند مسلمان اور کافر مُرے باہم مل جائیں اور کوئی امتیازی علامت موجود نہ ہو تو فہرست لکھا ہے کہ ان کو بھی علیحدہ دفن کیا جائے۔ ہر چند ان میں مسلمان بھی ہیں لیکن مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنے سے الاماکہ کافر بھی وہیں دفن ہوں گے (اور یہ جائز نہیں ہے)۔

۵۔ اگر کوئی ذمیۃ عورت مسلمانوں سے حاملہ ہو اور بحالتِ حل اس کا انتقال ہو گیا تو فہرست فرماتے ہیں کہ اس کو مسلمانوں کے قبرستان سے علیحدہ دفن کیا جائے کیونکہ بچہ جب تک اس کے پیٹ میں ہے اُسی کا جُز ہے کہ وہ کافر ہے لہذا مسلمانوں کے قبرستان میں دفن نہ کیا جائے یہ صراحت ہے اس بات کی کہ غیر مسلم کو مسلمانوں کے قبرستان میں نہ کرنا کسی حالت میں بھی جائز نہیں ہے۔

لَا خُلَطَ مَوْتَانًا بِكُفَّارٍ وَلَا عَلَمَةً اعْتَبِرَ الْأَكْثَرُ قَالُوا

وَلَا حُوَطَ دُفْنَهَا عَلِيَّهُدَةً۔ (در مختار) قولہ کدفن ذمیۃ

جَعْلَ الْأَقْلَ شَبَهًا بِهَذَا إِنَّمَا اخْتَلَفَ فِيهَا الصَّحَابَةُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ عَلَى ثَلَاثَةِ أَقْوَالٍ فَقَالَ بَعْضُهُمْ تَدْفَنُ فِي

مَقَابِرِنَا تَرْجِيًّا لِجَانِبِ الْوَلَدِ وَبَعْضُهُمْ فِي مَقَابِرِ الْمُشْرِكِينَ لَا نَوْلَدْ فِي حُكْمِ جُنُزٍ مِنْهَا مَادَمْ فِي لَبَنِهَا

وَقَالَ وَاثِلَةُ بْنُ الْأَسْقُعْ يُتَخَذِّلُهَا مَقْبَرَةً عَلَى حَدَّهَا

قَالَ فِي الْجَلِيلَةِ وَهَذَا حَوْصَدٌ (شامی ج ۱) فقط واللہ اعلم

الاحقر محمد انور عفان الرعنی نائب مفتی الجواب صحيح

خیر المدارس۔ ملتان

بنده عبدالستار عفان الرعنی

**کفن دفن کی فہرست** : آج کل نماز جنازہ کفن دفن وغیرہ کی فلمیں بنتی ہیں کوئی کتنا ہی پچے پھر بھی

اسکی فوٹو فلم میں آ جاتی ہے، ایک حدیث کی شرح میں تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ فوٹو گر افر کو قاتل کا ساگناہ ہو گا۔ یہ پڑھ کر تشویش لاحق ہے۔ (۲)۔ نماز جنازہ پڑھنا اور کفن دفن میں شرکیت ہونا چونکہ ضروری کام ہے ان کو چھوڑ بھی نہیں سکتے۔ ایسی صورت میں کیا تدبیر کرے کہ فوٹو لکھوانے کے لگانہ بکیرہ سے پنج سکے۔ کیا ایسی صورت میں نماز جنازہ اور کفن دعیزہ میں شرکیت ہوتی کوئی شرعی لگانہ ہو گا یا نہیں؟

**فولو کھینچنا اور کھپو نا سخت حرام ہے۔ اللہ تعالیٰ فولو کھینچنے والوں پر لعنت فرماتے ہیں۔ جنازہ اور دفن کا وقت انہتائی عبرت کا مقام**

ہے یا یہ موقع پر گھنکار سے کہا مسلمان کو بھی اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔  
ایسے موقع پر حرام فعل کا ارتکاب کرنا اور پوئے مجمع کو اور میت کو اس میں شرک  
کرنا اپنائی بدنجتی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی نار اضنگی کا سبب ہے بلکہ اللہ کے غصب کو  
دعوت دینے کے متراحت ہے۔ اگر کوئی چارہ کار نہ ہو تو جس جگہ اور جس وقت تصویر کشی  
ہو رہی ہو اس وقت کارہ کشی کر لیں بدین وجہ مشرکت سے دستگیری نہ ہوں۔

فقط والثُّرَاعُمُ

محمد انور عفاف اللہ عنہ

میت کے گرد کچھ اینٹیں اور ان کے پیچھے کچھ اینٹیں لگانا

اگر قبرستان میں سیم ہو تو وہاں کیسے اینٹیں لگانی جاسکتی ہیں؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** میت کے ارد گرد اینیں کمی رہیں ان کے پیچھے ادھر ادھر پکی ائمیں  
لگا سکتے ہیں۔ کذا فی الشَّمِیْتَ صَبَحٌ ۝ ۸۳۴ ۱ فقط واللہ اعلم،

محمد انور عفان اللہ عنہ

## والدین کی قبر کا بوسہ بھی جائز نہیں

اپنے والدین کی قبر کا بوسہ لینا جائز ہے یا نہیں عالمگیری میں ہے کہ جائز ہے۔  
اگر جائز ہے تو کس طرح لیٹا چاہئے؟

**عَالَمُوْلَى لِجَاهِ** عالمگیری میں ہے۔ ولا يمسح القبر ولا يقبله فان  
**ذَلِكَ هُنَّ عَادَةُ الْنَّصَارَى** ذلك هنّ عادة النصارى ولا يأس

بتقبیل قبر والدیہ ص ۱۰۹

اس عبارت سے گو کچھ گنجائش معلوم ہوتی ہے لیکن حضرات علماء کرام نے تصریح کی  
ہے کہ یہ درست نہیں شیخ عبدالحق محدث دہلوی مدارج البنوۃ میں تحریر فرماتے ہیں :  
کہ در بارہ بوسہ قبر والدین روایات فقہی نقل میکنند و صحیح آنت  
کہ لا یجوز است . حضرت مولانا عبدالحق پانے رسالہ میں فرماتے ہیں کہ محققین حفیظہ  
شافعیہ و مالکیہ و حنابلہ کے نزدیک اس طرح کے امور مکروہ اور بدعت ہیں کسی قبر کے ساتھ خواہ  
قبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہو یا قبر ولی دمرشد کی ہو یا قبر والدین کی ہر ہر گز ہرگز نہ چاہئے۔  
ناقلہ عن الفتاوی العزیزیۃ

لہذا کسی قبر کو بوسہ دینا درست نہیں۔ فقط واللہ اعلم ،  
بندہ محمد عبداللہ عفاض اللہ عنہ

بندہ عبدالستار عفاض اللہ عنہ

۱۴۰۳ / ۵ / ۱۶

## میت کے ساتھ حلوہ پکا کر لے جانا

بعض لوگوں کا اعتقاد ہے کہ مردہ کے ساتھ چند روٹیاں پکا کر ان پر شکر وغیرہ  
ڈال کر ساتھ لے جاتے ہیں اور بعض جگہ حلوا پکا کر ساتھ لے جا کہ قبر کھونے والے  
کو خصوصاً اور دوسروں کو کھلاتے ہیں اور بعض کا یہ خیال ہے کہ قبر میں

مردہ کو سُورج کر کر مارتا اور عزُوب ہوتا نظر رہتا ہے یہ روٹیاں مردہ کے کان پر آ جاتی ہیں اور بعض کا خیال ہے کہ حلوہ سے مردہ کی تخلیق رفع ہوتی ہے، اور بعض کا یہ ارادہ نہیں ہوتا۔ کیا یہ اعتقاد صحیح ہے یا نہ؟

جاہل نہ خیال ہے اور بے اصل رسم ہے۔

فقط واللہ اعلم،



عبداللہ غفرانللہ  
مفتی خیر المدارس۔ ملکان

۱۴۰۷ھ / ۲۸ / ۲۰۱۴ء

زندگی میں قبر ہے مُما قبر بنوانا : اپنی قبر بت کر اور پر قبہ نام عمارت بناؤالی ہے۔ کتاب الشریعہ میں مُول

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موجب شرعی حیثیت اس کی کیا ہوگی؟

قبر بنانے کی گنجائش ہے۔ لیکن اس پر گنبد بنانا منع ہے۔ حدیث میں ہے۔ نہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن تخصیص القبور : ان یکتب علیہا و ان یبف علیہا (رواہ مسلم)

فقط واللہ اعلم،

الجواب صحیح

محمد انور

بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ

۱۴۰۸ھ / ۲ / ۱۹



## قبرستان میں ٹیوب ویل لگانا

ایک پُرانا قبرستان ہے، جس کے ایک کونے میں گرد و نواح کے باشندے کوڑا کر کر پھینکتے ہیں۔ اور وہاں بظاہر کوئی قبر نظر نہیں آتی۔ آیا پہلے پوچھا کام کے تحت منظور شدہ ٹیوب ویل لگاسکتے ہیں۔ جواب سے مطلع فرمائیں؟

**الْجَوَابُ** اس جگہ پر ٹیوب ویل کے لئے نکہ اور مشین نصب کرنا درست ہے۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد اسحاق عفی عنبر الجواب صحیح،

بندہ عبدالستار عغا الشرعنة ۱۴۱۰ / ۱۱ / ۱۳

تحقیق کر لی جاتے اگر وہ جگہ وقف لمقبرہ نہیں تو لگا سکتے ہیں۔ والجواب صحیح محمد انور، مرتباً خیر الفتاویٰ

**حدود مسجد میں دفن کرنا :** میت کو مسجد میں دفن کر سکتے ہیں یا نہیں۔

حدود مسجد جو وقف ہو اُس میں قبر بنا ناجائز نہیں ہے۔

**الْجَوَابُ** وہ جگہ تا قیامت مسجد کے لئے یہی وقف رہے گی۔

و شرائط الواقف كنص الشارع (شافعی ۲۲۰)

فقط واللہ اعلم،

محمد انور عغا الشرعنة

## دفن کے وقت کانے وغیرہ استعمال کرنا

میت کو الحد میں لہٹانے کے بعد الحد کو کس چیز سے بند کیا جائے؟

**الْجَوَابُ** کچی اینٹیں سر کنڈے اور کانوں وغیرہ سے بند کرنا اولیٰ ہے، کانے اور کچی اینٹ برابر ہیں (قوله و قصبه) قال في محلية وتسد

الفرج التي بين المبت بالمدر والقصب كي لا ينزل التراب منها

علی المیت ونصوا على استجواب القصب فيها كاللين اه شامیه ج ۲ ص ۸۲

فقط واللہ اعلم، محمد انور ۱۴۱۲ / ۱۱ / ۸

**قبر کو بوسہ دینے کا حکم :** قبر کو بوسہ دینا اور ہاتھ لگانا مکروہ ہے  
 عام لوگوں کی عادت ہے جب کسی بزرگ  
 کی قبر پر جاتے ہیں تو قبر پر ہاتھ پھیرتے ہیں اور بعض لوگ قبر کا بوسہ بھی لینے ہیں کیا  
 شرعاً یہ درست ہے۔

**اللہ تعالیٰ** قبر کو ہاتھ لگانا اور قبر کا بوسہ لینا مکروہ ہے۔

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** وکرہ النوم على القبور وکرہ تحریر ما قصناه

ال الحاجة اى البول والتفوط عليها بل وقریباً منها وکذا

مالم يعهد من غير فعل السنة اه (مراتی)۔

(قوله وكذا مالم يعهد من غير فعل السنة) کالمس

والتقبيل قوله من غير بيان لما اه (طهطاوی ص ۳۲۳)

وفيه (اي الطهطاوي) ولا يمس القبر ولا قبله فانه من

عادة اهل الكتاب ولم يعهد الا سلام لا للحجر الا سود

والمرکن اليه في خاصة اه (ص ۳۲۳)۔ فقط والثرا علم ،

احقر محمد انور عن عقاشر عن



**عذاب قبر سے محفوظ رہنے کی بشارت جمعہ کی رات یا**  
**دن کو مرنے والے کے لئے ہے دفن ہونیوالے کیلئے نہیں**

زید بُدھ یا جمعرات کے دن فوت ہوا اسے اگر جمعہ کی رات یا جمعہ کے دن دفن کیں  
تو کیا وہ بھی عذاب قبر سے محفوظ رہے گا؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** حدیث نبوی میں جو عذاب قبر سے محفوظ رہنے کا ذکر ہے وہ جمعہ  
اور جمعہ کی رات کو مرنیوالے کے بارے میں ہے۔ جوان ایام کے

علاوه کسی اور دن میں مرے اس کے لئے وعدہ نہیں چاہئے لے دفن جمعہ کی رات  
کیا جاوے یا جمعہ تک قبر پر پڑھنے والے بیٹھے رہیں۔

ماہن مسلم یموت یوم الجمعة او ليلة الجمعة الا وقاۃ  
الله فتنۃ القبر قال القاری فتنۃ القبر ای عذابہ وسوالہ  
وهو محتمل الاحلاق والتعمید لا وقل ، هو الاول  
بالنسبة الى فضل الموتی (مرفأة ص ۱۲۰)

الجواب صحيح      ۲۱ / محمد انور عطا اللہ عنہ  
محمد صدیق غفرلہ      ۹۸ / نائب مفتی خیر المدارس ملتان

## قبر زمین سے ایک بالشت اونچی ہو

قبر زمین سے کتنا اونچی ہونی چاہئے ؟  
ایک بالشت اونچی ہونی چاہئے۔

**الجواب** ویسنم القبر قدر الشبر (عالمگیری ج ۲ ص ۸۵)

الجواب صحيح ،  
عبدالستار عفی عنہ

۹۵ / ۱۲ / ۲۳

## خاوند بیوی کو قبر میں اُتار سکتا ہے ؟

کیا خاوند اپنی بیوی کو لحد میں اُتار سکتا ہے ؟ اور اس میں سب سے زیادہ  
حقدار کون ہے ؟

**الجواب** زیادہ بہتر تو یہ ہے کہ عورت کو قبر میں وہ رشته دار اُتاریں جو

ہیں، کو محرم نہیں ہیں۔ یہ بھی نہ ہوں تو اجنبی اُنار سکتے ہیں۔ خاوند بھی اجنبیوں کے حکم میں ہتے۔ وذو الرحم المحرم اولیٰ بادخال المرأة من غيرهم كذا في الجوهرة النيرة وكذا ذوالرحم غير المحرم او لى من الأجنبي فان لم يكن فلا باس للجانب وضعيها احـ

(عالیگری ص ۸۵)      فقط واللہ عالم،  
احقر محمد انور عفان اللہ عنہ،

## قبرستان زیر آب جائے تو نعشوں کو منتقل کرنے کا حکم

ایک عالم با عمل کو قبرستان میں دفن کیا گیا بیش سال کے بعد سیلا ب نے قریں بر باد کر دیں ان کی نعش کو دوسرا جگہ منتقل کر ا دیا گیا، کیا یہ صحیح ہے یا نہیں؟

**الجواب** بلا ضرورت اموات کو مکان سے منتقل کرنا جائز نہیں البتہ بوقت ضرورت جب کہ قبرستان کو پانی لگ رہا ہے۔ اور مردہ کے بہہ جانے کا خطرہ ہو منتقل کرنا جائز ہے تفسیر مظہری میں حضرت قاضی صاحب نے جواز نقل کا فتویٰ دیا ہے۔

بہر حال اب صورتِ مسئلہ میں ضرورت عدم ضرورت کا فصلہ مقامی علماء کر سکتے ہیں۔ اب دوسرا جگہ عالم مذکور کو دفن کیا گیا ہے تو وہاں رہنے دینا چاہیئے اور تردّد اور زداع کو ختم کر دینا چاہیئے۔ فقط واللہ عالم،

بنده محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ،  
خادم الافتاء خیر المدارس۔ مлан

## دفن سے پہلے قبر میں سورۃ مک کپڑہ حضانہ

بعض لوگوں کا معمول ہے کہ مردہ کو قبر میں رکھنے سے پہلے قبر میں مجھ کر سورۃ مک اور سورۃ ایسین تلادوت کرتے ہیں ؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** اس وقت سورۃ مک یا کوئی اور سورۃ پڑھنا ثابت نہیں ہے ادا

نہ پڑھیں اسکی بجائے کتب فقہ میں یہ لفظ منقول ہیں۔

"بِسْمِ اللّٰهِ وَبِاللّٰهِ وَعَلٰى هَلَةِ رَسُولِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ"

(درختار)

شامی میں اس کے تحت لکھا ہے کہ یہ لفظ ترمذی اور ابن ماجہ سے ثابت ہیں اس کے علاوہ ان پر مزید کوئی اضافہ نہ کیا جائے۔ (شامیہ ص ۸۳، ۱۲)

فقط واللہ اعلم،  
محمد انور عفان الدین عنہ

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** پھالیس قدم ہٹ کر دعا مانگنا : دفن کرنے کے بعد چالیس قدم

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** چالیس قدم ہٹ کر دعا کرنا کسی حدیث سے ثابت نہیں محسوس ہے و بدعت ہے اس سے اجتناب کیا جائے۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد انور عفی عنہ

۱۳۰۱ / ۵ / ۱۵

## بھری جہاز میں مرنیوالے کا حکم

ہم بھری جہاز سے جو پر جا رہے ہیں کتنی دن کا سفر ہو گا اگر خدا نخواستہ کسی کا انتقال ہو جائے تو کیا کریں ؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** اگر تو کہیں حل قریب ہو اور اُتر کر دفن کرنا ممکن ہو تو

یہ بہتر ہے ورنہ غسل دے کر کفن پہنا کر جنازہ پڑھ کر سمندر میں ڈال دیں۔  
 وَإِنْ مَاتَ الْمُسْلِمُ فِي الْبَحْرِ فِي الْأَسْفِيَنَةِ فَإِنْ كَانَ كَافِ  
 الشَّطْ قَرِيبًا يُجَاءُ بِهِ الْحَفْ الشَّطْ وَيُعْتَرَ وَيُدْفَنُ فَإِلَّا  
 فَيُصْلَى عَلَيْهِ بَعْدَ الْغَسْلِ وَيُلْقَى فِي الْبَحْرِ وَهُوَ لِمَ قَبْرٌ  
 لَذِنَ التَّكْلِيفِ بِحَسْبِ الْوَسْعِ أَهْ (رسائل الأركان ص ۱۵۹)  
 فقط واللہ اعلم، فقیر محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۳۹۸ / ۱ / ۱۳

## اگر قبر احاطہ مسجد میں آجائے تو اس کا کیا کریں؟

ایک قبر دوران تو سیع احاطہ مسجد میں آگئی ہے اس کا کیا حکم ہے؟  
 اگر یہ قبر مسجد کی زمین میں ہے۔ اور کافی پڑائی ہے تو اس کو  
بِالْجَنَاحِيَّةِ ہموار کر دیا جائے اور اس کے اوپر نماز پڑھنا بلکہ اہست جائز  
 ہے۔ وَقَالَ الزَّيْلِيُّ وَلَوْبَلِي الْمَيْتِ وَصَارَ تَرَابًا جَازَ دُفْنُهُ غَيْرَه  
 فِي قَبْرٍ وَذِرَعَهُ وَالْبَنَاءُ عَلَيْهِ أَهْ (شامی ص ۸۳۵)

فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح

بنده محمد انور عفان اللہ عنہ

بنده عبد الصبور عفان اللہ عنہ

## قبر کے پاس تعزیت کرنا مکروہ ہے

دفن کے بعد قبرستان ہی میں لواحقین کے ساتھ انوس س کرنا مُورست ہے  
 یا نہیں۔

بِالْجَنَاحِيَّةِ قبرستان میں قبر کے پاس تعزیت کرنا مکروہ ہے۔

وَتَكُرُّ التَّعْزِيَّةُ ثَانِيًّا وَعِنْدَ الْقَبْرِ أَهْ (در نھار علی الشامی ص ۸۳۳)

فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح

بنده محمد انور عفان اللہ عنہ

بنده عبد الصبور عفان اللہ عنہ

## میت کے لئے ڈھیلے کا استعمال

عام روایج یہ ہے کہ زندہ بھی سے ہمارت کرتا ہے ایسے ہی میت کے لئے بھی ڈھیلے استعمال کئے جاتے ہیں۔ کیا یہ شرعاً ثابت ہے؟

**بِحَمْدِ اللّٰهِ** کتب فقرہ میں استنجار کرنے کا تو لکھا ہے مگر ڈھیلے استعمال کرنے کا نہیں لکھا بلکہ استنجار کی کیفیت یہ لکھی ہے کہ غسل دینے والا پنہ ہاتھ پر سکھل کپڑا پیٹ لے اس کے بعد استنجار والی جگہ کو دھوئے۔

ویستبجی عندابی حینفہ و محمدؐ کذا ف محيط السخن  
وصُورَةُ الْاسْتِنجَاءِ ان يلف المعاشر علیه يديه خرقه و  
يغسل السُّوَّةُ لان مس الع سورَة حرام كالنظر اليها كذا  
ف المجوهرة الفيرة۔ (فتاویٰ عالمگیری (ص ۱۵۸)) -

فقط واللہ اعلم،  
احقر محمد انور غفرلہ  
۳۱۳ / ۱۳۱۱ جو

## مردے کے مصنوعی دانت نکال لئے جائیں

بچپن میں میرے دو دانت ٹوٹ گئے تھے۔ دوبارہ لگوانے پڑے تو دانت لگانے والوں نے کہا کہ سونے کے علاوہ باقی سب چیزیں بیکار ہیں۔ میں نے مجبوری سے لگانے یہ جائز ہے یا نہیں مرنے کے بعد اُتا رے جائیں یا نہیں؟

**بِحَمْدِ اللّٰهِ** اگر دانت لگانے ہیں اور اب اتارنے میں تکلیف ہو تو رہنمے دیجئے فی المجلہ گنجائش ہے مرنے کے بعد اُتا رہ دینے چاہیں۔

الجواب صصح، ۵/۱۲  
خیر محمد عفی الرعنہ ۸۸/۴  
بنده محمد اسحاق غفرلہ، نائب مفتی خیر المدارس ملکان

## میت کو غسل دیتے وقت کیا پڑھیں؟

- ۱۔ میت کو غسل دیتے وقت کیا پڑھنا چاہئے؟
  - ۲۔ قُلْ جَاءَنِي يَا نَبِيٌّ جَبَكَهُ مَرْنَهُ وَالا قُلْ شَرِيفٌ كَهُ لَهُ رَقْمٌ بَهِيٌّ چَحُورٌ كَهُ كَيْ گَيْ ہُو؟
- الجواب** ا۔ غسل دیتے وقت غفرانک یا رحمٰن پڑھتے رہیں۔ لقوله علیہ السلام
- بَا عَلِيٍّ اغْسِلُ الْمَوْتَى فَإِنَّهُ مَنْ عَنْلَ مِيتًا غَفْرَلَهُ سَبْعَوْنَ مَغْفِرَةً  
لَوْ قَسْمَتْ مَغْفِرَةً مِنْهَا عَلَى جَمِيعِ الْخَلَائِقِ لَوْ سَعْتَهُمْ قَلْتَ مَا يَقُولُ  
مَنْ يَغْسِلُ مِيتًا قَالَ غَفْرَانِكَ یا رَحْمَنَ حَتَّى يَفْرَعَ مَنْ الْغَسْلُ  
رواۃ ابو حفص ابن شاہین فی کتاب الجنائز (شرح نقایہ صبح ۱۳۳)
- ۳۔ مردوجہ قُلْ بِعَذْتَہِ ہیں۔

فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ،  
بَنْدَهُ عَبْدُ الصَّـارِعِ عَفَـاَ عَنْهُ،

## جنبی کا غسل دینا مکروہ ہے

- کیا حائضہ اور جنبی میت کو غسل دے سکتے ہیں؟
- الجواب** حائضہ اور جنبی کا غسل دینا مکروہ ہے۔ ویکر لام
- یَكُونُ الْمَغَسِلُ جَنْبًاً أَوْ حَائِضًاً أَهْ (شرح نقایہ صبح ۱۳۲)
- فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ،  
مُحَمَّدُ انور غفرلہ،

## مردہ پچے کے غسل کا حکم : جو بچپتہ مردہ پیدا ہو کیا اسے بھی غسل دیا جائے؟

**الجواب** اسے غسل نہ دیا جاتے۔ ولو ولد میتاً روی

عن ابی حنیفۃ و محمد انه لا یغسل لان الغسل لا جد  
الصلوۃ وهو لا يصلی علیہ اه -

یکن خلاصۃ الفتاوی میں امام ابو یوسف کی روایت کو ترجیح دیتے ہوتے بھاہے کہ  
اے بھی غسل دیا جائے۔ وف الخلاصۃ استقط الدزی لم یتم اعضاً لا  
یصلی علیہ ولکن یغسل و یدفن ف خرقۃ و کانہ اختار روایۃ  
ابی یوسف (شرح نقایہ ج ۱۲۱) - فقط والثرا علم،

محمد انور

**خنثی مشکل کو کون غسل دے :** خنثی اگر فوت ہو جاتے اور اس وقت  
کوئی اور خنثی موجود نہ ہو تو اس کو  
مشکل کون دے۔ مرد یا عورت؟ اگر بوڑھا ہو تو اس کو غسل کون دے جوان اور  
نابالغ کو غسل کون دے؟ — قادری شرف الدین سدیقی ہبہم اشرف القرآن  
کہروڑ پکا

**خنثی میں اگر مردوں والی علامات غالب ہیں تو مرد غسل دے اور اگر**  
**عورت والی علامات غالب ہیں تو عورت غسل دے اور اگر دونوں طرح**  
**کی علامات برابر ہیں تو یہ خنثی مشکل ہے اس کو نہ مرد غسل دے نہ عورت بلکہ صرف تیم  
کر دیا جاتے اگر چھوٹا بچہ ہو تو اسے مرد و عورت دونوں غسل دے سکتے ہیں۔**

و یتیم الخنثی المشکل لو مراحتاً را لا فکھیراً فیغسله  
الرجال والنساء اه ( در مختار علی الشامیہ ص ۱۷۸ ) فقط والثرا علم،

محمد انور غفرلہ

الجواب صحیح،

بندہ عبد الاستار عطا اللہ عنہ

**میت کو کون غسل دے** : جب کوئی آدمی فوت ہو جائے تو اسے کون غسل دے عام طور پر رواج یہ ہے کہ اس کے لئے امام مسجد ہی کو منتخب کیا جاتا ہے کیونکہ اسے خود بھی غسل دے سکتا ہے۔ بہتر تو یہ ہے کہ میت کا قریب ترین رشتہ دار اسے غسل دے بشرطیکہ وہ اچھی طرح حسب شرع غسل دے سکتا ہو۔ درز کسی پہنچار صالح آدمی سے غسل دلایا جائے۔ دیکھ دامت یعنی جنب او حاضر امداد والادعی کونہ اقرب الناس الیہ فان لم یحسن الغسل فاھل الامانۃ والورع اه (شامیۃ ص ۶۳۶)

احقر محمد انور عفاض الرحمن

## غسل کو دارث کے انتظار میں متوخر کرنا

اگر کوئی آدمی فوت ہو جائے تو اس کے غسل وغیرہ کے لئے اس کے دارث کا انتظار ضروری ہے یا نہیں۔ جبکہ کوئی دارث موجود نہ ہو۔؟ دارث کے انتظار میں تاخیر نہ کی جائے۔

(کذا فی الظہیریۃ والمشاعیۃ ص ۶۴۳)

محمد انور ۱۳۰۹ / ۳ / ۲۹

## عورت کو کوئی بھی غسل دینے کے لئے تیار نہ ہو تو کیا کریں؟

ایک عورت فوت ہو گئی اب اس کو کوئی عورت یا محرم غسل دینے کے لئے تیار نہیں ہے۔ کیا خاوند غسل دے سکتا ہے؟

عورتوں پر داجب ہے کہ غسل دیں درز سخت گناہ گار ہوں گی۔

کسی غسار کا اجرت دے کر بھی انتظام کیا جا سکتا ہے۔ اور درجہ اضطرار میں خاوند ہاتھ پر کپڑا پیٹ کر تیم کر دے۔

وقیل تعسل فی شیا بہما ای بلا مسے اہ } عبد اللہ ستار عفاض الرحمن { ہندیہ ۹۵ / ۱ / ۱۶ جو

**کفن پر کلمہ طیب بھئے کا حکم :** کفن پر کلمہ طیب یا آیت کریمہ روشنائی وغیرہ سے لکھنی جائز ہے یا نہیں ؟

روشنائی سے لکھنا درست نہیں وقد افتی ابن الصلاح  
**الجواب**  
 بانہ لا یجوز ان یکتب علی الکفن بیسین والکھف

و خواص خوفاً هن صدید المیت ۱۰ (شامی ص ۸۳۴ ج ۱)

**الجواب صحیح ،**  
 بندہ عبد الاستار عفاف عنہ  
 محمد انور عفاف عنہ

## جنازہ پر کلمہ طیبہ لکھی ہوئی چادر ڈالن

بعض لوگ میت پر چادر ڈالتے ہیں جس کے اوپر کلمہ طیبہ اور قرآن شریف کی آیات لکھی ہوتی ہیں اور چادر پاؤں تک ہوتی ہے کیا یہ درست ہے ؟

**الجواب** ایسی چادر پاؤں سے پچھے گھٹنوں یا کرہنی چاہیئے فقط واللہ عالم  
**الجواب صحیح ،**  
 بندہ عبد الاستار عفاف عنہ

ج ۹۵ / ۱۰ / ۲۶

## محروم کو عام میت کی طرح کفن دیا جاتے

اگر کوئی ساتھی سفرِ حج میں بحالتِ احرام انتقال کر جاتے تو اُسے دیے اُسی حالت میں دفن کر دیں یا باقاعدہ غسل کر عام مردوں کی طرح کفایتیں - ؟

**الجواب** محروم کو بھی عام مردہ کی طرح غسل دیا جاتے اور کفن پہنایا جاتے اور خوشبو وغیرہ بھی لگائی جاتے -

(قولہ والمعرم بالحلال) اع فیغطی دُرسہ و تطیب

اکفانہ خلافا للشافعی رحمہ اللہ تعالیٰ۔ شامیہ ص ۸۰۹

محمد انور عفاض اللہ عنہ

مسجد میں کفن سینے کا حکم: کفن مسجد میں سینا جائز ہے یا کہ  
نہیں؟

**الجواب صحيح**: نہیں۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ عبد اللہ عفاض اللہ عنہ

نائب مفتی خیرالمدارس ۹۲/۲/۶ جو  
بندہ محمد اسحاق عفاض اللہ عنہ

عورت کے کفن کی تفصیل: اگر میت ہو جائے تو اس کو کس طرح  
ہنلانا چاہئے اور جس کو الٹی یا کفنی کہتے  
ہیں آگے پیچھے سے برابر ہونی چاہئے یا پیچھے سے چھوٹی۔ بعض لوگ آگے سے  
بڑی اور پیچھے سے چھوٹی کر دیتے ہیں کیا یہ صحیک ہے اور بعض لوگ زنانہ کا سر  
بند جسے کہتے ہیں ٹوپی سیکر پہنائیتے ہیں کیا یہ صحیک ہے اور کفن پر کمرہ تشریف  
سلکتے ہیں کیا یہ صحیک ہے؟

**الجواب**: میت کے ہنلانے کا طریقہ بہشتی زیور میں تفصیل سے لکھا ہوا  
ہے۔ دہلی دیکھ لیجئے۔ (۲۱) کفنی کندھے سے لے کر نصف ساق  
پڈھلی تک ہونی چاہئے۔ یہ کپڑا اڑھائی گز لمبا، چودہ گرہ یا پندرہ گرہ عرض کا تیار  
ہوتا ہے۔ دو برابر حصے کر کے گلے میں ڈال دیا جاتا ہے۔ (۲۲)۔ ٹوپی سی کر نہیں  
پہنانا چاہئے بلکہ ڈیڑھ گز کپڑا جس کا عرض بارہ گرہ ہوئے کہ سر کے بال کے  
دو حصے کر کے اس میں لپیٹ کر دائیں با میں جانب سینہ پر رکھے جائیں۔

الجواب صحيح، فقط واللہ اعلم،

۱۳۸۸ جو ۶

عبد اللہ غفران اللہ

## جنازہ پر بھولوں کی چادر ڈالن

کوئی بڑا سیاستدان یا اعلیٰ افسروں کے جنازہ پر بھولوں کی چادر ڈالی جاتی ہے اور اخبارات وغیرہ میں اسکی تصویر بھی آتی ہے کہ فُلّ صاحب فُلّ مرحوم کے جنازہ پر بھولوں کی چادر چڑھا رہے ہیں۔ کیا یہ درست ہے؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** میت پر بھولوں کی چادر چڑھانا مکروہ تحریمی اور بدعت ہے اور تصویر کنھو نا حرام ہے اعاذنا اللہ من هذہ المیاۃ۔

حضرت شاہ محمدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ مسائل الرعبین میں فرماتے ہیں :

”وَچادرِ گُلِّ بر جنازہ اند اختنِ بدعت است و مکروہ تحریمی احمد (۲۵)“

فقط واللہ اعلم،  
احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

## میت پر کفن سے زائد چادریں ڈالنا

ہمارے علاقوں میں میت پر کفن کے علاوہ کپڑے ڈالتے ہیں اور ثواب سمجھتے ہیں پھر اس کو گور کن اُتار لیتے ہیں گور کن چاہے صاحبِ نصاب ہوں۔ ثواب ہو گا یا نہ؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** میت پر مسنون کفن سے زائد کپڑے ڈالنا شرعاً درست نہیں بلکہ زائد کپڑے اُتار لینا شرعاً مامور ہے ہے۔ مرافقی میں ہے۔

وينقص ان زادا العدد في ثيابه على كفن السنة الخ  
جو میت ندار ہو یا لا دارث ہو اس کو کفن دینا باعثِ اجر عظیم ہے۔ ورنہ یہ رقم ہے یا بدعت ہے۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح،  
بنده محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ،

بنده عبد اللہ عفان اللہ عنہ، ۱۳ / ۶ / ۱۴۰۶ جو

## عالم میت کو کفن میں عمامہ پہننا

ہمارے چھا منظاہر علوم سہارپور کے فارغ التحصیل تھے اور عالم شباب میں انتقال کر گئے۔ ہمارے دوسرے چھا جو کاظماہر علوم ہی کے مستند ہیں کہنے لگے کہ کفن کے ساتھ تھان کے سر پر عمامہ بھی باندھا جائے۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا کہ اس درست ہے۔

بشير احمد انور پیر کندری

**الْجَمِيعُونَ** میت عالم ہو یا عام ادمی سب کے لئے کفین سنون پر اکتفا کیا جائے۔  
عمامہ کی زیادتی کرو دہ ہے۔ و الا حصح امنه تکرہ العمامۃ

بكل حال اه (شاہی ص ۸۷ ج ۱)

١٢/٧/١٣١٠ فقط واللہ اعلم،  
محمد انور غفرلہ

## غلاف کعب کا طکڑا کفن کے ساتھ رکھنا

اگر غلاف کعب کا کچھ طکڑا جس پر آیت یا کلمہ وغیرہ نہ لکھا ہوا ہو یا اور کوئی ایسا مُتبہک کپڑا کفن کے ساتھ بطور تبرک رکھ سکتے ہیں؟

**الْجَمِيعُونَ** رکھ سکتے ہیں امتحن فائدہ ہو گا۔ وفی هذا ذنب ان يجعل

الثوب المنبرك في الکفن فائدًا عليه۔

(رسائل الارکان لابن العیاش عبد العلی محمد مجر العلوم ص ۱۵۳)

فقط واللہ اعلم،

محمد انور غفرلہ ۹/۳/۱۳۱۱

## کفن دیتے وقت عورت کے بال کیسے رکھے جائیں؟

کفن کے وقت عورت کے سر کے بالوں کو کیسے رکھا جائے؟

بالوں کی دو لیٹیں بنائے کہ بیچے سے بھال کر سینہ پر رکھ دی جائیں

يجعل شعر حاضر فیرتین علی صدر ها فوق الدرع اهـ

(رسائل الارکان ص ۱۵۳) فقط واللہ اعلم،

محمد انور غفرلہ،

**بالغ اور نابالغ کے کفن کا فرق :** بالغ مرد اور نابالغ لڑکے کے کفن میں کوئی فرق ہے یا نہ؟

بہتر یہی ہے کہ نابالغ لڑکے کو بالغ کے موافق کفن دیا جائے

لیکن اگر ایک یادوگپڑوں میں نابالغ کو کفتایا جائے تو یہ بھی جائز

ہے۔ درخواز میں ہے کہ والمرأهق کا بالغ و من لم يرافق ان کفن فـ

واحدِ جان اذ (شامی ج ۹) فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد اسحاق خیرالمدارس ملتان ۹۱/۸/۱۲

## محضر (قریب المگ) کے پاس حائضہ وغیرہ نہ بیٹھے

عام روایج ہے کہ جب کسی کی رُوح نکلنے لگتی ہے تو سارے دیکھنے کے لئے جمع ہو جاتے ہیں۔ کیا مرد اور کیا عورت ایک جگہ ساگر جاتا ہے کیا یہ درست ہے؟

محمد یوسف بکیر والا

لیے وقت میں سورۃ لیٰہن پڑھنی چاہیئے اور خوشبو وغیرہ چھڑکنی

چاہیئے اور حیض یا نفاس و الی عورت اور جنی مرد و بان سے چلے

جائم توبہ تر ہے۔ وفی التوفی انه يقرء عندئیسے و يحضر  
 الطیب و يخرج من عندہ الحائض والنفاس و الجنب (جامع الموزع) <sup>۱۵۴</sup>  
 فقط والله اعلم ،  
 محمد انور غفران

## موت کا یقین ہو جانے کے بعد تجهیز و تکفین میں تاخیر کیجائے

مرنے کے بعد میت کو کہتی دیر تک رکھ سکتے ہیں؟  
**اللهم لا يلهم بالموت** موت کا یقین ہو جانے کے بعد تجهیز و تکفین میں دیر کرنا صحیح نہیں  
 فوراً ان کا مول میں مشغول ہو جانا چاہیئے۔ بہت مجبوری میں کچھ  
 معمولی دیر ہو جائے تو ضرورت کی حد تک گنجائش ہے۔

قوله ويسرع في جهازة المارواه ابو داؤد عنہ صلی اللہ علیہ وسلم لما عاد طلحة بن البراء والضرف قال ما أرى طلحة الا قد حدث فيه الموت فاذ امات فاذ نو في حتى اصلی  
 عليه و عجلوا به فانه لا ينبغي لجيفد مسلم ان تخبس بين  
 ظهراني اهله اه والصادف عن وجوب التعجيل الاحتیاط للروح  
 المشرفة فانه يتحمل الاعماء وقد قال الاطباء ان كثيرين ممن يموتون  
 بالسکتة ظاهراً يدفنون احياء لانه يعسر ادراك الموت الحقيقي بها الا على  
 افائل الاطباء فيتعذى **التأخير فيها الى ظهور اليقين**  
 بخواتيم التغیر امداد و في الجوهرة و ان مات فجأة ترك

حتى يتيقن بموته اه ( شافی ۱۹۹ )

ولنعم ما قيل ويستحب تعجيل خمسة اشياء جمعت في هذه الأبيات

و خمسة قدر أوا تعجيلها حسنا

وف سواها تألف واسع المهل

تن و بمجرد كف دهيت هاكم ثالثها  
دفع الديون وتب ليله من ذلل  
والخامس الضيف اذا ياتيك في منزل  
فقم له بحثيث الجد واحتفل  
(طهطاوى ص ٢١) فقط والسلام ،  
الجواب صحيح ،  
محمد انور عقا الله عن  
نائب مفتى خير المدارس - ملتقى  
بنده عبد الشتا عقا الله عن  
مفتى خير المدارس - ملتقى

## قریب المگ کے بارے میں منون عمل

جس شخص پر موت کے آثار ظاہر ہونے لگیں اس کے ساتھ کی طریقہ اختیار کیا جائے؟  
**بُشْرَ طَبِيْكَ** مُسْنَت یہ ہے کہ اُس کو قبلہ کی طرف متوجہ کر کے لٹا دیا جائے۔  
کی تلقین کی جائے۔ اس طرح کہ اس کے بھائی اور دوست احباب و عزیزہ اُپنی آواز سے پڑھیں، مگر اس کو پڑھنے پر مجبور نہ کریں۔ خدا نخواستہ کہ وہ انکار کر نیٹھے جب وہ ایک دفعہ پڑھ لے تو یہ کافی ہے بار بار پڑھانے کی کوشش نہ کی جائے۔ کیونکہ جو مقصود تھا وہ حاصل ہو گیا۔ کیونکہ آخری کلام کلمہ طیبہ ہو۔ ہاں اگر اس کے بعد کوئی وہ دُنیوی بات کرے۔ تو پھر دوبارہ پڑھ لینا چاہئے۔

سـنـ لـلـمـعـتـضـرـ أـنـ يـوجـهـ إـلـىـ الـقـبـلـةـ مـمـنـ طـبـعـاـ عـلـىـ يـمـيـنـهـ  
وـهـذـاـ إـذـاـ لـمـ يـشـقـ عـلـيـهـ وـالـأـتـرـكـ عـلـىـ حـالـهـ وـجـعـلـ رـجـلـهـ  
إـلـىـ الـقـبـلـةـ وـيـسـتـثـنـ مـنـهـ الـمـرـجـومـ فـإـنـهـ لـمـ يـوجـهـ كـافـيـ  
الـجـلـابـيـ وـاـخـتـيرـ فـبـلـادـنـاـ الـأـسـتـلـقـاءـ عـلـىـ قـفـاهـ لـأـنـهـ أـلـيـسـ

لخر و ج الروح ان الاوّل هو السنة و يلقن اى يفهم  
 الشهادة ففيجب على اخوانه و اصدقائه ان يقولوا  
 عنده كلمة الشهادة ولا يقولوا له قل كيلا يابا عنه  
 كما في شرح الطحاوى والكرمافى فلو قال تلك الكلمة  
 فيها من كان آخر كلامه لا اله الا الله دخل الجنة فاذا  
 قالها مررت كفاه ولا يكثرون عليه مالهم يتكلم بعد ما اذا الغرض  
 من التلقين ان يكون آخر كلامه تلك الكلمة كما في الزاهى  
 (جامع الموز ص ۱۸) فقط والرّاعلم ،  
 محمد انور غفران ،



## جنازہ سے پہلے میت کے مدیون ہونے کی تحقیق کرنا

بعض ردایات میں آیا ہے کہ آنحضرت علیہ السلام میت کا جنازہ پڑھنے سے  
 پہلے تحقیق فرماتے تھے کہ اس پر قرض ہے یا نہیں ؟ اگر پہلے چلتا کہ قرض ہے تو اپ  
 خود نمازِ جنازہ ادا نہ فرماتے بلکہ صحابہ کرامؓ کو فرماتے کہ تم پڑھ لو دریافت یہ کرنا ہے  
 کہ اب بھی کسی کا جنازہ پڑھنے سے پہلے تحقیق کر سکتے ہیں کہ اس پر قرض ہے  
 یا نہیں ؟ اگر قرض ثابت ہو تو جنازہ سے انکار کر سکتے ہیں ؟

(حافظ بشیر احمد گلی حاکم رائے محلہ ساون خان گجرانوالہ)

**آنحضرت علیہ السلام** کے دریافت فرمانے میں جو مصلحتِ شخصی وہ کسی اور  
**ابو حیان** کے ذریعہ پوری نہیں ہو سکتی۔ لہذا اب کسی کو یہ حق نہیں کہ وہ جنازہ  
 سے پہلے تحقیق کرے کہ میت پر قرض ہے یا نہیں۔ نیز آنحضرت علیہ السلام کا یہ  
 تحقیق فرمانا بھی فتوحات سے پہلے کا عمل ہے بعد میں جب اللہ تعالیٰ نے وسعت دیدی  
 تو اپنے مقرض کا جنازہ بھی پڑھا دیتے اور قرض پانے پاس سے ادا فرمائتے اسی سلسلہ  
 میں آپنے ارشاد فرمایا: من ترك ما لا فلور شته ومن ترك كلّا فالينا اعد

(بخاری ص ۳۲۲) - بخاری شریف میں اسی حدیث کے حاشیہ پر ہے :

ذلت الدین مِنْ كُلِّ مَا يتكلّف و مطابقته للترجمة من  
حيث ان هذا الحديث روی عن ابی هریرة "من وجوهِ  
هنها مامر في آخر كتاب الكفالة فـ بـاب الدـين و فيه مـن  
جملـة الا لفاظـ من تركـ دـينا فـعلـى قـضـائـه و يـجـئـ فـ الفـائـضـ  
و في سـورـة الـاحـزـابـ قالـ ابنـ بـطالـ هـذا نـاسـخـ لـترـكـه الصـلـوةـ  
عـلـى مـاتـ وـعـلـيـهـ دـيـنـ قـلـتـ ذـكـ لـانـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـلـمـ كـانـ  
لـاـ يـصـلـىـ عـلـيـهـ قـبـلـ فـتـحـ الـفـتوـحـاتـ فـلـمـ اـفـتـحـ اللـهـ تـعـالـىـ  
مـنـهـ مـاـ فـتـحـ صـارـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ يـصـلـىـ عـلـيـهـ فـصـارـ فـعـلـهـ هـذـاـ  
نـاسـخـ لـغـلـهـ الـأـوـلـ كـمـاـ قـالـهـ اـبـنـ بـطالـ (حـاشـيـةـ صـ ۳۲۲)

فقط واللہ اعلم ،

محمد انور عطا اللہ عنہ

## زافی، چور اور سودخور کی نماز جنازہ جائز ہے

زافی اور چور اگر موقع پر قتل کر دیئے گئے ہوں یا اپنی موت مرجاہیں تو اس صورت میں ان کا نماز جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں نیز کیا سودخور اور ناجائز منافع خور اور حقوق العباد کھانیوالے شخص کا جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں ؟ فتویٰ فریضہ عنده اللہ ماجور ہوں ۔ والسلام ، مدرس عبدالشید خان لغاری بستی اللہ بنیش

مذکورہ لوگوں کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی ۔ اور ان کو عسل بھی دیا جائے

**الْجَلِبُ**

نماز جنازہ میں شرکت نہ کریں ۔ فقط واللہ اعلم ،

بندہ محمد اسحاق عطا اللہ عنہ

بندہ عبدالستار غفرلہ ، جامعہ خیر المدارس ، مланی ۱۴۱۱ / ۲ / ۳

## باپ کے قاتل کی نمازِ جنازہ نہ پڑھی جائے

زید کا زمین کے انتقال پر باپ سے جھگڑا ہو گیا دونوں باپ بیٹا طیش میں آگئے  
زید اندر سے ریواور لایا اور باپ کو گولی مار دی جس پر زید کے دُسرے بھائیوں  
نے اُسے اتنا مارا کہ زید بھی مر گیا تو کیا زید کا جنازہ پڑھا جائے یا نہ ؟  
**الْجَوَاهِرُ** باپ کو قتل کرنا شدید ترین کبیرہ ہے ایسے شخص کی نمازِ جنازہ  
نہ پڑھی جائے۔

و لا يصلى على قاتل أحداً بويه عمداً ظلماً اهانةً له اه (مرافق)  
قوله عمداً أخرج بمفهومه المخطاء فانه يغسل ويصلى  
عليه و قوله ظلماً أخرج به من قتل اباها الحربي او الباقي  
والله سبحانه وتعالى اعلم واستغفر الله العظيم -  
فقط والله اعلم ،  
احقر محمد النور عفا الله عنہ

## باہر سے کسی امام کو بُلا کر جنازہ پڑھوانا

ہمارے دیہات کے ایک محلہ میں رواج ہے کہ محلہ کے امام سے جنازہ نہیں  
پڑھاتے بلکہ باہر دور سے ایک مولوی صاحب کو بُلاتے ہیں وہ آکر جنازہ پڑھاتے  
ہیں کیا یہ درست ہے ؟  
**الْجَوَاهِرُ** محلہ کے امام کی تقدیم بشرط افضلیت صرف مستحب ہے درختار میں  
و تقدیم امام الحنفی فندوب فقط بشرط ان یکون  
افضل من الولي والآلا فاما الولي او الحنفی -  
نیز ہدایہ سے نقل کیا ہے امام مسجد الجامع او لی من امام الحنفی اہ

الجواب صحيح، ۱۳ فقط واللہ اعلم،  
بندہ عبدالستار غفرلہ ۱۴۰۳ جو بندہ محمد عبداللہ عطا اللہ عنہ

## میت کو مزار کے سامنے رکھ کر جنازہ پڑھنے کا حکم

اگر نمازِ جنازہ مزار کے سامنے رکھ کر اس نیت سے اور کی جائے کہ میت کی بخشش ہو جائے گی جبکہ وہ جائے نمازِ جنازہ بھی ناپاک ہو۔

**الْجَوَابُ** جنازہ کو بہ نیتِ بخشش مزار کے سامنے رکھ کر پڑھنا ثابت نہیں نیز ناپاک جگہ پر کھڑے ہو کر نمازِ جنازہ ادا کرنا صحیح نہیں ہے۔

کیاف الدر المختار طہارتہ مکانہ اسی موصیح  
قدمیہ او احد اہم احادیث رفع الامری (ص ۲۷۱) فقط واللہ اعلم۔

محمد انور مفتی خیرالمدارس

۱۴۰۷ / ۲ / ۶

## مفترض کا جنازہ پڑھنے کا حکم

جس شخص نے قرض دینا ہوا در مر جائے اس کا جنازہ پڑھایا جا سکتا ہے۔  
جبکہ اس قرض کی ادائیگی کا کوئی ذمہ بھی نہ لے، یا نہیں؟

**الْجَوَابُ** ایسی میت کا بھی جنازہ پڑھا جائے۔ (بکیری ص ۵۲)

وکذا فی اشامیتہ ص ۵۸۳ ج ۱۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح، محمد انور غفرلہ

بندہ عبدالستار عطا اللہ عزیز میں الافتاء، ۱۴۰۳ جو مفتی خیرالمدارس ملتان

## فرائض کے وقت جنازہ آجائے تو کب پڑھا جاتے؟

- ۱۔ صلوٰت خمسہ کے وقت میں جنازہ آجائے تو کس کو مقدم کیا جائے؟
- ۲۔ لیے ہی عیدین کی نماز کے وقت جنازہ آجائے تو کس کو پہلے ادا کیا جائے؟  
(امام خوش، مدرسہ سعیدیہ - بھکر)

بھر میں جلبی سے منقول ہے کہ جنازہ **شُنُوتُونَ** اور فرضوں کے بعد **أَدَأْ كَيْا جَاسِكْتَاهُ** ہے۔ لکن فی البحر عن الحلبی الفتوی علی

تاخیر الجنائزۃ عَنِ السُّنْنَةِ اهـ (شامی ص ۵۵ ج ۱)

- ۳۔ درختار میں ہے کہ عیدین کی نماز جنازہ کی نماز سے پہلے ادا کریں۔ وتقدم صلوٰتها علی صلواۃ الجنائزۃ اهـ۔ فقط اللہ اعلم،  
الجواب صحیح،  
بندہ محمد اسحاق عفاف اللہ عنہ

خیر محمد عفاف اللہ عنہ

## شارع عام پر نمازِ جنازہ پڑھنے کا حکم

مسجد کے سامنے ایک بڑی سڑک ہے۔ جو شارع عام ہے اور ہر چیز وہاں پھری رہتی ہے اور نالیوں اور گلیوں کا پانی بھی وہاں کبھی کبھی پھر تراہتا ہے۔ ایسی جگہ بغیر صرف پکھاتے نہیں بلکہ زمین پر نمازِ جنازہ جائز ہے یا نہیں؟

**الجواب** اگر زمین خشک ہو اور بجاست کا رنگ اور بُو بھی محسوس نہ ہو تو نمازِ جنازہ درست ہے کیونکہ زمین خشک ہونے اور بجاست کا رنگ اور بُو ختم ہو جانے سے پاک ہو جاتی ہے۔ دیے جو شرطیں صحیتِ صلوٰۃ کے لئے ہیں۔ وہ سب نمازِ جنازہ کے لئے بھی ضروری ہیں۔ لما فی الهدایۃ و انت اصابت الارض بخاستة فَجَفَّتْ بِالشَّمْسِ وَذَهَبَ الشَّهْاجَازْتْ اصلوٰۃ علی مکانہا (ص ۱ ج ۱)

الجواب صحیح، عبدالستار عفاف اللہ عنہ، بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

## جس کو درود و دعا و غیرہ نہ آتی ہو وہ نمازِ جنازہ میں شرکیت ہو یا نہ؟

اگر آدمی کو جنازہ نہ آتا ہو تو وہ جنازہ میں شرکیت ہو سکتا ہے یا نہیں؟

**البخاری** جنازہ سیکھنے کی کوشش کرے، نہ آنے تک تکبیر کہہ کر ساتھ

**البخاری** شرکیت ہو جائے اور امام کے مطابق تبحیرات کہتا رہے۔ عَلَى

کذا فی نتاویٰ دارالعلوم ص ۳۲۳ نقلًا عن الشامیہ ص ۱۲۳

البخاری صحيح، بنده عبدالستار غفرلہ

رسیس الافتاء ۱۴ جو محمد انور مفتی خیر المدارس

علیٰ وارکنها شیعیان (التکبیرات الاربع) فالا ولی دکن ایضاً لا شرط فلذنا  
لم بجز بناء اخیری علیها (القیام) فلم تجز قاعداً بل لعدی و سنها

ثلاثه (التحمید والثناء والدعاء فيها) (در مختار علی الشامیہ ص ۱۲۳)

**امام محلہ ولی سے مقدم ہے:** کیا نمازِ جنازہ کے لئے اجازت لیتی  
ضروری ہے؟ اگر امام مسجد بغیر اجازت  
کے نمازِ جنازہ پڑھائے تو نمازِ جنازہ ہو جائے گی؟ نمازِ جنازہ کے لئے اجازت کس  
سے لی جائے، وضاحت فرمائیں؟

**ابن القیم** صورتِ مسئولہ میں امام محلہ صالح اور متوفی ہو اور میت زندگی میں  
اسکو اقتدار کے لئے پسند کرتا ہو تو ولی سے مقدم ہے۔  
اسے رسمی اجازت لینے کی ضرورت نہیں۔ ولی حقدار ہے۔ وہ خود پڑھائے یا کسی  
سے پڑھادے، شامی میں ہے۔

وهو امام المسجد الخاص بال محله وانا كان أولى لاد

الميت رضى بالصلوة خلفه في حال حياته فينبغى

ان يصلح عليه بعد وفاته۔ (ص ۵۹۰ ج ۱)

ہندیہ میں ہے۔ اولیٰ الناس بالصلوة عليه السلطان

ان حضر فنان لم يحضر فالقاضى ثم امام الحى شم الولى هكذا اکثر المستون (ص ۱۶۳) درختار مع رد المحتار میں ہے۔ وتقديم امام الحى مندوب فقط بشرط انت يكون افضل من الولى والافتالوى اولى كما في المحيتبى (ص ۵۹۰ ج ۱) فقط والله اعلم،  
محمد انور عفاف اللہ عنہ

## جنازہ میں چوتھی تکبیر رہ جائے تو جنازہ نہیں ہوا

ایک مشہور عالم شخصیت کے انتقال پر ایک بُزرگ شخصیت نے ان کا جنازہ پڑھایا تو غلبہ رقت کی وجہ سے تیسرا تکبیر کے بعد مختلف دعاوں کے بعد سلام پھیر دیا چوتھی تکبیر نہیں کی گئی کیا جنازہ درست ہو گیا؟

**اللهم جب**  
نمازِ جنازہ میں سچھ پہلی تکبیر کے باقی تکبیریں رکن ہیں ایک تکبیر بھی رہ جائے تو جنازہ نہیں ہوتا ایسی صورت میں چاہیئے یہ تھا کہ ایک تکبیر اور کہہ کر دوبارہ سلام پھیر دیتے تاکہ جنازہ مکمل ہو جاتا۔

وصلوة الجنائز اربع تكبيرات ولو ترك واحدۃ

منها لم تجز صلوته، هكذا ف اكاف (الى قوله)  
ولو سلم الامام بعد الثالثة ناسيًا كبر الرببة  
ويسلم كذا ف انتاتار جانية اه (عالگیری ص ۸۳)

له فھی شرط من وجبه ورکن من وجبه اه (شامی ص ۶۲۲)

فقط والله اعلم،  
احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

## ”اُن سبقتموْنی بِالصَّلوٰةِ عَلٰیهِ فَلَا تُسْبِقُونِی بِالدُّعاءِ لَهُ“ سے مُراد اکیلے دُعا کرہ نا ہے نا کہ اجتماعی دُعا ہے معروفہ

نماز جنازہ کے بعد وہیں بیٹھ جائے کہ یا کھڑے ہو کہ قبل از دفن ہیئت اجتماعی سے دُعا کرنے والا جب سُنت یا مستحب ہے؟ نیز کتب فقہ حنفی (درستی و فتاوی) میں اسکی کیفیت ہیت ہے؛ اگر اسکی شرعی حیثیت کچھ نہیں تو اس کو شعارِ اہل سنت اور سُنت نبوی قرار دینا اور اس کے تارک کو ملامت شدیدہ سے پریشان کرنا کیا جائے۔ اگر کوئی شخص اس کو سُنت نبوی اور شعارِ اہل سنت تصور کرے تو اس کا کیا حکم ہے؟ اس کے ساتھ ہی یہ بھی بتا دیں اگر ایک شخص اس کو فرضِ واجب سُنت اور مستحب تو نہیں کہتا بلکہ ممنوع کہتے ہوئے بھی اس بارہ من زمی کرتا ہے اس کا موقف از روئے شرع کیا ہے؟ السائل فاری محمد طلحہ، سمیجہ آباد - ملتان

**الحمد لله رب العالمين** نمازِ جنازہ کے بعد صافیں توڑ کر دُعا مانگنا جائز ہے فرض یا واجب نہیں، حدیثِ شریف میں ہے۔ اذا صلیتم على المیت فاخلصوا له الدعاء۔ علامہ سر خسی رحمۃ اللہ علیہ مبسوط میں فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ تعالیٰ عنہ، حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جنازے پر آئے تو جنازہ ہو چکا تھا آپ نے فرمایا : ان سبقتموْنی بِالصَّلوٰةِ عَلٰیهِ فَلَا تُسْبِقُونِی بِالدُّعاءِ لَهُ البتہ تارک کو ملامت نہیں کرنی چاہئے، البتہ جو شخص اس کو بدعت یا خلاف شرع کہتا ہے وہ قابل ملامت ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم،

مفتي غلام مصطفى رضوي ۱۳/۸/۸۸

**الحمد لله رب العالمين** انوار العلوم کا جواب صحیح نہیں۔ دونوں حدیثوں کا غلط مطلب بیان کیا گیا ہے۔ ان احادیث کا ہرگز یہ مطلب مفہوم نہیں، اسی لئے حضرت فہمہر نے نمازِ جنازہ کے بعد دُعا مانگنے کا ذکر نہیں کیا۔ بلکہ اس سے منع کیا ہے۔ بحر الرائق میں ہے۔ و قید بقولہ بعد الثالثة لامنه لا يدع بعد التسلیم کذا فی الخلاصۃ

مزید لکھتے ہیں : و اشار بقوله و تسلیم تین بعد الرابعة الائمه لا شئ  
بعد ها غيرها وهو ظاهر المذهب (ص ۱۹۶ ج ۲)

حاشیہ مذکوہ میں ہے ۔ لا یدعو للہمیت بعد صلوٰۃ الجنائز  
لانہ یشہدُ الزیادۃ فی صلوٰۃ الجنائز ۱۴ھ (ص ۱۳۷)  
اگر حدیث کا دہی مطلب ہوتا جو انوار العلوم کے فتویٰ میں بیان کیا گیا ہے تو  
یہ دعا نہ صرف جائز بلکہ واجب ہوتی کیونکہ فا خلصوا اللہ الدعاء امر کا صیغہ ہے۔  
نیز حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد اور حکم کے مقابلے میں اس دعا کو  
منع کیسے فرماسکتے تھے؟ اور عبد اللہ بن سلام کی حدیث (جو فتویٰ میں دوسرے نمبر پر  
مذکور ہے) اس کا مطلب مولانا احمد رضا خاں صاحب بریلوی نے یہ لکھا ہے کہ عبد اللہ بن  
سلام نے فرمایا کہ اگر نماز میرے آنے سے پہلے ہو چکی ہے تو دعا کی، بندشہر نہیں، میں  
ایکی دعا کر لوں گا۔ (رسالہ النبی الحاجز عن تکرار صلوٰۃ الجنائز لاحمد  
و منا خان صاحب بحوالہ بینات شوال ۱۹۷۸ھ ص ۳۸) تو اس حدیث میں  
ایکی دعا کرنے کی بات ہے۔ اس سے اجتماعی دعا ثابت نہیں ہوتی۔ بہر حال انوار العلوم  
کا فتویٰ درست نہیں، فقط واللہ اعلم ، بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ

۱۲ / ۲۹ / ۱۳۸۰

## نمازِ جنازہ میں دونوں طرف سلام پھیرنے کا حدیث سے ثبوت

اسال زیارتِ حرمین کا شرف حاصل ہوا وہاں نمازِ جنازہ حرم میں پڑھی جاتی ہے۔ جیسے کہ آپ کو معلوم ہو گا وہاں یہ عجیب بات دیکھی کہ نمازِ جنازہ کا سلام صرف ایک طرف پھیرتے ہیں۔ ہم ایک طرف سلام کے بعد منتظر ہیئے کہ دوسرا طرف بھی سلام پھیریں گے کہ لوگ جنازہ اٹھا کر چل دیتے اس میں احناف کا جو مذہب ہو تحریر فرمادیں۔ (عین الرحمان نظام پورہ - بہاول نگر)

**احناف کے نزدیک نمازِ جنازہ میں دونوں طرف سلام پھیرنا چاہئے**

اور یہ متعدد احادیث سے ثابت ہے۔

واما التسلیم فمذہب ابی حینفۃ انه یسلم تسليمتین واستدل  
لہ بحدیث عبد اللہ بن ابی او فی انه سلم عن یمینه وشمالہ  
فلما انصرف قال لا اذ يدکم على ما رأیت رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم یصفع او هکذا یصنع رواہ البیهقی  
وقال المحاکم حدیث صحیح وف المصنف بسند جبید عن جابر  
بن زید والشعبد رابراہیم النخعی انہم کافو ایسلامون  
تسليمتین وف المعرفۃ رویت عن ابن هسوع انه  
قال ثلاث کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یفعلاهن وترکهن  
الناس احدا هن التسلیم علی الجنازة مثل التسلیمتین ف  
الصلوۃ اهر (اوجز المسالک ص ۲۱۰ ج ۲) - فقط واللہ اعلم،  
احقر محمد انور عفی اللہ عنہ،  
مفہی جامعہ خیر المدارس مлан



## جو چوتھی تبحیر کے بعد شرکیت ہو وہ بھی شرکیب سمجھا جائیگا

اگر ایک شخص جنازہ میں ایسے وقت پہنچا کہ امام چاروں تبحیریں کہہ چکا تھا۔ مگر ابھی سلام نہیں پھیرا تھا کہ یہ تبحیر کہہ کر شامل ہو گیا۔ تو اس نے جنازہ پالیا یا نہیں؟

امام ابو یوسفؓ کے قول کے مطابق ذکر شد کہ شخص شرکیب جنازہ سمجھا جائے

کا اور یہی مفتی ہے کہ یہ شخص امام کے سلام پھیرنے کے بعد تین تبحیریں جلدی جلدی کہہ لے۔ وعده ابی یوسف یکبر فاذ اسلم الامام قضی فی ثلاث تکبیرات و ذکر فی المحيط ان علیہ الفتنی ۱۰۰ قلت و ذکر ایضاً فی الهندیۃ عن المصنفات اند الاصح وعلیہ الفتوى شامی ص ۸۲۱

فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد انور عغا اللہ عنہ، ۱۱ / ۱۸

---

**اُپنی آواز سے نیت کرنا:** آج ہم جنازہ کی نماز میں امام اُپنی آواز سے نیت کر کے ہاتھ با مذہبیتا ہے تاکہ دوسروں کو یاد ہو جائے کیا یہ درست ہے؟

بلند آواز سے نیت کرنا کہیں منقول نہیں۔ اسے رواج نہ دیا جائے

ضرورت محسوس ہو تو پہلے سمجھا دینا چاہئے۔ فقط واللہ اعلم،

بندہ محمد انور عفران، ۱۳۰۱ / ۳

## غالی بدعنتی کی اقتداء میں جنازہ

بعنی کے پچھے جنازہ کی نماز کی اقتداء کرنا کیسا ہے اگر لوگوں کے ساتھ مل کر کھڑا ہو جائے اور اقتداء کی نیت نہ کرے۔ علیحدہ ہونے کی طرح نماز پڑھ لے یا اس

جنازہ میں شرکت ہی نکرے؟

**بِعْدِ جَنَازَةٍ** بعد عتی غالی نہ ہو تو اسکی اقتداء میں جنازہ پڑھ لے مگر انکی کسی  
پُدْعَى میں شرکیت ہو۔ بعد عتی غالی ہو تو میت کے لئے جہاں ہے  
وہیں سے مخلاصہ دعا کرہے۔ فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ ،

الجواب صحيح ،

بنده محمد انور عفان اللہ عنہ ،

عبدالستار عفان اللہ عنہ ،

۱۴۰۱ / ۱۲ / ۲

جنازہ لیکر دس دس قدم چلنا ثابت ہے یا نہیں؟

جنازہ لے کر جو چاہیں قدم ، دس دس قدم لوگ لگنے ہیں یہ صحیح  
حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟

**بِعْدِ جَنَازَةٍ** یہ حدیث درمختار میں نقل کی ہے۔ من حمل جنازة اربعين  
خطوة "کفترت عنه اربعين كبيرة" اور شامی نے اس  
حدیث کو زیبی سے نقل کیا ہے۔ اور بحر میں بدائع سے منقول ہے اور مشرح منیہ میں  
ہے کہ اس کو حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے روایت کیا ہے پس اگر ضعیف بھی  
ہے تو عمل درست ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ص ۲۷۸ ج ۵) فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ ،

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ ،

مفتي خير المدارس ، مenan

جنازہ کے وضو سے فرض ادا کرنا : جنازہ کے لئے کہے گئے  
سکتے ہیں یا نہیں؟

**بِعْدِ جَنَازَةٍ** فرض ادا کئے جاسکتے ہیں ، لذت الوضوء طہارۃ

مطلقة - فقط واللہ اعلم ، محمد انور غفرلہ ۹۸/۱۰/۲۲ جو

## مغرب سے چند منٹ پہلے جنازہ پڑھنے کا حکم

ایک مولوی نے نمازِ جنازہ نمازِ مغرب سے پانچ چھ منٹ پہلے ادا کی۔ کیا وہ نمازِ جنازہ جائز ہے۔ جس نے نمازِ جنازہ پڑھائی ہے۔ کیا وہ قابل امامت ہے۔؟

**الْجَلِيلُ الْجَلِيلُ** اگر جنازہ آیا ہی اس وقت میں ہے تو یہ نماز درست ہو گئی۔ اور امام مذکور کی امامت میں کوئی حرج نہیں اور اگر جنازہ پہلے کا آیا تھا مگر پڑھائیں عزوب کے وقت تو یہ نمازِ جنازہ درست نہیں ہوئی۔ وکرہ صلوٰۃ ولو علی جنازۃ و سجدة تلاوة و سهوٰ مع شروع و استواع و غروب اہ (شاہی ص ۳۷۱)

الجواب صحیح، بنده عبدالستار عفان الرعنہ محمد انور غفرلہ نائب مفتی خیر المدارس مлан

## جنازہ کی چارپائی کو بھی خوشبو کی دھونی دینا مستحب ہے

کتبِ فقہ میں لکھا ہوا ہے کہ جنازہ کی چارپائی کو بھی خوشبو لگائی جائے جبکہ ہمارے ہاں یہ معمول نہیں ہے کیا مستحب متردک ہو گیا ہے؟

**الْجَلِيلُ الْجَلِيلُ** میت کی چارپائی کو بھی دترًا "خوشبو کی دھونی دینا مستحب ہے اسے بھی معمول بنایا جاتے۔

فِي جَمِير السَّرِيرِ وَ الْكَفْنِ وَ قَدْ تَرَكَ النَّاسُ التَّجَمِيرَ عَلَى  
الْجَنَازَةِ فَ دِيَارَنَا وَ بَقَى التَّجَمِيرُ مَقْصُورًا عَلَى  
الْكَفْنِ اہ (المبنیۃ ص ۱۱۷)

محمد انور عفان الرعنہ، ۱۴۰۹ / ۲ / ۳ جو

## میت کے تمام احکام میں مراحت بالغ کے حکم میں ہے

بادہ تیرہ سال کا اگر لڑکا یا لڑکی مر جائے تو اس کا حکم بالغ کا ہے یا نابالغ کا شرعاً کیا حکم ہے؟

**الْجَوَابُ** اتنی عمر کا لڑکا اور لڑکی بالغ کے حکم میں ہے۔ (قرآن والمرافق  
کا ذکر کا ذکر کرو الامتنی کا داشت)  
قال فَ الْبَالِغُ لَا نَلِمُ الْمَرَاحِقَ فِي حَيَاتِهِ يَخْرُجُ فِيمَا يَخْرُجُ فِيهِ  
الْبَالِغُ عَادَةً فَكَذَّ أَيْكُفُنَ فِيمَا يَكْفُنُ فِيهِ أَهْرَافُ (شافعی ص ۳۸۸ ج ۱) فقط والعلم  
محمد انور عطا اللہ عنہ

## جنازہ کس حد تک تیز لیکر چلا جائے

عام مشہور ہے کہ جنازہ تیز تیز لیکر چلا جائے اس تیزی کی حد بیان فرمائیں کہ کس قدر تیز چلا جائے؟ سائل : رب بھروسے عطر فردش میں بازار، میاں چنوں

**الْجَوَابُ** اس قدر تیز چلا جائے کہ میت چار پانی پر ادھر ادھرنہ ہو۔  
وَالْأَوْلَى مَا فِي الْبَحْرِ حَيْثُ قَالَ وَحْدَ الْأَسْرَاعُ الْمُسْتَوْنُ  
حيث لا يضطرب الميت على الجنازة (اطھادی علی المراقب ص ۳۳۲) فقط والعلم  
احقر محمد انور مفتی خیر المدارس۔ مлан

## جنازہ مغرب کی فتوی سے متغراً اور نوافل سے متقدم کیا جائے

قبل از نماز مغرب جنازہ حاضر ہو تو مطابق قاعدة شرعاً کے بعد اداً یعنی نماز

مغرب کے سُنْت و نوافل سے قبل نماز جنازہ ادا کریں گے یا بعد سُنْت و نوافل کے نمازِ جنازہ پڑھی جائے گی؟

**الجواب** مفتی بقول ہے کہ سُنْت مغرب کو نمازِ جنازہ سے پہلے پڑھ لیا جائے۔ اور بعد میں نمازِ جنازہ ادا کیا جائے۔ البتہ نوافل سے جنازہ کو پہلے ادا کیا جائے۔ كما في الدر على الشاهية ص ۱۲۵ و تقدم صلوات الجنائز على الخطبة الا قوله ولكن في البحر من المحلبي الفتوی على تأخير الجنائز عن المسنة اقر المصنف كانه الحق لها بالسنة۔

الجواب صحيح،  
بندہ محمد اسماعیل غفرلہ، ۱۳۰۶/۷/۶

عبد اللہ عفاض اللہ عنہ، ۱۳۰۶

سود کو حلال کہنے والے کا جنازہ۔ ایک شخص سود کو حلال کہتا ہے اُس کی نمازِ جنازہ ادا کریں یا نہ کریں شرعاً کی حکم ہے؟

**الجواب** ایک شخص کافر ہے اسکی نمازِ جنازہ ادا نہ کی جائے۔ فقط، بندہ محمد عبد اللہ عفاض اللہ عنہ،

بغیر جنازہ پڑھی گئی لاش پر مٹی نہ ڈالی گئی ہو تو

نکال کر جنازہ پڑھا جائے

کیئی دالوں نے ایک لاوارث لاش کو عیسائیوں سے قبر کھددا کر کر اس کے اندر رکھ دیا، ابھی مٹی نہیں ڈالی تھی کہ پستہ چلا کر انہوں نے جنازہ نہیں پڑھوایا تو اب کیا کرنا چاہیے تھا آیا قبر میں پڑے پڑے کا جنازہ پڑھا جائے یا باہر نکالا جائے؟

مٹی ڈالنے سے پہلے علم ہو جائے تو نکال کر جنازہ پڑھا جاوے

(قوله و اهیل علیہ التراب) فان لم یہد

اجرج وصلی علیہ سما قدمنا لا عن البحدر شامیہ ص ۲۶۱ - فقط واللہ اعلم،

محمد انور عفاف اللہ عنہ،

جامعہ خیرالمدارس - مлан

## صرف ہڈیوں کے ڈھاپنے پر جنازہ پڑھنا

ایک مسلمان قتل ہو گیا۔ ایک ماہ بعد اسکی نعش اس حالت میں ملی کہ جنگلی جانور اس کا گوشت پوست کھا گئے تھے۔ صرف ہڈیاں بعد میں ملی ہیں۔ اور یہ ہڈیاں واقعی رسمی کی ہیں اس کے جو تول اور شناختی کارڈ سے پہچان کر لی ہے۔ کیا اس کا جنازہ پڑھا جائے گا؟ یہ جو کتب فقہ میں ہے کہ بغیر جنازہ دفن ہوتے مسلمان پر گلنے سڑنے سے پہلے جنازہ پڑھا جاسکتا ہے بعد میں نہیں کیا ان ہڈیوں کا بھی یہی حکم ہے وضاحت فرمائیں!

صورتِ مسئولہ میں صرف ہڈیوں کے ڈھاپنے پر نمازِ جنازہ جائز  
بوجو بحد نہیں۔ مraqi میں ہے کہ ویصلی علیہ مالم یتفسخ۔  
اسکی تشریع علامہ طحطاوی نے یہ کی ہے۔ ای تفرق اعضاً، فان تفسخ  
لا یصلی مطلقاً لـ مـ نـ اـ شـ رـ عـ تـ عـ لـ عـ الـ بـ دـ نـ وـ لـ وـ جـ وـ دـ لـ هـ مـ عـ التـ نـ سـ خـ  
۳۲۵ اس سے معلوم ہوا کہ پھٹنے کے بعد جنازہ جائز نہیں پھونے کا عمل  
گوشت میں ظاہر ہوتا ہے۔ ہڈیوں کا ڈھاپنے باقی ہوتا ہے۔ نیز لـ نـ اـ شـ رـ عـ تـ عـ لـ عـ الـ بـ دـ نـ وـ لـ وـ جـ وـ دـ لـ هـ مـ عـ التـ نـ سـ خـ

الجواب صحیح،

بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ،

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

## شیعہ کے پیچھے نماز جنازہ پڑھنا جائز نہیں

اہل سنت کیسے شیعہ کا جنازہ پڑھیں جو علائیہ شیعہ ہو ۱۔ اہل سنت کا امام اہل شیعہ کا جنازہ پڑھتا ہے اور شیعہ اس کے پیچھے پڑھتے ہیں۔ بعد ازاں اہل سنت کا امام شیعہ امام کی اقتدار میں نماز جنازہ ادا کرتا ہے کیا ایسا امام جو اہل سنت کا عقیدہ رکھتا ہے اس کے پیچھے نماز جائز ہے یا نہیں؟

**ابن القاسم**، اگر اس کے عقامہ کفر تک پہنچے ہوئے ہوں تو اس کا نماز جنازہ پڑھا دست  
نہیں، اور اگرہ ایسا نبھی ہو تو تب بھی اس کے مبتدع ہونے میں کلام نہیں اور مبتدعین کے جنازہ میں دینی مقنہ کا شامل ہونا بھی زجر اور تو سنجید درست نہیں۔ مشکوہ ص ۲۲ پس امام مذکور کے لئے استفاضہ لازم ہے تائب ہونے کی صورت میں اسکی امامت درست ہے۔

الجواب صحیح، عبدالستار نائب مفتی خیرالمدارس مланی  
عبدالله عطا اللہ عنہ مفتی خیرالمدارس ۱۳۸۸ / ۱ / ۱۸

## نامحرم عورت کی میت کو کندھا دینا درست ہے

عورت کا جنازہ غیر مسلم مرد قبرستان کی طرف لے جاتے وقت اٹھا سکتا ہے یا نہیں؟ نیز اس میں امام شافعی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> اور امام عظیم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے نزدیک کیا اختلاف ہے کہ امام شافعی کے نزدیک ناجائز اور امام عظیم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے نزدیک جائز ہے کیا یہ صحیح ہے؟

۱۔ عورت نامحرم کے جنازہ کو کندھا دینا بھی مستحب ہے اور ثواب ہے۔

**ابن القاسم** اور چاروں پاؤں کو اٹھانا مستحب ہے۔ ہر ایک پائے کو دس قدم اٹھانا بہتر ہے ورنہ جیسے میسر ہو۔ امام شافعی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے نزدیک نامحرم عورت کے جنازہ کو نہ اٹھانا، کہیں نظر سے نہیں گزرا (فتاویٰ دارالعلوم ج ۲ ص ۲۸۲)

فقط اللہ علیم، محمد انور غفرانی

## نمازِ جنازہ کی لوگوں کو اطلاع دینا

نمازِ جنازہ کا آبادی ، بازار وغیرہ میں اعلان کرنا کیسا ہے ؟  
**البخاری** جاہلیت کے طریقہ پر اور مرد و جنہ طریقہ پر رکشوں پر سپکھ لگا کہ تمام شہر اور گلی کو چوں میں اعلان کرنا پسندیدہ نہیں۔ ہاں بتے تکلف جن جن حضرات اور عزیز داقارب کو اطلاع ہو سکے اسیں مضائقہ نہیں کیونکہ اتباع جنازہ بھی مسلم میت کے حقوق میں سے ہے اور یہ اطلاع ہی پر موقوف ہے۔

و يكراه المنداء في الأسواق وال محلات لأن ذلك تشبه باهل الجاهلية كما ذكر الفقيه أبوالليث . قال صاحب الاختيار والاصح انه لا يكره لأن فيه اعلام الناس فئيودون حقه وفيه تكثير المصلين و استغافرين له اه (تبیین الحقائق ص ۲۳۵)

فقط والدعا علم، محمد انور غفرانی  
۱۳۱۱ / ۹ / ۱۳

## کیا جنات سے بھی حساب و کتاب ہوگا ؟

تیامت کے روز جنات سے حساب و کتاب ہوگا یا نہیں اور دوزخ ، جنت میں ان کا داخلہ ہوگا یا نہیں ؟

**البخاری** جنات سے حساب و کتاب اور اس کے بعد اس پر ثواب و عتاب متعدد احادیث میں وارد ہے۔ بعض نے دخولِ جنت کا بھی لمحہ ہے۔ بعض نے یہ کہا ہے کہ ان کو عذاب سے بچاؤ ہی ان کے لئے جنت ہے۔ تفصیل مطلوب ہو تو دیکھیں حیواۃ الحیوان جلد اول — فقط والدعا علم، محمد انور عفان الرعنہ،  
الحواب صحیح، بنده عبدالستار عفان الرعنہ، ۱۳۰۰ / ۷ / ۱۳



## تعزیت کے لئے دریاں بچھا کر بیٹھنا

ہمارے ہاں یہ رواج ہے کہ جب کوئی فوت ہو جاتا ہے تو اہل میت اپنے مکان کے دروازہ پر چنانی دعیہ بچھائیتے ہیں جہاں پر لوگ تعزیت کے لئے آ کر بیٹھ جاتے ہیں کیا یہ شرعاً درست ہے ؟

**ابو الحسن** تدفین کے بعد مستقل تعزیت کے لئے بیٹھنا مکروہ ہے اور رسم جاہلیت ہے۔ ہرگز ایسا نہ کیا جائے جو اتفاقاً جہاں ملے وقت کے اندر اندر تعزیت کر لے۔

و يَكْرِهُ التَّعْزِيَةُ عِنْدَ الْقَبْرِ وَعِنْدَ بَابِ الدَّارِ (در مختار) (قوله  
و عند باب الدار) وفي النَّظَهِيرَةِ و يَكْرِهُ الْجَلوُسُ عَلَى بَابِ  
الْدَّارِ لِلتَّعْزِيَةِ لَا نَهَا عَمَلُ أَهْلِ الْجَاهْلِيَّةِ وَقَدْ نَهَى عَنْهُ  
وَمَا يَصْنَعُ فِي بَلَادِ الْعَجْمِ مِنْ فَرْشِ الْبَسْطِ وَالْقِيَامِ عَلَى  
قَوَاعِدِ الطَّرِيقِ مِنْ أَقْبَحِ الْقَبَائِحِ أَهْ (شامی ص ۸۲۳)

محمد انور غفرلہ

جنازہ قبرستان لیجاتے وقت جنازہ قبرستان لیجاتے وقت سر آگے رکھیں : سنت کے موافق سر آگے ہونا چاہئیے مگر عوام اس کے برعکس کرتے ہیں کہ پیر آگے اور سر پیچھے جس سے مونڈھا دیتے وقت بھی سنت کی موافق نہیں ہوتی اور ویسے بھی بُرا معلوم ہوتا ہے مگر وہ اکسلت کہ پیر میت کے قبلہ کی طرف ہوتے ہیں مطلع فرمائیں ایسا کرنا چاہئیے یا نہیں، قبرستان بستی سے جانب مشرق ہے۔

**ابو الحسن** وفي العالَمِيَّةِ ص ۱۲۳ وفي حالة المشي بالجنازه لا يقدم

الراس - روایت بالاسے معلوم ہوا کہ جنازہ کو قبرستان

کی طرف لیجاتے وقت سر آگے کی طرف ہونا چاہیئے اگرچہ قبرستان مشرق ہی کی طرف ہو عوام کی باتوں کا اعتبار نہیں کرنا چاہیئے۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد اسحاق غفران اللہ، الجواب صحیح،

عبداللہ عفان اللہ عنہ،  
مفتي خير المدارس - مлан  
نائب مفتی خير المدارس - ملان  
جو ۲۵ / ۱۳۸۳

## حس میت کے مسلمان ہونے کا علم نہ ہوا کس کے جنازہ کا حکم

ایک عورت کی لاش ملی ہے مگر پتہ نہیں چلتا کہ مسلمہ کی ہے یا غیر مسلم کی  
کیا اس پر نماز جنازہ پڑھی جائے یا نہیں ؟

ذکورہ عورت کی نماز جنازہ پڑھی جاوے۔ ولو وجد میت او قتیل ف دارالاسلام الصیحہ انه یغسل و یدفن ف مقابر المسلمين لحصول غلبة الظن بكونه مسلمًا بدلالة المكان و هي دارالاسلام وفيه وھل یعمل بدلیل المكان وحدة الصیحہ انه یعمل به لحصول غلبة الظن اه بداع (صحیح)

احضر محمد انور عفان اللہ عنہ، الجواب صحیح،

محمد صدیق مدرس خير المدارس ملان ۹۶ / ۹ / ۱۹ جو

## جماعت میں دیر ہو تو نماز جنازہ کو متاخر نہ کیا جاتے

زید کہتا ہے کہ جب نماز کا وقت داخل ہو جائے۔ چاہے جماعت کا وقت ایک آدھ گھنٹہ بعد ہو تو اب اگر ایک جنازہ آجائے تو پہلے فرض نماز پڑھی جائے۔ پھر جنازہ پڑھا جائے کیا زید کی بات صحیح ہے ؟

- ۲۔ عصر کی نماز کے بعد نمازِ جنازہ درست ہے۔
- ۳۔ عصر کی نماز سے پہلے بھی نمازِ جنازہ پڑھی جا سکتی ہے یا نہیں؟
- ۴۔ زید کی بات درست نہیں تقدیم فرض علی الجنازة کا حکم ہر صورت میں نہیں۔ ہاں اگر جماعت تیار ہو تو پھر فرض وقت کو مقدم کیا جائے اگر جماعت میں اتنی دیر ہو جتنی سوال میں مذکور ہے۔ تو جنازہ ہی پہلے پڑھا جائے و یعنی تقدیم الجنازة والكسوف حتی علی الفرض مالم یضيق وقته، اہ (شامی ص ۱۲۰) و کذا فتاویٰ دارالعلم ص ۳۶۳ ح ۵
- ۵۔ درست ہے۔ فقط واللہ اعلم، محمد انور عفان عنہ نائب مفتی خیر المدارس۔ مлан

### کبھی نماز نہ پڑھنے والا جنازہ پڑھا سکتا ہے

تاکہ نماز پنج گانہ اگر نمازِ جنازہ پڑھاتے تو نماز ہو جائیگی یا نہیں؟  
نمازِ جنازہ ادا ہو جائے گی لیکن یہ شخص کو امام بنانا ناجائز ہے۔ وتکرہ امامۃ الفاسق۔ فقط واللہ اعلم،  
الجواب صحیح، بندہ عبدالستار عفان عنہ نائب مفتی خیر المدارس ۱۳۸۳ھ عبد اللہ عفان عنہ مفتی خیر المدارس۔ مлан

### مُکْثُرُكَارِ جنازہ سائِت ہوں تو بھی طاقِ صفائی بنانا اولیٰ ہے

اگر جنازہ میں صرف چند آدمی ہوں تو بھی طاقِ صفائی بنائی جائیں یا ایک ہی صفائی جائے؟

و ترصیف بنانا اولیٰ ہے حتیٰ کہ اگر مکثت آدمی ہوں تو بھی تین

صفیر بنت نا اولیٰ ہے۔ اس طرح کہ ایک امام بن جاتے۔ اس کے پیچھے پہلی صفت  
تین آدمیوں کی ہو دُوسری دُو کی اور تیسرا ایک کی۔

ولهذا قال فِي الْمُعِيَطِ وَيُسْتَحْبِبُ أَنْ يَصْفِ ثَلَاثَةَ صَفَوْفَ  
حَتَّى لَوْ كَانُوا سَبْعَةً يَتَقَدَّمُ أَحَدُهُمْ لِلْمَامَةِ وَيَقْفِي وَرَائِهِ  
ثَلَاثَةً ثُمَّ اثْنَانِ ثُمَّ وَاحِدًا هُدًى (شامی ص ۸۱۸ ج ۱) فقط والسلام  
محمد انور غفرلہ

## کسی حاصل شخص کے بارے میں جنازہ پڑھانے کی وصیت کی تو اس کا حکم

اگر کوئی یہ وصیت کر جاتے کہ میری نمازِ جنازہ فلان شخص پڑھانے کیا اس  
وصیت کا پورا کرنا ضروری ہے؟

اس وصیت کا پورا کرنا لازم نہیں۔ ہاں اگر کسی بزرگ شخص کے  
بازجوانی بزرگ بارے میں وصیت کی ہو اور اس ایسی سے اس پر عمل ہو سکتا ہے  
تو مصالحتہ بھی نہیں۔

وَلَفَوْا وَصَى أَنْ يَصْلِي عَلَيْهِ فَلَانٌ فَفِي الْعَيْوَنِ أَنَّ الْوَهْيَةَ باطلةٌ  
وَفِي نَوَادِرِ أَبْنَ رَسْتَمِ جَائِزَةٌ وَيَوْمَ فَلَانٌ "بِالصَّلَاةِ عَلَيْهِ" قَالَ  
صَدَرُ الشَّهِيدِ الْفَتْوَى عَلَى الْأَوْلَى هُدًى (تبیین الحقائق ص ۲۳۹ ج ۱)

فقط والسلام ، محمد انور عفاض اللہ عنہ

## جنازہ کے بارے میں عام مساجد کو حرمین پر قیاس نہ کیا جائے

مسجد میں نمازِ جنازہ سے روکا جائے تو بعض لوگ سجدہ رام کا حوالہ دیتے ہیں  
کہ وہاں ہوتا ہے لہذا یہاں بھی جائز ہونا چاہیئے۔ اس اشکال کا مدلل جواب

تحریف شدیں؟ کیا مسجدِ حرام پر عام ساجد کو قیاس کرنا درست ہے؟  
اللهم بک حرمین شریفین زادھما افڑہ شرفاد کرامۃ "اس حکم میں مستثنیا ہیں اور  
اللهم بک فقہاء کرام نے اس استثناء کی چند وجہ ذکر فرمائی ہیں جو درج ذیل ہیں۔

وام اسجد الحرام فستنے کما صریح بہ ابن الصیاء اذ هو  
 موضوع للداء المكتوبات والجمعة والعیدین وصلوة الکسوف  
 والخسوف وصلوة الجنائزۃ والاستسقاء ولعلة لہذا المعنى  
 جمع ف قولہ تعالیٰ اما يعمر مسجد اللہ او لکبرہ او وسعة  
 قدرہ او لتعظیم اصرہ او لاستتمالہ علی جهات کل جہہ بمنزلة  
 مسجد او لانشأ قبلة المساجد کلها اہ (شرح نقایہ ص ۳۷)

فقط داللہ اعلم ، محمد انور عفان اللہ عنہ

---

## اجرت طے کر کے جنازہ پڑھانا

بستی کے مولوی صاحب اتفاقاً نہ تھے، باہر سے ایک مولوی صاحب آئے انہیں  
 جنازہ کا کہا گیا تو انہوں نے کہا میں غریب آدمی ہوں میری کچھ خدمت ضرور کرنا چاچھے  
 پچاکس روپے طے پائے تب انہوں نے جنازہ پڑھایا کیا یہ جنازہ ہو گیا؟  
اللهم بک  
 نمازِ جنازہ اور ہو گئی اور نمازوں سے فرض ساتھ ہو گیا مگر اجرت  
 لینا حرام ہے۔

ولا يجوز أخذ الاجرة على الطاعة كالمعصية وضيـه اـن  
 أخذ الاجرة على الطاعة لا يجوز مطلقاً عند المتقدمين  
 واجازة المتأخرـون على تعلـيم القرآن والاذان والامامة  
 للضـرورة كـما بين فـي محلـه ومقتضـاه عدم الجوازـ هناـ وـاـن  
 وـجـدـعـنـدـهـ لـاـنـهـ طـاعـةـ تعـيـنـ اوـلاـ"ـ وـلـاـ تـخـصـ عـدـمـ الجـواـزـ

بالواجب نعم الاستيقار على الواجب عن رجائز اتفاقاً <sup>الخ</sup>  
وعبارة الفتح ولا يجوز الاستيقار على عنزل الميت ويجوز  
على العمل والدفن واجازة بعضهم في العزل ايضاً شاملاً <sup>ص ۱۷۸</sup>  
فقط والله اعلم ،  
محمد انور عفاف اللہ عنہ

## مُطلقة زوجها شقيقة خاوند کو غسل دے سکتی ہے

کیا مطلقة خاوند کو غسل دے سکتی ہے ؟  
اصل تو مرد عزیز وقارب کو عنزل دینا چاہیئے لیکن بہر حال اگر اللہ عزوجل  
رجعیہ ہو اور عدّت میں ہو تو غسل دے سکتی ہے۔  
فلو کان طلقہا ثم مات وهي فـ العدة فـ ان کان الطلاق  
رجعوا فـ لها ان تغسله لأن الطلاق الرجعي لا يزيل الزوجية  
وان کان باـئـنا لا تنـسلـه اـه ( بتیـنـ المـقـائـمـ ص ۲۳۵ ج ۱ )  
محمد انور عفاف اللہ عنہ

مُرتد کو کیسے دفن کیا جاتے ؟ : مُرتد جب قتل کر دیا جائے تو  
گڑھا کھود کر کٹتے کی طرح اس میں مچھینک دیا جاتے۔ اللہ عزوجل

اذا قـتـلـ المـرـتـدـ يـحـفـرـ حـفـيرـةـ وـيـلـقـىـ فـيـهـا

کـاـ لـكـبـ اـهـ ( مـجـمـوعـةـ الـفـتاـوـیـ صـ ۲۲۷ جـ ۱ )

فـقطـ وـالـلـهـ اـعـلـمـ ،

محمد انور

مرنے والا وصیت کر جائے تو ہمافی مال سے زکوٰۃ ادا کرنا ضروری ہے

عورت کا انتقال ہو گیا ہے اس نے کچھ نقد کچھ زیور اور کپڑے چھوڑے ہیں ان کے ذمہ کچھ زکوٰۃ بھی دینی باقی ہے خاوند ان کے مال میں سے زکوٰۃ ادا کرے پانے پا سے ادا کرے ؟

**الجواب صحیح** اگر متوفیہ مذکورہ زکوٰۃ دینے کی وصیت کر گئی ہو تو اس کے ہمافی مال میں سے ادا کر دی جائے اور اگر وصیت نہیں کر گئی تو پھر ورثاء پر اسکی طرف سے زکوٰۃ دینا لازم نہیں۔ ہاں اگر کوئی دارث خوشی سے اپنے مال سے اسکی طرف سے زکوٰۃ ادا کر دے تو بہت بہتر ہے یا سب وارثان رضا مندی کے ساتھ لبشر طیکہ سب بالغ ہوں تو اس کے کل ترکہ میں سے قبل از تقسیم ادا کر دیں تو بھی درست ہے۔

فقط اللہ اعلم ،  
الجواب صحیح ،

بندہ عبد اللہ غفرانی بنده اصغر علی غفرانی ۱/۲۵ جو  
الجواب صحیح، بندہ محمد اسحاق غفرانی

**قربے کتبہ پر کیا لکھنا چاہیئے :** ہمارے سیاں چنوں میں جامع مسجد صاحب جو خلیفہ مجاز حضرت مولانا محمد عبدال قادر رائے پوری ہیں، کی قبر ہے۔ اور مولانا محمد ابراہیم صاحب مرحوم کی قبر پر ان کے نام کی تختی لگی ہوئی ہے۔ اس تختی کے علاوہ اب ایک نمازی نے ان کے سر ہانے کی طرف دیوار پر مندرجہ ذیل عبارت لکھوادی ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ، يَا اللّٰهُ ، يَا مُحَمَّدًا ، فاذكُرُوا فِي اذْكُرَ لِلّٰهِ  
اللّٰهُ أَكْبَرُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ - بِنَا اعْمَالُ كُوْرِجَتَ کَے قَابِلُ ، کیا کہ ہر گھر طری ذکر الہی - اور  
بھی اشعار ہیں۔ اس سلسلہ میں نمازوں نے مولانا کے صاحبزادے کو کہا کہ یہ تو آہستہ آہستہ  
مزار بن جائے گا اور عورت میں آنے لگیں گی۔ چادر چڑھانے لگ جائیں گے۔ آئندہ چل کر پریش  
شروع ہو جائے گی مولانا کی وصیت بھی ہے کہ مجھے قبرستان میں دفن کرنے کے بعد اے

مسجد میں دفن کرنا کہیں میری قبر بھی شرک کا اٹھ رہن جائے۔ اب دریافت طلب امر یہ ہے کہ مذکورہ بالامضائیں اضافہ کرنے کی اجازت ہے یا نہ ؟

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ** بوقت ضرورت نام اور تاریخ وفات کی اجازت ہے اس سے زائد ممنوع ہے — بزرگان دین کا بھی یہی معمول ہے۔ لہذا اس پر اضافہ نہ کیا جائے۔ وان احتیج الى الكتابة حتى لا يذهب الاشرار لا يمتهن فلا بأس به خاما الكتابة لغير عذر فلا اه حتى انه يكره كتابة شيء عليه من القرآن او الشعر او اطراء مدهح له اه (شامی ص ۶۴۲ ج ۱۲)۔ فقط واللہ اعلم،  
الجواب صحیح، محمد انور ۱۳۰۹ / ۷ / ۱۳

بندہ محمد عبد اللہ عفان الدین نائب مفتی

**نمازِ جنازہ سرگار آدا کی جائے : دُرست ہے یا نہیں ؟**  
نمازِ جنازہ دعا و ذکر ہے اور اس کے بارے میں اخفاہ اولیٰ ہے  
**اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ** لہذا جہرہ کیا جائے

و يخافت في الصلاة الآذان التكبير (كتاب الدقائق) وفي الذخيرة ولا يجهر في صلاة الجنازة بشيء في الحمد، والثناء وصلوة النبي لاتنة ذكر والاخفاء في الذكر أو لفظ (تبیین الحقائق ج ۱ ص ۲۲۱)

فقط واللہ اعلم،

محمد انور غفرلہ

نابالغم بچی جس کا باپ مرزا فی مگر والدہ سلمان  
ہو تو اس کا جنازہ پڑھا جائے

مولوی محمد طیب اور دو آدمی اور موجود تھے کہ چودھری محمد شریف آیا اور اس نے

کہا مولوی صاحب ایک سال بھر کی لڑکی فوت ہو گئی ہے۔ جس کا والد مرزا فی ہے اور والدہ ایشت دیجات کی ہے آپ کیا خیال ہے جنازہ پڑھانے کا۔ مولوی صاحب نے کہا مرزا فی جنازہ پڑھائیں گے۔ تو محمد شریف نے کہا کہ لڑکی کی والدہ تو اہل سنت و الجماعت کی ہے۔ مولوی صاحب نے کہا بے شک لڑکی کی والدہ سُنْتی ہے۔ مگر نطفہ کس کا ہے۔ محمد شریف نے کہا کہ نطفہ تو مرزا فی کا ہے۔ مولوی صاحب نے کہا کہ مرزا فی جنازہ پڑھائیں گے تو محمد شریف چلا گیا۔ دس بارہ منٹ کے بعد محمد شریف پھر آگیا۔ اُس نے کہا کہ لڑکی کی والدہ کہتی ہے۔ اگر کوئی صورت ہو تو مولوی صاحب کو کہو کہ جنازہ پڑھا دیں ورنہ ہم بلا جنازہ پڑھاتے دفن کر دیں گے۔ اور مرزا فی سے جنازہ نہیں پڑھائیں گے۔ پھر مولوی صاحب نے کہا لاو میں جنازہ پڑھاؤں گا۔ پھر جنازہ آگیا اور حضنی اور اہل حدیث سنبھل کر جنازہ پڑھ دیا۔ بعد میں ایک آدمی نے کہا کہ یہ جنازہ پڑھنے والے اور پڑھانے والے سب کافر ہو گئے اور ان سبکے نکاح ٹوٹ گئے ہیں۔ کیا یہ آدمی سچا ہے یا حبھو طما؟

**ابو عباد** لڑکی مذکورہ کا جنازہ سُلمانوں ہی کو پڑھانا پڑھا ہے تھا۔ لہذا جن لوگوں نے لڑکی کی نمازِ جنازہ پڑھی ہے اپنے نے درست کیا ہے۔

الجواب صحيح، فقط اللہ اعلم  
بندہ خیر محمد عفان اللہ عنہ ۱۳۶۴ھ

حضرت تھانویؒ نہ ہی دعا بعد الجنازہ کے قابل تھے اور نہ ہی ان کے جنائزہ کے بعد دعا ہوئی ہے

آپکے مدرسے کے مدرسین یا متعلقین میں کسی بزرگ نے حضرت تھانویؒ کے جنازہ میں یا کبھی ان حضرات کی اقدام میں نمازِ جنازہ پڑھی ہو تو کیا یہ حضرات بعد از سلام نمازِ جنازہ

دعا کرتے تھے؛ جبکہ ایک امام صاحب کہتے ہیں کہ حضرت تھانویؒ تو ایسا کرتے تھے حضرت تھانویؒ کے جنازہ پر بھی دعا ہوئی تھی۔

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** یہ بہان دافراً ہے کہ حضرت تھانویؒ جنازہ کے بعد دعا کرتے تھے  
یا آپ کے جنازہ کے بعد یہ مردوجہ دعا مانگی گئی۔ حضرت تھانویؒ کی  
نماز جنازہ میں شرکت کرنیوالے بہت سے لوگ اب تک زندہ ہیں بلکہ پڑھائیوالے بھی بقید  
حیات ہیں۔ سب اسکی تصدیق کریں گے کہ مذکورہ بالا دولوں باتیں صحبوٹ ہیں۔

الجواب صحيح ،  
بنده محمد عبد الله عفاف اللہ عنہ  
بنده عبدالستار عفاف اللہ عنہ ،  
فقط واللہ اعلم ،

ج ۹۴ / ۱۰ / ۱۱

ایک ٹینٹ میں فوت شدہ شہید آخرتے

زید کسی ایکسٹرنٹ میں اچانک مر گیا تو یہ شہید ہے یا نہیں اگر شہادت میں شامل ہے تو کون سی شہادت ملے گی یا سے شہید کو غسل اور کفن دیا جائے گا۔ اور اسکے امتحان اور عذاب قبر معاف ہے یا نہیں ؟ ۲- زید بلا قصور مقدمہ قتل میں ملوث ہو گیا اسکو چانسی ہو گئی تو مظلومیت کی بناء پر شہید ہے یا نہیں۔ اور شہید والے احکام اکسر پر مرتب ہوں گے یا نہیں ؟

**الحادي عشر**  
ایک شہید کی صورت میں موت واقع ہونے اور مقدمہ قتل میں بلا حصہ  
موت کو بچانی ہو جانے سے جو موت واقع ہو جائے دونوں کو بعد الموت غسل دیا جائے گا اور کفن دیا جائے گا۔ اور نماز جنازہ ادا کی جانے کی۔ شہید ہیں مگر احکام آنحضرت کے اعتبار سے زکہ احکام دنیا کے اعتبار سے کیونکہ جس شہید کے لئے احکام دنیا بدلتے ہیں۔ اسکی تعریف ان پر صادق ہمیں آتی واقع تعریف یہ ہے۔

هو كل مكلف مسلم طاهر قتل ظلماً بجراحته اى بما يوجب  
القصاص و لم يجب بنفس القتل ما لاقواه وكذا وقتله  
باعٍ او حربٍ او قاطع طريق ولو تسبباً او بغير آلة جراحته  
او وجده جريحاً ميتاً في معركتهم كذلك الدر المختار <sup>ص ۲۳۷</sup>  
منکر نکیر کے سوال کے بارے میں رہا المختار میں ہے کہ شہید اسکے مستثنی ہے۔  
ثم ذکر ان من لا یسأّل ثمانية الشهيد والمرابط والمطعون  
والميت زمت الطاعون ص ۶۳۸ احمد. فقط واللہ اعلم،

محمد انور عفان اللہ عنہ

الجواب صحيح

بنده عبد اللہ بن عفان اللہ عنہ

## کفار کی فوج میں شریک مسلمان مر جائے تو وہ شہید ہو گا یا نہیں؟

اگر پاکستان اور ہندوستان کے درمیان جنگ ہو اور ہندوستان کی فوج میں کچھ مسلمان بھی موجود ہوں اور وہ پنهان کی طرف سے لڑتے ہوئے مارے جائیں تو کیا ہم انہیں بھی شہید کہیں گے یا کوئی اور حکم لگایں گے۔ جبکہ ان مسلمان فوجیوں کو جبراً جنگ میں لا یا جاتا ہے اور انکار کی صورت میں جان کا خطرہ ہے۔ آپ سے عرض ہے کہ مسئلہ کا جواب تحریف نہ مکر عند اللہ ماجور و عند انہا مس مشکور ہوں۔

**الجواب** اگر کافروں کی فوج میں مسلمان ہیں اور ان کو جبراً مسلمانوں کے سامنے لا یا جاتے تو مسلمان فوج کافروں کو مارنے کی نیت سے گولی چلاتے اور قتال و جہاد کریں ان کی گولی سے اگر کوئی مسلمان مر جائے تو مسلمان فوج نہ تو عند اللہ مجرم ہے اور نہ ہی قتل مسلم کے احکام دنیاوی مُرتَب ہوں گے۔ ہندوی میں ہے۔  
و لَا بِأَسْبَرْ هِبْرَمْ وَإِنْ كَانَ فِيهِمْ مُسْلِمٌ أَسِيرًا وَتَاجِرًا  
تَرَسُوا الصَّيَّانَ الْمُسْلِمِينَ أَوْ بَالَا سَارِيَ لَمْ يَكُفُوا عَنْ

رَمِيمُهُمْ وَلِيَقْصِدُونَ بِالرُّمْ الْكُفَّارُ وَمَا أَصَابُوا لَا هُنْ

لَا دِيَةٌ عَلَيْهِمْ وَلَا كَنَارَةٌ (۲۵ ج ۲)

کفار کی طرف سے جو مسلمان مر گیا وہ آخرت کے اعتبار سے تو شہید ہے۔ حکم دنیاوی کے اعتبار سے (مثلاً عدم عنسل وغیرہ) امام ابوحنیفہ اور امام محمدؐ کے نزدیک شہید نہ ہوگا۔ البته امام ابویوسفؐ شہید قرار دیتے ہیں۔ ہندو میں ہے۔ اور ہمی مسلم الی المشرکین فاصاب مسلمًا (الی ان قال) وما تو ایغسلون خلافاً لابی یوسفؐ (ج ۱ ج ۸۶)

الجواب صحيح  
نقط و اللہ اعلم ،  
بندہ عبد اللہ بن عفان رضي الله عنه  
بنده محمد عبد اللہ عفان رضي الله عنه

## شہید زخمی ہونے کے بعد ہوش میز آئے تو اُسے غسل نہ دیا جاتے

ڈیرہ اسماعیل خان سے علماء کرام کا وفد حضرت مولانا حقوی جھنگوی شہیدؐ کی نماز جنازہ میں شرکت کے لئے گیا۔ اسوقت منظوم حضرت شہیدؐ کی میت ہسپتال میں تھی۔ وہاں سُننے میں آیا کہ آپ نے فتویٰ دیا ہے کہ مولینا کو غسل نہ دیا جائے کیا یہ صحیح ہے؟ نیز دور حاضر میں اگر کوئی مسلمان کسی باطل فرقے کے ہاتھوں مثلاً شیعہ، قادیانی، مودودی خارجی وغیرہ کے ہاتھوں شہید ہو جائے تو کیا اسے غسل دیا جائے یا نہیں، مدلل جوابیں؟ مولانا اللہ بخش، مدرسہ ناظم دار العلوم عثمانیہ، مریالی

تَنْوِيرُ الْأَبْصَارِ مِنْ شَهِيدٍ دُنْيويٍّ وَ أَخْرَدِيٍّ كَيْ تَعْرِيفٍ درِج ذِيلٍ هُنَّ

أَبْوَاجَاحِجَّةٍ "هو كل مكلف مسلم ظاهر قتل ظلماً بحاجة ولم

يجب بنفس القتل مال ولم يرث و كذلك و قتله باع او

قاطع طريق ولو بغير الله حاجحة ان"

ذکورہ دونوں شیقوں کے لحاظ سے حضرت جھنگویؐ شہید ہیں جس شخص میں بھی ذکورہ اوصاف موجود ہوں تو وہ شہید کہلاتے گا۔ خواہ قاتل کا تعلق کسی فرقے سے ہی

کیوں نہ ہو۔ فقط واللہ اعلم، بندہ محمد عبد اللہ عفانہ عنہ،  
 (ف) :- داععات کے مطابق مولانا منظوم شہید رح زخمی ہوتے ہی بے ہوش ہو کر گر  
 پڑے اور اُسی حالتِ بے ہوشی میں انہیں ہسپتال لے جایا گیا۔ اور ہسپتال پہنچنے سے  
 قبل ہی رُوح پر واز کر گئی۔ لہذا ارتشاث بھی نہیں پایا گیا۔ اسلام غسل نہیں دین  
 چاہیے تھا۔ فضی الشامیہ «فلو لم يعقل لا يغسل وان زاد على  
 يوم وليلة»۔ (شامی ص ۲۷ جلد اول) والجواب صحیح،  
 بندہ عبد الاستار عفانہ عنہ، ۱۳۱۰ھ / ۸ / ۱۹

---

### زنگ کرتے ہوئے قتل ہو جانیوالاشہید نہیں

ایک شخص زنا میں مبتلا رہتے اس کو دوسرا شخص اسی وقت عورت کے اوپر  
 اس کو جان سے مار ڈالتا ہے مرنے والا شہید ہے یا نہیں؟

اللهم إذ  
أنت أرحم

ایسا مقتول شہید نہیں جبکہ قاتل کی بیوی وغیرہ سے فعل بد کی صورت  
 میں مقتول ہوا ہو۔ کما تذللٰ علیہ هذہ الجزئیۃ لو کات  
 مع امرأته وهو يزف بها او مع محمره وهما مطاؤ عان قتلہما جمیعاً  
 (در مختار صحیح ۱۸۵) - فقط واللہ اعلم، بندہ محمد اسحاق عفراء،  
 الجواب صحیح، خیر محمد عفانہ عنہ، ۸۶ / ۲ / ۱۳ ہو

---

شہید کو غسل نہ دیا جائے: ایک بے گناہ لڑکی قتل ہونی ہے اسکے  
 وہ اس سے فعل بد کرنا چاہتا تھا تو اب اسے انہی کپڑوں میں دفن کیا جائے یا  
 نہ؟ محلہ کے لوگ یہ تصدیق کرتے ہیں کہ لڑکی حق بجانب تھی۔

اللهم إذ  
أنت أرحم

وهو في الشرع من قتلہ اهل الحرب والبغى

او قتلہ مسلم ظلماً و لم تجب بقتله دبةٌ کذا فی النکافی  
بلو وجیت الدریة بصلح او بقتل الاب ابنته لا تسقط  
الشهادۃ اه (ہندیہ ص ۸۶ ج ۱)

و حکمہ ان لایعنی و يصلی علیہ و ییدفن بدمعہ اه کذا  
فی الہندیہ ص ۸۶ ج ۱

جزیات بالا کی بہتر پر یہ مظلومہ لڑکی شہید ہے لہذا اسے غسل نہ دیا جائے۔  
 بلکہ اپنی خون آسود کپڑوں میں کفن دے کر نمازِ جنازہ پڑھا کر دفن کر دیا جائے اگر یہ  
کپڑے کفن سنت سے کم ہوں تو مزید کپڑا کفن میں شامل کیا جا سکتا ہے فقط واللہ عالم

الجواب صحیح، بنده عبدالستار عفان عنہ،

نائب مفتی خیر المدارس عمان خیر محمد عفان عنہ،

## نیم پاگل ڈوب کر مر جائے تو شہید ہو گا یا نہیں؟

نیم پاگل اگر کنوئیں میں گر کر مر جائے تو اس کو شہادتِ صغیری کا درجہ ملے گا یا نہیں؟  
الجواب صحیح اگر کچھ دین ایمان کو سمجھتا ہے تو اسی پر کہ یہ موت ضرور رفع  
درجات کا سبب بنے گی۔ فقط واللہ عالم،

بنده عبدالستار عفان عنہ، ۱۴۰۱ / ۲

## ہجوم میں ڈب کر مر نے والا حکماً شہید ہے

ایک شخص اسلامی کا فرانس پر گیا اس غرض سے کہ شاہی مسجد میں شاہ فیصل  
کے پیچھے نمازِ جمعہ بھی ادا کریں گے تو نمازِ جمعہ ادا کر لے کے بعد ہجوم کے اندر ڈب  
کر فوت ہو گیا۔ کیا یہ متوفی شہید ہے یا نہیں؟

**بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ** ۱۱۴  
یَشْخُصُ حُکْمًا شَهِیدٌ ہے لیکن اے عُنْلٰ وَعِزْرٰ دیا جائے گا۔  
فقط ، بندہ محمد اسحاق عفاف اللہ عنہ

الجواب صحیح ، بندہ محمد عبد اللہ غفرلہ ، ۹۲ / ۳ / ۹ جو

## جلسے جلوسوں میں مرانے والا شہید ہو گا یا نہیں ؟

۱- ایک شخص موجودہ جلسے اور جلوسوں میں شمولیت کرتا ہے یعنی قومی اتحاد کے جلسے اور جلوسوں میں اور ان میں تشدید کا شائزہ بن جائے یا قتل ہو جائے کیا یہ شخص شہید ہے یا نہیں ؟

۲- ان جلوسوں اور جلوسوں میں بغیر اذن والدین کے شرکت کر سکتا ہے یا نہیں ؟  
**الْجَواب** دنیادی احکام کے لحاظ سے اگر اس پر شہید کی تعریف ، صادق آتی ہو تو اس پر شہید کے احکام جاری ہوں گے البتہ انجام کا دار و مدار نیت پر ہے لقولہ علیہ السلام انما الاعمال بالنتیات ۔

۳- جہاد بھی جب تک فرض کنایہ کے درجہ میں ہو تو والدین کی اجازت حاصل کرنا ضروری ہے ۔

نَهْمَانُورَ، عفاف اللہ عنہ

خیر المدارس - مدنان

۹۸ / ۷ / ۳ جو

**جنازہ کب فرض ہوا؟** نمازِ جنازہ کب فرض ہوئی ہجرت سے قبل یا بعد کا حضرت خدیجہؓ کی نمازِ جنازہ پڑھائی گئی یا نہ اگر پڑھائی گئی تو کس نے پڑھائی؟

**نمازِ جنازہ کی مشروعیت ہجرت کے پہلے سال ہوئی ہے ہجرت سے قبل جو حضرات وفات پا گئے تھے انکی نمازِ جنازہ نہیں پڑھائی گئی۔** ادیب الممالک میں ہے۔ وفی الدنوار اساطیر شرعت حصولۃ الجنائزۃ بالمدینۃ المنورۃ فی السنۃ الاولی من الهجرۃ فممن هات مکة المشرفة لم يصل علیه (ص ۱۹۱) فقط والدراعلم،  
بندہ محمد اسحاق عفان الشرعنة  
الجواب صحیح  
بندہ خیر محمد عفان الشرعنة  
۱۳۹۰ / ۱ / ۱۳

### جنازہ پڑھاتے وقت امام کے سامنے مصلی بچھانا

نمازِ جنازہ پڑھاتے وقت امام کے سامنے مصلی جائے نماز بچھانا کیسا ہے؟  
**ضروری نہیں۔ اور جو فعل شرعاً ضروری نہ ہو اس لازم قرار دیا گیت**  
فقط والدراعلم، محمد اسحاق  
۶/۹۱ م ۱۴۲۳ مدرسه خیر المدارس، قنان

### میت کو بوقتِ جنازہ چار پانی کے بجائتنے زمین پر رکھنا

بعض علاقوں میں جنازہ پڑھتے وقت میت کو چار پانی سے نیچے اٹار دیتے ہیں کیا یہ کہہ نا سُنت ہے یا مستحب یا مباح؟

**شرعیت میں ایسا فعل ثابت نہیں ہے۔ فقط والدراعلم**  
بندہ عبدالستار عفی عنہ ۱۴۲۳/۳/۲۸

## نماز نہ پڑھنے کی قسم کھافی تو جنازہ پڑھنے سے حانت نہ ہو گا

ایک شخص نے قسم اٹھافی کہ میں نماز نہیں پڑھوں گا یا نہ پڑھاؤں گا۔ اگر وہ نماز جنازہ پڑھ لے یا پڑھا دے۔ آیا حانت ہو گا یا نہیں؟

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ لَا يَصْلِي فَقَامَ وَقَرَأَ وَرَكَعَ لَمْ يَحْنَثْ وَإِنْ سَجَدَ مَعَ ذَالِكَ ثُمَّ قَطَعَ حَنْثَ كَذَا فِي الْهَدَايَةِ**

ذالک ثم قطع حنث کذا فی الهدایۃ۔ جب قیام وقراء وركع لم يحنث وان سجد مع  
جانے کے باوجود حانت نہیں ہوتا تو جنازہ پڑھنے یا پڑھانے نے بطریق اولیٰ،  
حانت نہیں ہو گا۔ نیز اس لئے کہ نماز سے مراد صلوٰۃ مطلقة ہے جو رکوع سجدے والی  
ہوتی ہے۔ جنازہ اس میں داخل نہیں۔ وفیها ايضاً رجبل حلف ان لا یوْم  
احداً (الی ان قال) ولو ام الناس فی صلوٰۃ الجنازۃ وسجدة اللادۃ  
لا يحنث لأن يمينه تنصرف الى الصلوٰۃ المطلقة وهي المكتوبة  
او النافلة وصلوة الجنازة ليست بصلوة مطلقة ص ۲۱۵-۲۱۳، اور  
ابن الہمامؓ کی بحث صورت مسئولہ میں جاری نہیں، علاوہ ازیں حلقة الفتاویٰ ص ۱۲۹  
اور بحر الرائق ص ۳۸۹ میں بھی یہ سئلہ مصروح ہے۔ فقط والد العالم ،  
بندہ عبد اللہ ستار عطا اللہ عنہ مفتی خیر المدارس مлан

---

**مخدوم جنازہ پڑھا سکتا ہے یا نہیں؟** : زید فوج میں اپنے مقام  
کفن وغیرہ دے کر جنازہ پڑھ دیا اور لاش و رثا کو پہنچا دی۔ جب لاش یا  
پہنچی تو باب نے ایام سجد سے کہا کہ جنازہ پڑھاؤ امام نے کہا کہ میں تو نہیں پڑھا  
سکتا تم دلی ہو۔ تم دوبارہ پڑھا سکتے ہو۔ مگر تم جذام کے مرض ہو لہذا  
تمہاری امامت درست نہیں نتیجہ، بغیر جنازہ ہی دفن کر دیا گیا

**الجواب** ولی یعنی باپ امام صاحب کو اجازت دے کر امام صاحب سے جنازہ پڑھوا سکتا تھا ولی کو حق ہے خود پڑھے یا کسی سے پڑھوانے البتہ مخدوم کی امامت مکروہ ہے۔ وَلَهُ أَحَدٌ لِلْوَلِيٍّ وَمِثْلُهِ كُلُّ يَقْدِمْ عَلَيْهِ مِنْ بَابِ أَوْلَىٰ الْأَذْنِ لِغَيْرِهِ فِيهَا لَا نَهْ حَقَّهُ فِيمَاكُمْ بِالْطَّالِهِ اهـ در مختار ص ۸۲ شامی) - محمد انور ۱۳۰۳ / ۲ / ۲۱ ج ۶

---

**نیپاک کپڑوں میں جنازہ کا حکم :** نیپاک کپڑوں کے ساتھ نمازِ جنازہ پڑھ سکتے ہیں؟

**الجواب** نیپاک کپڑے پہن کر نمازِ جنازہ درست نہیں۔ فقط واللہ اعلم، بندہ محمد اسحاق عطا اللہ عنہ نائب مفتی خیر المدارس۔ قمان محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ

**جنازہ پر رشته دار جو چادریں ڈالتے ہیں وہ انہیں کی ملک ہیں**

ایک عورت جس کا خاوند پہلے فوت ہو چکا تھا اس عورت کے مرنے کے بعد اور دفن کرنے سے پہلے جو چادریں برادری کی عزت کے لئے اس پر ڈالی گئیں وہ چادریں کس کا حق بنتی ہیں اس عورت کا باپ کہتا ہے کہ لوگوں نے میری عزت کے لئے ڈالی ہیں اور مرنے والی کے خاوند کا بھائی کہتا ہے کہ یہ چادریں میری عزت کے لئے ڈالی گئی ہیں۔ ہذا میرا حق ہے۔ اب وہ شرعاً کس کا حق ہیں؟

**الجواب** وہ چادریں ڈالنے والوں کی ملکیت ہیں ان سے استفسار کیا جاوے۔ الجواب صحیح، فقط واللہ اعلم، عبد الصtar عطا اللہ عنہ، ۱۴۹۶ھ بندہ محمد انور عطا اللہ عنہ

## نابالغ کی قبر پر فاتحہ بقرہ پڑھنے کا حکم

نابالغ لڑکا یا لڑکی فوت ہو جائے تو تدفین کے بعد اسکی قبر پر اول دآخر سوہہ بقرہ کی تلاوت کی جاتے با نہیں ؟

**اللَّهُمَّ بِكَ تَبَارَكَتْ بِكَ** کان ابٹ عمر میستحب ان یقرئ علی القبر بعد الدفن

**اللَّهُمَّ بِكَ تَبَارَكَتْ بِكَ** اول سورۃ البقرۃ و خاتمہا (شامی ص ۲۳۸)

مشکوٰۃ شرف میں ہے۔ عن عبد اللہ بن عمر قال سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقول لاذ امات احمدکم فلا تجسو و اسرعوا به المی قبرہ و یقسن عند رأسہ فاتحہ البقرۃ و عند رجلیہ خاتمۃ البقرۃ رواہ البیهقی فی شب الایمان و قال والصیحہ انه موقوف علیہ (صحیح ۱۲۹)۔ حدیث پاک میں چونکہ کسی میت بالغ کی شرط نہیں لگائی اس سے بظاہر حکم میں نعیم مسلم ہوتی ہے۔ لہذا نابالغ کی قبر پر بھی اول دآخر سورۃ البقرہ کی تلاوت کی جائے۔ فقط والثرا علم،

بندہ محمد عبد الرزاق عطا السرعنی، ۶/۳ / ۱۳۰۸ھ

## قبر میت کے نیچے چادر یا چٹانی وغیرہ نہ بچھائی جاتے

بعض علاقوں میں رواج ہتے کہ الحد میں میت کے نیچے چٹانی بچھائیتے ہیں اور چادر وغیرہ بچھائیتے ہیں کیا درست ہتے ؟

**اللَّهُمَّ بِكَ تَبَارَكَتْ بِكَ** الحد میں کوئی چیز نہ بچھائی جاتے مٹی پر میت کو ٹھا دیا جاتے۔

**اللَّهُمَّ بِكَ تَبَارَكَتْ بِكَ** و فی الاكتفاء اشعار بانہ لا یلقی الحصین فی القبر

تحت المیت فانہ مکروہ اہ (جامع الرؤز ص ۱۹۳)

ولا یجوز ان یوضع فیہ مضربة۔ (در مختار)

(قوله ولا يجوز لـ) ای یکہ ذلک قال فـ المـلـیـة وـیـکـہ  
 ان یو ضع نـحـتـ الـمـیـت فـ القـبـرـ مـضـرـیـة او فـخـدـة او حـصـیر  
 او خـوـذـ الـلـکـ اـهـ وـلـعـلـ وـجـهـ اـنـهـ اـتـلـافـ مـالـ بـلـاضـرـورـةـ  
 فالـکـراـهـةـ تـحـرـمـیـةـ وـلـذـاـعـبـرـ لـلاـجـبـوـزـ اـهـ (شـامـیـ صـبـحـ ۶۵۹)

فقط والـلـہـ اـعـلـمـ ، محمدـ انـورـ ۱۳۹۸/۹/۱۱

## پسـانـدـگـانـ کـےـ بـارـےـ مـیـںـ بـدـعـاتـ وـغـیرـہـ کـرـنـےـ کـاـ اـنـدـلـیـشـہـ ہـوـتـوـ وـصـیـتـ کـرـجـائـتـ

حـسـنـ خـاتـمـ کـےـ لـتـهـ دـصـیـتـ فـرـمـائـتـ مـرـنـےـ کـےـ بـعـدـ کـسـیـ رـسـمـ وـرـاجـ  
 مـیـںـ مـبـلـاـنـہـ ہـوـںـ مـرـنـےـ سـےـ پـہـلـےـ مـیـںـ چـاـہـتـاـ ہـوـںـ کـرـ لـپـنـےـ عـزـیـزـ وـاقـارـبـ کـوـ وـصـیـتـ نـامـہـ تـبـادـلـ  
 اـوـرـ سـکـھـاـ دـوـلـ اـوـرـ مـیـرـیـ تـجـہـیـزـ وـتـکـفـینـ عـینـ سـنـنـتـ مـحـمـدـ صـلـیـ اللـہـ عـلـیـہـ وـسـلـّمـ اـوـرـ شـرـیـعـتـ مـقـدـسـہـ کـےـ  
 مـطـابـقـ ہـوـ۔

**الـلـہـ اـعـلـمـ** دـشـاءـ کـوـ تـلـقـيـنـ کـرـ دـیـنـ کـہـ کـوـئـیـ اـمـرـ خـلـافـ شـرـعـ وـسـنـتـ نـہـ کـرـیـںـ . مـثـلـاـ بـلـنـدـ  
**الـلـہـ اـعـلـمـ** آـواـزـ سـےـ رـوـنـاـ وـغـیرـہـ تـجـہـیـزـ وـتـکـفـینـ مـیـںـ حتـیـ الـوـسـعـ دـیـرـنـہـ کـیـ جـائـتـےـ کـسـیـ کـیـ  
 شـرـکـتـ کـیـ وـجـہـ سـےـ جـازـہـ مـیـںـ تـاـخـیـرـنـہـ کـیـ جـائـتـےـ . قـبـرـ مـیـںـ طـحـیـکـ دـاـہـنـیـ کـرـ دـوـٹـ پـرـ قـبـلـہـ رـخـ لـٹـاـ  
 دـیـاـ جـائـتـےـ . صـرـفـ چـہـرـےـ کـاـرـخـ قـبـلـہـ کـیـ طـرفـ کـہـ دـیـنـاـ کـافـیـ نـہـیـںـ اـیـصالـ ثـوـابـ کـےـ لـتـهـ  
 کـوـئـیـ خـاصـ دـنـ یـاـ کـوـئـیـ خـاصـ چـیـزـ مـتـعـیـنـ نـہـ کـیـ جـاوـےـ . چـندـ عـامـ پـیـشـ آـیـوـالـیـ باـتـیـںـ لـکـھـ دـیـتـےـ کـہـ  
 کـیـوـنـکـہـ آـپـ کـےـ عـلـاقـےـ کـےـ رـسـمـ وـرـاجـ کـیـ ہـمـیـںـ تـحـقـیـقـ نـہـیـںـ وـرـنـہـ تـفـصـیـلـ لـکـھـ دـیـتـےـ کـہـ  
 چـیـزـ سـنـنـتـ کـےـ مـطـابـقـ ہـےـ . یـہـ مـخـالـفـ . بـہـشـتـیـ زـیـوـرـ مـیـںـ مـیـتـ کـاـ بـیـانـ دـیـکـھـ لـیـںـ .

فقط والـلـہـ اـعـلـمـ ،  
 الجوابـ صـحـیـحـ ، محمدـ انـورـ عـفـاـ اللـہـ عـنـہـ

بـنـدـہـ عـبـدـ اـسـتـارـ عـفـاـ اللـہـ عـنـہـ ۱۳۹۸/۶/۲

## جانور کے مشابہ بچتہ پیدا ہو تو اس کا حکم

ایک عورت کا بچہ پیدا ہوا اس کا منہ بہت چھوٹا اور دونوں طرف چھوٹے چھوٹے سینگ تھے گھر والوں نے اس بچتے کا گلا دبا کر مار دیا اور جنازہ پڑھا گیا اسی طرح اور بھی کئی واقعات ہوتے ہیں۔

**الجواب** نہیں ایسے بچے دیے ہی زندہ نہیں رہتے۔ اُسے قتل کرنا سخت گناہ ہے۔ فقط والد اعلم، محمد انور عفان الشرعنة، الجواب صفحہ، بنده عبدالستار عفان الشرعنة، ۲۰ / ۷ / ۱۴۰۳ھ

## زيارة قبور کا منہون طریقہ

زيارة قبور کے متعلق ایک فتویٰ طلب کیا گیا تھا، لیکن شفیٰ نہیں ہوئی، کیونکہ مندرجہ ذیل فتویٰ کے متعلق مندرجہ ذیل کتب میں یہ عبارات مذکور ہیں۔ فتاویٰ عالمیہ میں ہے۔

من باب السادس عشر من باب الكراهة اذا بلغ المقبرة خلع  
عليه ثم يقف مستدبر العتبة مستقبلاً لوجه الميت ويقول  
السلام عليكم يا اهل القبور يغفر الله لكم ولنا اذا اراد الدعاء  
يقوم مستقبل القبلة (۲) و الدعاء عندها قائمًا كما كانت  
يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم في الخروج إلى البقاع  
(كبيرى مذاه ايضاً ويدعو قائمًا مستقبل القبلة ص ۱۵) (قد  
كانت الصحا بهة تدعوا الله لنا هناك مستقبلين القبلة ولم  
يرو منهم استقبال القبر عند الدعاء مع الله  
و اختلف الائمة في استقباله عند السلام فعند ابى حنيفة

رحمه اللہ انہ لا یستقبل بل یستدبر و استقبل القبلة والصیح  
 المھول علیہ انه یستقبل وقت السلام و عند الدعاء یستقبلے  
 القبلة <sup>الله</sup> (روح المعانی للعلامہ <sup>الوسی</sup> ص ۱۶۰) (ویدعوہ مستقبلے  
 القبلة مجمع الانہر ص ۵۵۲) اور مجالس الابرار میں دعا کے بارے  
 میں یوں ہے استقبل القبلة وجعل ظهرة الى جدار القبیث  
 دعا و هذا لا نزاع فيه بين العلماء و ائمۃ ائمۃ ف  
 وقت السلام قال ابوحنیفۃ یستقبل القبلة عند السلام ايضاً  
 فانہ ايضاً دعاء والدعاء لا تكون عند القبر اہ (مجالس الابرار ص ۳۶۲)  
**الجواب** طحاوی ص ۳۲ میں ہے - قال في الاحیاء والمستحب في  
 زیارة القبور ان یقف مستدبر القبلة مستقبلاً وجہ المیت  
 وان یسلم ولا یسخن القبر ولا یقبله ولا یمسه فان ذالک من  
 عادة النصاری ڪذافی شرح الشريعة قال في شرح المشکوٰۃ  
 بعد کلام وحدیث مانصۃ فیه دلالة على ان المستحب فحال السلام  
 على المیت ان یکون لوجهہ وان یستمر کذا لک فی الدعاء ايضاً  
 وعلیہ عمل عامة المسلمين خلافاً لما قاله ابن حجر العزیز  
 ردایت بالاسے معلوم ہوا کہ بوقت دعا استقبال بوجه المیت مستحب ہے  
 الجواب صحیح ،  
 خیر محمد عفاف اللہ عنہ

## خنسی کے جنازہ اور اس میں دعا کا حکم

جو آدمی پیدائش سے خُرہ ہو۔ اس کا جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں۔ اگر جائز ہے تو کون سی دعا پڑھنی چاہئیے؟

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ** اگر خُرہ بالغ شخص ہے تو اسکی نمازِ جنازہ میں بالغ مرد و عورت کی دعا پڑھی جاتے اور اگر خُرہ نا بالغ ہے تو اس کی علامات کی تحقیق کی جاتے گی۔ اگر علامات مذکور غالب ہوں تو لڑکے والی دعا، پڑھی جاتے اور اگر علامات مُؤنث غالب ہوں تو مُؤنث والی (لڑکی والی) دعا، اور تحقیق سے کچھ تعین نہ ہو سکنے کی صورت میں دونوں دعاؤں میں اختیار ہے۔ خواہ لڑکے والی دعا پڑھے یا لڑکی والی دعا، جو بھی پڑھے جائز ہے۔ فقط **وَاللَّٰهُ أَعْلَمُ**

بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ

رئیس الافتاء خیر المدارس ۱۴۰۹ / ۳ / ۲

## رمضان المبارک میں علانیہ کھانیوالے کا جنازہ ،

جو شخص نماز کا پابند نہیں ہے اور روزے نہیں رکھتا رمضان شریف کا احترام نہیں کرتا۔ علی الاعلان کھاتا پتیا ہے۔ سر بازار حقر نوشی کرتا ہے۔ باہر مربع میں روٹی منگوتا ہے تو کیا ایسے شخص کی نمازِ جنازہ پڑھی جاتے یا نہیں؟

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ** ایسا شخص فاسق ہے۔ شرعاً اس پر نمازِ جنازہ ترک نہیں کی جاسکتی ہاں اگر تنبیہاً ترک کی جاتے کہ آئندہ لوگ ایسی حرکات سے باز رہیں تو پھر گنجائش ہے۔ فقط **وَاللَّٰهُ أَعْلَمُ** ، بندہ اصغر علی غفرانہ معین مفتی

الجواب صحیح ، جمال الدین غفرانہ ، خیر المدارس ، ملتان

الجواب صحیح ، بندہ محمد عبد اللہ غفرانہ ۱۴۰۸ / ۳ / ۱۰ جو

## نہر سے نکالی ہوئی لاش بلا غسل دفن کر دی گئی ہو تو بھی قبور پر جنازہ پڑھا جاتے

نہر سے ایک تازہ لاش بہتی ہوئی ملی۔ چند دیہاتیوں نے نکال کر یہ سوچ کر کے کہ پانی سے نکالی گئی ہے غسل کی ضرورت محسوس نہ کی اور قبر نماگڑھا کھود کر اس میں مکمل دفن کر دیا۔ آیا اس پر نمازِ جنازہ پڑھی جادے یا نہیں؟

**البُحْرَيْن** اس پر نمازِ جنازہ پڑھی جادے۔ (قوله ادبهای بلا غسل)

هذا رواية ابن سماعة والصيم انه لا يصلى على قبره فـ هذه الحالة لا نها بلا غسل غير مشروعة كذا في غاية البيان لكن في السراج وغيره قيل لا يصلى على قبره وقال الكرخي يصلى وهو الاستحسان لأن الاروى لم يعتد بها لترك الشرط مع الا مكان ولا لأن زال الامكان فسقطت فرضية الغسل وهذا يقتضى ترجيع الا طلاق وهو الاولي شهر (شامية ص ۲۷۸) فقط والله اعلم ، محمد انور مدرسہ خبر المدارس مлан

## شیعہ سینیوں کے جنازہ میں شرکیت ہوں تو بجا تے دعا کے بدعا کرتے ہیں

بعض دفعہ اہل تشیع بھی سینیوں کے جنازہ میں آکر شرکیت ہو جاتے ہیں۔ آیا انکی یہ شرکت درست ہے؟

**البُحْرَيْن** اہل تشیع کو شرکیت کیا جاتے گتباشیہ میں لمحاتے کہ اول تو سُنّتی کا جنازہ نہ پڑھا جاتے۔ اگر بضرورت پڑھنا پڑے تو دعا کے بجا تے بدعا رہیں۔ نصفہ العوام ص ۱۳۸ میں ہے۔ اگر سُنّتی خلاف مذهب ہو اور بضرورت اس کا جنازہ پڑھنا پڑے تو بعد چوتھی تکبیر کے یہ کہے۔

اللهم اخز عبدي ف عبادك وبلادك اللهم اصله  
حر نارك اللهم اذقه اشد عذابك -

ترجمہ : لے خدا اس بندے کی میت کو اپنے بندوں اور اپنے شہروں میں  
ذیل دُرسا کرہ . لے خدا اس بندے کی میت کو نارِ جہنم میں جلا۔  
لے خدا لئے سخت ترین عذاب دے۔

یہ چونکہ سُنتی میت پر بُدعکرتے ہیں اس لئے شرکت کی اجازت نہ دی جائے۔  
فقط واللہ اعلم ، بنده محمد عبد اللہ عفانہ عنہ  
احقر محمد انور عفانہ عنہ

## قریب المگ کی زبان کوئی نامناسب کلمہ سکھے تو اسکا کوئی اعتبار نہیں

محض اگر بوقت تلقین کلمہ سے انکار کر دے یا کلمہ کفر یہ کہہ دے تو اس پر سماں کے  
احکام جاری ہوں گے یا غیر مسلم کے ؟

ابو جعفر اس کو سماں ہی سمجھا جائے گا۔ وہ حالت بہت سخت ہوتی ہے  
کا کوئی اعتبار نہیں بلکہ عین ممکن ہے وہ صحیح ہی کہنا چاہتا ہو مگر غلطی سے کوئی کلمہ سخل  
گیا ہو۔ وان صدر عنہ الانکار ف تلك الحالة اعاذنا اللہ منه لا

يلتفت الى انكاره ولا يحكم بکفره ويجرى عليه احكام المؤمن

ويوكل سريره الى الله تعالى لأن ذلك الوقت وقت

ذهب الحواس و تعطّلها . و أيضاً انه تلفظ بكلمة الكفر مت

دون قصد بل عسى ان يكون ارادته التكليم بكلمة الاسلام

و ظهر كلمة الكفر بسبقة المسان اه (رسائل الاركان ص ۱۵۱)

فقط واللہ اعلم ، محمد انور عفانہ عنہ

## بیعت معقول وجہ سے امام محلہ سے ناراض ہو تو دوسرے کو بُلا سکتے ہیں

زید پنے محلہ کے امام صاحب سے کبیدہ خاطر رہتا تھا ان کے چھپے نماز بھی نہیں پڑھتا تھا۔ اب زید فوت ہو گیا ہے تو وہی امام محلہ نماز پڑھائے یا کسی دوسرے کو بُلا سکتے ہیں؟

اگر زید کسی معقول وجہ سے امام محلہ سے ناراض تھا تو جنازہ کے لئے دوسرے کو بُلا سکتے ہیں۔ فَعَلَى هَذَا الْوَعْلَمِ أَنْهُ كَانَ عَيْرَ رَاضٍ بِهِ حَالٌ حَيَا تِهِ يَنْبَغِي أَنْ لَا يَسْتَحِبْ تَقْدِيمَهُ إِنْ قُلْتَ هَذَا مُسْلِمٌ أَنْ كَانَ عَدْمُ رِحْنَاهُ بِهِ لَوْجَهٖ صَيْحَهٖ وَلَا لَا تَأْمُلْ أَهْدَى (شامیہ ص ۸۲۳)

الْجَوَابُ

فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ، محمد انور عفان اللہ عنہ

بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ

## کرسٹوں میں چند اموات کو اکٹھے دفن کر سکتے ہیں؟

جب ایام وبار میں اموات کی اتنی کثرت ہو جائے کہ الگ الگ دفن کرنا مشکل ہو جائے تو اکٹھے دفن کرنا بھی جائز ہے یا نہیں؟

اگر کوئی ایسی صورت پیش آجائے کہ مثلاً زلزلہ یا وبار یا سیلاب کی وجہ سے اموات بے شمار ہو جائیں۔ دفن کرنیوالے بہت کم ہوں تو ایسی صورت میں کئی میتوں کو ایک قبر میں دفن کر سکتے ہیں۔ دولوز، مُردوں کے درمیان مٹی کی دیوار کر دی جاتے۔

وَمَنْ اضْرُرَ رَبَّ الْمَبِيعَةَ لِجَمْعِ مَيْتَيْنِ فَصَاعِدًا فِي قَبْرٍ  
وَاحِدًا ابْتَدَأَ عَلَى مَا ذُكِرَهُ ابْنُ امِيرِ حَاجٍ قَلْتَةُ الدَّافِنِينَ  
وَاسْتَغَالُهُمْ بِمَا هُوَ أَهْمَّ دَلِيلٌ مِنْهَا دُفْنُ الرَّجُلِ

مع الرجل قريبه ولا ضيق م محل الدفن ف تلک المقبرة  
مع وجود غيرها وإن كانت تلک المقبرة مما يترک بالدفن  
فيها لمجاورة الصالحين فضلاً عن هذه الأمور لما  
فيه من هتك حرمة الميت الأول و تفريق أجنائزه  
فيمنع من ذلك اه و يجع<sup>ن</sup> بين كل اثنين بالتراب مثباً  
إن أمكن كما في ابن أمين حاج ليكون في حكم  
قبرين كما في العيني على البخاري (طهطاوى ۳۲۶)

فقط دالله اعلم ، محمد انور غفران ۱۴۰۲ / ۳ / ۱۲

مرزاں کے جنازے کا حکم : مرزاں کے جنازہ میں مسلمانوں کا شامل ہونا  
کیا ہے ؟ ۱- مرزاں کے مرنے کے بعد  
مرزاں کے وارثوں کے پاس فاتحہ خوانی کے لئے جانا کیا ہے ؟ ۲- اہل السنّت  
و الجماعت کے جنازہ میں مرزاں کا شامل ہونا کیا ہے ؟ ۳- مسلمانوں کے قبرستان میں  
مرزاں کا دفن کرنا کیا ہے ؟ ۴- پہلی صورت میں مرزاں کا جنازہ پڑھنے والوں کا نکاح  
باتی ہے یا نہیں ؟

۱- اگر مرنے والے کا مرزاں ہونا معلوم تھا تو اس کا جنازہ پڑھنے  
اجب والوں نے سخت غلطی کی ہے یہ ایسے ہی ہے جیسے کسی ہندو سکھ  
کی نماز جنازہ پڑھی جاتے۔ ان مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی چاہیئے اور مجمع عام  
کے سامنے اس فعل پر نذامت کا اظہار کر کے توبہ کریں۔

۲- اگر پڑوسی ہو تو تعزیت کی کچھ گنجائش ہے فاتحہ ہرگز نہیں پڑھنی چاہیئے۔  
۳- وہ شامل ہو کر یہ دھوکہ دینا چاہیئے ہیں کہ ہم بھی مسلمان ہیں لہذا ان کو شامل نہ کیا جائے۔  
۴- ناجائز ہے۔ شرعاً کافر کو مسلمانوں کے قبرستان میں دفن نہیں کیا جاسکتا۔  
۵- اگر انہوں نے مرزاں کو مسلمان سمجھ کر جنازہ پڑھا ہے تو وہ احتیاط لپٹنے

اپنے ایمان و نکاح کی تجدید کریں ۔ فقط واللہ اعلم ، محمد انور عفان اللہ عنہ  
الجواب صحیح ، بنده محمد عبد الاستار عفان اللہ عنہ

## جب نے کبھی نماز نہ پڑھی ہوا اس کا جنازہ پڑھنا

ایک شخص نے تمام عمر نماز نہیں پڑھی اور زکری نے اس کو نماز پڑھتے ہوتے دیکھا ، مگر ہے کلمہ گو اور موحد اور مصدق بالرسالة تو ایسے شخص پر نمازِ جنازہ پڑھنی جائز ہے یا کہ نہیں اگر جائز ہے تو اس حدیث شریف کا مطلب کیا ہے ؟ من ترك الصلوٰۃ متعمدًا فقد كفر ؟

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ صَلَوةً** سلامان تارک صلوٰۃ پر نمازِ جنازہ پڑھنی جائز ہے ۔ حدیث کا صحیح مطلب یہ ہے کہ جب نے قصداً نماز ترک کر دی وہ کافروں جیسا کام کرنے والا ہو گیا نہ کہ خود کافر ہو گیا ۔ فقط واللہ اعلم ۔

الجواب صحیح  
بنده محمد عبد اللہ عفس رله خادم الافتاء  
خیر المدارکس سلمان بیان ۲۵ جمیع  
خیر محمد عفان اللہ عنہ

## وضنو کرنے سے جنازہ فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تیم کا حکم

نمازِ جنازہ ہو رہا ہے ۔ اگر وضنو کرے تو نمازِ جنازہ نہ ملنے کا اندیشہ ہے اب وضنو کرے یا تیم ؟

**اللَّهُمَّ بِحَمْدِكَ** نمازِ جنازہ فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تیم سے پڑھ سکتا ہے ۔  
وَمَحْبُوزُ التَّيْمِ إِذَا حَضَرَتِهِ جَنَازَةً وَالْوَلِيُّ غَيْرُهُ  
فَخَافَ أَنْ يَشْتَغِلَ بِالظَّهَارَةِ إِذْ تَفُوتُهُ الصَّلَاةُ وَلَا  
يَحْجُزَ لِلْوَلِيِّ إِلَّا قَوْلُهُ يَحْجُزُ لَهُ التَّيْمُ إِذَا أَذْتَ

لغیرہ بالصلوٰۃ الخ ( عالیگری صبح ۱۶ ) فقط واللہ اعلم ،  
 محمد انور، مفتی خیر المدارس - ملٹان  
 الحجواب صحیح ،  
 ۲۰۲۳ء جو  
 بندہ عبدالستار عطا الشرعنة

## جنازہ سامنے سے گزرے تو اسے دیکھ کر کیا پڑھا جاتے؟

جب جنازہ سامنے سے گزرتا ہے تو لوگ مختلف طریقے پر عمل کرتے ہیں۔ بعض دیکھ کر سر پر کپڑا میکر کھڑے ہو جاتے ہیں۔ بعضے بیٹھے رہتے ہیں۔ اور بعض زیر لب کچھ پڑھتے بھی ہیں آپ شرعی حکم سے آگاہ کریں ؟

**جنازہ دیکھ کر کھڑے ہونا کوئی سُنت نہیں البتہ جب جنازہ سامنے سے گزرے یا جنازہ پر نظر پڑے تو یہ پڑھے۔**

”سُبْحَانَ اللَّهِي لَا يَمْوُتُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيْمُومُ“  
 اور میت کے لئے دُعا رخیر کرے اور نملکتہ کے جواب میں میت کے ثابت قدم رہنے کی دُعا کرے اور بعض کتب میں یہ دعا منقول ہے۔

هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق اللہ ورسوله اللهم  
 زدنَا إيماناً وتسليماً اه ويستحب لمن مررت عليه جنازة اور اها

ان يقول سبحان الذي لا يموت لا الله الا هو الحق القيوم  
 ويدعو للميت بالخير والتبشير اه وف شرعاً الاسلام  
 اذ رأها يقول هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله  
 ورسوله اللهم زدنَا إيماناً وتسليماً اه ( طھادی ص ۲۲۳ )

فقط واللہ اعلم ،  
 فیقر محمد انور عطا الشرعنة

## بچہ کان میں اذان دینے سے پہلے مر جائے تو جنازہ کا حکم

بعض شہروں کے اندر رِداج ہے کہ مسلمان کے گھر بچہ یا بچی اگر زندہ پیدا ہو اور اذان کان میں پڑھنے سے پہلے ہی مر جائے تو اس کی نمازِ جنازہ نہیں پڑھتے ہمارے ہاں کتنی بچتے بچیاں زندہ پیدا ہوتے جو کہ اذان پڑھنے سے پہلے ہی فوت ہو گئے تو ان کی نماز نہیں پڑھی گئی۔ آیا ایسا کرننا جائز ہے یا نہیں؟

**الجواب** - جو بچہ یا بچی زندہ پیدا ہو، خواہ کان میں اذان پڑھی جائے یا نہ۔ اس کا نام بھی رکھا جائے اور اسے عُسل بھی دیا جائے۔ اور اس پر نمازِ جنازہ بھی پڑھی جاتے، ہندیہ میں ہے۔

وَمَنْ أَسْتَهْلَكَ بَعْدَ الْوِلَادَةِ سَمْتَيْ وَعُسْلٍ وَصَلَى عَلَيْهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ ۲۱  
دفن کرنے کے بعد قبر سے نکالنے کی اجازت نہیں۔ پھولنے پھٹنے سے پہلے قبر پر نمازِ جنازہ پڑھی جاتے۔ فقط اللہ اعلم،

الجواب صحیح،  
محمد عبد اللہ عفی عنہ،

بندہ عبد الاستار عطا اللہ عنہ مفتی غیر المدارکس۔ ملکان شہر

## پاگل کی نمازِ جنازہ میں کوئی دعا پڑھی جاتے

ہمارا ایک بھائی پاگل تھا۔ تھوڑا عرصہ ہوا اس کا انتقال ہو گیا اسکی نمازِ جنازہ کے وقت بعض مولوی حضرات میں اختلاف ہو گیا کہ کوئی دعا۔ پڑھی جاتے بعض کہتے تھے کہ پچھے والی دعا پڑھی جاتے اور بعض کہتے تھے کہ بالغ والی۔ آپ صحیح حکم سے مطلع فرمادیں۔ محمد زبیر۔ جنگ صدر

**الجواب** - اگر تو وہ پیدائشی پاگل تھا تو اس پر پچھے والی دعا پڑھی جائے اور اگر بالغ ہونے کے بعد پاگل ہوا تھا تو پھر بالغوں والی دعا

پڑھی جاتے۔ والمجنون كالطفل ذكره فـ المعيظ وينبغى ان يقىد بالجنون الا صلى لانه لم يكلف فلا ذنب له كالصبي بخلاف العارضى فـ انه قد كلف وعروض الجنون لا يمحى ما قبله بل هو كسائل الامراض ورفته للتطهير انا هـو فيما يأتى لا فيما مضى اهـ (بـيـرـى صـ ۵۳۹) وـكـذاـ فىـ الثـامـيـةـ صـ ۵۸۴ـ جـ ۱)

فقط والله اعلم ،

احقر محمد انور عطا اللہ عنہ ۱۳۱۰ / ۳ / ۲۶

## شـ نـ اـمـ مـیـںـ وـ جـلـ شـ نـ اـ کـ کـ زـیـادـتـیـ شـاـذـہـ ہـےـ

دعاے جازہ میں جو شـ نـ پـرـ ڈـھـیـ جـاتـیـ ہـےـ جـسـ مـیـںـ وـ جـلـ شـ نـ اـ کـ کـ زـیـادـتـیـ ہـےـ یـاـ اـسـیـ طـرـحـ درـودـ شـرـیـفـ مـیـںـ زـیـادـتـیـ ہـےـ آـیـاـ یـہـ حـدـیـثـ سـےـ ثـابـتـ ہـےـ ؟ـ

**الجواب**  
شـ نـ اـ کـ مـتـعـلـقـ جـوـ شـہـورـ رـوـاـیـتـ ہـیـںـ .ـ انـ مـیـںـ وـ جـلـ شـ نـ اـ کـ کـ نـےـ اـپـنـیـ کـتابـ الدـعـارـ مـیـںـ شـ نـ اـ کـ کـ سـاـتـہـ ذـکـرـ کـیـ ہـےـ نـیـزـ حـدـیـثـ اـبـنـ مـسـعـودـیـ مـیـںـ بـھـیـ موجودـ ہـےـ .ـ عنـ اـبـنـ مـسـعـودـ اـنـ مـنـ اـحـبـ اـلـ کـلامـ اـلـىـ اللـهـ عـزـ وـ جـلـ اـنـ یـقـولـ اـلـعـبـدـ سـبـعـانـکـ اللـهـمـ وـ بـحـمـدـکـ وـ تـبـارـکـ اـسـمـکـ وـ تـعـالـیـ جـدـکـ وـ جـلـ شـ نـ اـ کـ وـ لـاـ اللـهـ عـنـیـکـ رـوـاـةـ الـحـافـظـ اـبـوـ شـجـاعـ فـ کـتابـ الـفـرـدـوسـ (فتح القدير ص ۲۵) درـودـ پـاـکـ کـےـ حـدـیـثـ مـیـںـ مـخـلـفـ صـیـغـہـ وـارـدـ ہـوـتـےـ ہـیـںـ .ـ زـیـادـتـیـ دـالـیـ رـوـاـیـتـ بـھـیـ مـیـںـ مـوـجـوـدـ ہـےـ .ـ عنـ اـبـنـ مـسـعـودـ عـنـهـ مـسـلـیـ اللـهـ عـلـیـہـ وـ سـلـمـ اـذـا تـشـهـدـ اـحـدـ کـمـ فـ الصـلـوـةـ فـلـیـقـ اللـهـمـ حـلـ عـلـیـ مـحـمـدـ وـ عـلـیـ آـلـ مـحـمـدـ کـمـاـ صـلـیـتـ وـ بـارـکـتـ وـ تـرـحـیـتـ عـلـیـ اـبـرـاهـیـمـ وـ عـلـیـ آـلـ اـبـرـاهـیـمـ اـنـکـ

حمدیم مجید (فتح القدير ص ۲۵) صاحب عنایہ نے درود شریف مذکور حضرت علی و  
حضرت ابن عباسؓ این مسعودؓ اور حابؓ سے نقل کیا ہے۔ خلاصہ یہ کہ شناور میں  
وجل شناوک اور درود شریف میں ترحمت وغیرہ کی زیادتی احادیث میں موجود ہے۔ گو  
احادیث مشہورہ اس سے خالی ہیں۔ اس لئے اس کے پڑھنے کی بھی گنجائش ہے۔  
اگرچہ بہتر ہی ہے کہ وہی شناور اور درود شریف پڑھنا چاہئے جو احادیث مشہورہ میں منقول ہے۔

الجواب صحيح،  
بنده محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

**مردّجه استقطاط کا حُکم :** ہمارے ہاں جو کوئی نوت ہو جاتے تو مقامی  
علماء جازہ پڑھنے کے بعد مردہ کو دفن نہیں  
کرتے بلکہ مردہ اسی جگہ پڑھتا ہے۔ علماء اور دیگر غریب اس کے پاس بیٹھ کر استقطاط  
کرتے ہیں۔ استقطاط کا طریقہ یہ ہے کہ جازہ کے بعد دفن کرنے سے پہلے میت والا  
گھر سے کچھ مٹھائی اور ایک چھاہے میں تھوڑی گندم اور نک کا ایک مذہب اور قرآن مجید  
اور کچھ نقدی لے آتا ہے۔ جازہ خواں مولوی صاحب دل میں اس پر کچھ پڑھتا ہے  
پھر اپنی دل میں طرف دالے کو کچھ کہتا ہے کہ یہ چیزیں میں نے تجھے بخشی ہیں۔ پھر  
وہ دوسرے کو کہتا ہے۔ اسی طرح کرتے کرتے اگر لوگ بہت ہوں تو گھنڈہ ڈیڑھ گھنٹہ  
مردہ کو دفنانے میں تاخیر ہو جاتی ہے۔ ایک دفعہ وہ جازہ خواں مولوی صاحب  
ایسا کر رہے تھے تو کسی نے کہا کہ ایسا کرنے کا کہیں ثبوت ہے؟ تو وہ مولوی صاحب  
بگردد گئے، اور کہنے لگے کہ شیطان کا کام ہے لٹائی کرانا۔ یہ شخص بھی شیطان ہے۔  
اور اسکی ساری جماعت شیطان ہے اور کافر ہے۔ اب معروض ہے کہ یہ استقطاط حضورِ اکرم  
یا صحابہ کرامؓ میں سے کسی نے کیا ہے۔ اگر نہیں تو اس مولوی صاحب نے اس شخص کو شیطان  
یا کافر کہا اس کے لئے کیا حکم ہے؟

**حُکم حجۃ** استقطاط مرجح ناجائز اور بدعت ہے چند جوہ سے۔ قال في الشامية

وذهب عليه في تبيين المحارم فقال لا يجب على الولى فعل الدوران وإن أوصى به الميت لامنه وصيحة بالتبوع والواجب على الميت أن يوصى بما عليه إن لم يضيق الثلث عنده فان أوصى بأقل وامر بالدور وترك بقيمة الثلث للورثة أو تبوع به لغيرهم فقد أثم بترك ما يجب عليه اهله وبه ظهر حال وصايا اهل زماننا فان الواحد منهم يكون في ذمته صلوات كثيرة وغيرها من نكوة واصناف وایمان ويوصى لذالك بدر اهم ليسيرة ويجعل معظم وصيته لقراءة الختمات والتهايل التي نفع علماء على عدم صحة الوصيحة بها ان شامية ص ۱۲۵ -

جب وصيحت کے باوجود ولی کے ذمہ ضروری نہ ہو اور عدم وصیت کے وقت کے ضروری ہوگا ۔

۲- جس استقطاع کی اجازت منقول ہے اسکی شرط یہ لمحی ہے۔ جبکہ وہ فقیر کے لئے ہو یا ثلث سے فدیہ ادا نہ ہو سکتا ہو۔ یہ صورت کبھی اتفاقاً پیش آتی ہے۔ اے مُتّقلِ برائیت کے لئے حیلہ بنالینا درست نہیں، درمانار میں ہے۔ دلو لم یترک مابلا یستقرض وارثہ الخ (شامی ص ۶۸)

۳- حیلہ کے جواز میں تملیک فقیر ضروری ہوتی ہے۔ وہ مردوجہ استقطاع میں صحیح معنوں میں نہیں ہوتی ۔

۴- اس سے عوام کو گویا ترک صلوٰۃ وصوم پر دلیر بنا ہے کہ خواہ ساری عمر نماز

نہ پڑھے۔ آخر میں یہ عمل کہ کے گویا اسے برہی کہر دیا ہے ۔

۵- اے اعمالِ تکفین کا چڑھ دیجھا جاتا ہے۔ حالانکہ ایس نہیں

۶- اگر کوئی شخص مثلاً افلانس کی حالت میں فوت بھی ہو گیا تو استقطاع کرنے کے لئے قبرستان کی تخصیص کیوں کی جاتی ہے۔ لہذا یہ فعل داجب الرُّكْ نہ ہے۔ روکنے والے کو کافر کہنا اہمیتی

پسخ فعل ہے۔ فقط دانہ اعلم۔ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ، الجواب صصح

بندہ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ ۱۴۰۳ / ۳ / ۲۸

## قبر بہت بوسیدہ ہو جائے تو وہاں نئی قبر بنانا جائز ہے

قبور کو کب تک آباد کرنا چاہیئے اور کون سے وقت میں ان پر مسجد آباد کرنا اور مکان بنانا اور مزار عت کرنا جائز ہو جائے گا اور اگر ان پر مٹی ڈالنی ہو تو اس کے لئے کوئی دن مخصوص ہے یا جس دن چاہیں ڈال لیں ڈالشِ محرم کو ڈالنا کیسے ہے؟

**الْجَوَاهِرُ** قبریں جب خراب ہو جائیں تو پھر ان کو محفوظ رکھنے کے لئے مٹی ڈالنا یا **لِيَنْدَهُ** لینپا جائز ہے۔ كما ف العالم الکیریہ ص ۸۵۔ دا ذا خربت القبور فلا بأس بتطيئها كذا فالتاتارخانية وهو لا صح وعليه الفتوى۔  
 لیکن اس لینپے یا مٹی ڈالنے کے لئے کوئی دن مقرر کرنا جائز نہیں ہے۔ اور قبریں جبکہ بالحل بے نشان ہو جائیں اور میت بھی ان میں گل شر کر مٹی ہو گئی ہو تو پھر وہاں دوسری قبر نکالنا اور مکان بنتنا اور مزار عت کرنا جائز ہے۔ كما ف العالم الکیریہ ص ۸۵  
 ولو بلغ الميت وصار ترا با جاز دفن غيره في قبره وزرعه  
 والبناء عليه كذا ف التبيين - فقط والله أعلم ،  
 الجواب صحيح ،  
 بنده اصغر على غفرله معین مفتی خير المدارس مлан  
 بنده محمد عبد الله غفرله خادم الافتاء خير المدارس ۱۳۴۳ / ۲ / ۱۳

## معتكف جنازہ کے لئے مسجد سے بخل سکتا ہے؟

اگر کوئی امام مسجد رمضان المبارک میں اعتكاف بیٹھا ہوا ہے کیا نمازِ جنازہ کے لئے باہر جاسکتا ہے یا نہیں؟ اگر نہیں جاسکتا تو کیا وہ مسجد میں نمازِ جنازہ پڑھا سکتا ہے؟

**الْجَوَاهِرُ** اگر اعتكاف بیٹھنے سے پہلے یہ شرط کیا تھا کہ نمازِ جنازہ کے لئے باہر

جایا کروں گا تو پھر نمازِ جنازہ کے لئے باہر جانا جائز ہے۔ وگرنے اعتکاف فاسد ہو جائے  
گا۔ مسجد کے اندر جنازہ پڑھنا مکروہ ہے۔ فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد اسحاق غفرلہ،  
بندہ محمد عبد الشریف عفان الدین عنہ ۸۰/۱۰/۱۰ بجھ

## مسلمانوں اور کفار کی لاشوں میں پہچان ممکن نہ ہو تو جنازہ کا حکم

چھلے دنوں کھٹمنڈو میں ایک بین الاقوامی پرواز حادثے کا شکار ہو گئی جس میں سلمان اور غیر مسلم لاشیں مل گئی تھیں۔ یہی حالات میں جبکہ مسلمانوں اور غیر مسلموں کی نعشیں مل جائیں۔ اور پہچان ممکن نہ رہتے تو سلمان لغشوں کی نمازِ جنازہ کس طرح ادا کی جاتے گی۔ اکثر فضائی حادثات میں اس طرح ہو جاتا ہے اس لئے دضاحت سے جواب مرحمت فرمایا گی۔

**الْجَوَابُ** نہ ہو تو سب پر جنازہ پڑھا جاوے مگر نیت یہ ہو کہ ان میں جو سلمان ہیں ان کا جنازہ پڑھ رہے ہیں۔

اختلط موتانا بکفار ولا علامۃ اعتبرا لا کثرا فان استوا

عنلوا و اختلف فـ الصلوة عليهم اه (درختار)

(قوله و اختلف فـ الصلوة عليهم) فقیل لا يصلی لافت ترك الصلوة على المسلم مشروع في الجملة كبلاغة وقطع الطريق فكان أول من الصلوة على الكافر لا نها عنبر مشروعة لقوله تعالى ولا تصلّى على أحدٍ منهم مات أبداً . وقيل يصلى ويقصد المسلمين لأنّه ان عجز عن التعيين لا يعجز عن القصد كما في البذاي قال في الخلية

فعلى هذا ينبغي ان يصلى عليهم في الحالة الثانية ايضاً اي  
حالة ما اذا كان الكفار اكثراً لاته، حيث قصد المسلمين فقط  
لم يكن مصلياً على الكفار وإنما لم تجُن الصلوة عليهم في  
الحالة الاولى ايضاً مع ان الا تفاق على المجموع في يعني الصلاة  
عليهم في الاحوال الثلاث كما قالت به الأئمة الثلاثة وهو  
او جهه فضلاء لحق المسلمين بلا ارتکاب منه عنده اهم ملخصاً  
(شامی ص ۸۰۵) - فقط والله اعلم ، محمد انور عفان الشرعنة  
الجواب صحيح ، بنده عبد الاستار عفان الشرعنة

## دعا بعد الجنازہ کو خطبہ جمعہ پر قیاس کرنا جہالت ہے

نیہاد و بکر دولوں میں اختلاف ہے اس بات کا کہ وعظ اور تقریر جو کہ جمعہ کے روز  
دولوں اذانوں کے درمیان کی جاتی ہے بدعوت ہے اور اس کا ثبوت کہیں سے نہیں ملتا۔  
اور اگر اس کو صحیح مان لیں تو ہماری بعد صلوٰۃ جنازہ دعا ر بھی صحیح اور غیر بدعوت ہے۔  
آیا یہ قیاس صحیح ہے ؟

الحادي عشر اس وعظ و تقریر فی بعد الجنازہ کو قیاس کرنا غلط ہے کیونکہ شریعت  
میں اس دعا کی ممانعت صراحتہ مذکور ہے۔

قال في البحر قيد بقوله بعد الثالثة لانه لا يدعى بعد  
التسليم بحر ص ۱۹۴ وقال في حاشية المشكواة ولا يدعى للمس  
بعد صلوٰۃ الجنازۃ لانه یشبه الزیادة ف صلوٰۃ الجنازۃ  
اور وعظ مذکورہ کی ممانعت مذکور نہیں اس لئے کہ وعظ مذکور کو حضور نے پر تارک  
پذکیر نہیں کی جاتی اور دعا ر مذکور رکرنے والے کو بے دین و باہی وغیرہ کہا جاتا ہے۔  
معلوم ہوا کہ لوگ عقیدہ اس کو ضروری اور حکم شرعی سمجھتے ہیں۔ پس یہ بدعوت ہو گی

اور وعظ مذکور ایسے نہیں ثالثاً وعظ سے مقصود تذکیر و نصیحت ہے اور خطبہ بھی تذکیر ہے لیکن عربی میں ہونے کی وجہ سے مخالفین اسے فائدہ حاصل نہیں کر سکتے اس مقصود شرعی کے پیش نظر خطبہ سے قبل وعظ کرتے ہیں تاکہ خطبہ کا فائدہ لوگوں کو پہنچ آرجنازہ سے مقصود شرعی دعا ہے۔ جو کہ شارع علیہ السلام کے تجویز کردہ طریقہ کے مطابق ہو چکی ہے۔ اس کو ناکافی سمجھتے ہوتے ہیں ایک اور دُعا کا اضافہ کرنا اور تمام لوگوں پر اس کا لازم کرنا خود شارع بننا ہے۔ اور تجویز شارع کی العیاذ باللہ تو ہین کے قریب ہے۔ الغرض دعا، ما بعد جنازہ پدعت ہے

---

الجواب صحيح،  
محمد عبد اللہ عفران اللہ

بنده عبدالستار عفران اللہ

ج ۱۳۹۲ / ۶ / ۱۳

## لاوارث لاش پر عمل جراحی کی مشق کرنا

ڈاکٹر کو ایک مریضہ کی تشخیص کے لئے عموماً یہ صورت پیش آتی ہے کہ اس کو مریضہ کے سارے جسم کا ہاتھوں سے چھو کر معائنہ کرنا پڑتا ہے یہاں تک کہ بعض حالاں میں اعضاء مخصوصہ کا معائنہ بھی ضروری ہو جاتا ہے اور سب میں مہارت حاصل کرنے کے لئے مردہ جسم پر عمل جراحی کرداری جاتی ہے براہ کرم جواب مفصل مرمت فرمائیں۔

**اللهم اذْعِنْ**

لابدی ہو تو مجبوری کی حالت میں ان کے دیکھنے اور چھوٹنے کی اجازت ہے (جبکہ بدول اس کے تشخیص و علاج درست نہ ہو سکتا ہو) البتہ انسانی جسم پر عمل جراحی برائے مہارت سو بوجوہ ذیل شرعاً اسکی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ (و جہاں مسلمان میت کو غسل دینا کفن پہنانا اور پھر دفن کرنا شرعاً تمام اہل السلام

کے ذمہ فرض کفایہ قسے اور دیا گیا ہے کافی الدر المختار وغیرہ من المعتبرات اور عمل جراحی کی مشق کے لئے مُرده جسم کو محفوظ رکھنے کے ساتھ احکام بالا کی تعلیل کا ہونا ممکن نہیں۔ (وجہ دوم) حق تعالیٰ سبحان، نے انسان اور باقی تمام اشیاء، (ثلاث مدینیات، بناات، حیوانات)

کے مقاصد تخلیق میں بنیادی طور پر فرق رکھا ہے پوئے عالم میں چیلی ہوتی اجنبائیں متعددہ کے ان گنت اشیاء کو اس لئے وجود میں لا دیا گیا تاکہ مختلف انسانی حاجات کی براری اور زندگی کے گوناگوں تھا ضنوں کی تکمیل ہو سکے۔ قرآن کریم میں ہے۔ هو المذی خلق لكم ماف الارض جمیعاً (۲۱) و سخر لكم ما ف السموات وما ف الارض جمیعاً الایة

دوہ، پیل، چاندی، سونا اور تمام معدنیات انج گلتے، بزریاں اور دیگر بناات اسی طرح حیوانات ان سب اشیاء کو انسان کے تصرف میں دیدیا گیا ہے انسان مختلف طریقوں سے اپنی زندگی کو باضابطہ آسودہ اور محفوظ بنانے کے لئے ان اشیاء کو استعمال میں لاتا ہے کوئی چیز پس کر کام آتی ہے کوئی کٹ کر کسی کو گرم کر کے کار آمد بنایا جاتا ہے کسی کو ٹھنڈا کر کے کسی چیز کو چیر چاڑ کر کام میں لا جاتا ہے تو کسی کو سی کر پر و کر کہیں تخلیل ہوتی ہے کہیں ترکیب تجزیہ ہوتا ہے کہیں تنقید۔ الغرض ان اشیاء کو انسان کے استعمال ہی کی غرض سے پیدا کیا ہے اور ان کی حیثیت محض سامان زندگی اور مساعی انسانی ہونے کی ہے۔ پس ان میں سب تصرفات درست ہیں۔ بخلاف انسان کے کہ لے خداوند قدوس نے سامان اور مساعی کی حیثیت میں پیدا نہیں کیا کہ ضروریات زندگی میں اسے بھی چیر چاڑ کر یا کوٹ چھان کر یا گلا پچھلا کر لگایا اور استعمال کیا جاسکے۔ بلکہ انسان کو صاحب مساعی اور فطرتی طور پر ان اشیاء میں تصرف کرنے بنایا ہے۔ اسی بنیادی فرق کی وجہ سے اسے تکریم خداوندی کا مورد ٹھہرا یا گیا ہے۔ دیکھئے آیت میں اسی خصوصیتِ انسانی پر کس صراحةً نظر کی گئی ہے۔ ولقد کرمنا بني آدم وحملنا هم في البر والبحر ورزقهم من الطيّبات الخ اور کچھ لیے ہی فطرتی تفویق اور فضائل کی بناء پر تکریم سے بڑھ کر خلافت خداوندی کا تاج اس کے سر پر رکھا گیا ہے۔ واذ قال ربك للملائكة اف جاعل في الارض خليفة (پ) پس انسان کی اس

متصر فائز حیثیت اور دیگر اشیاء کی اس خادمانہ حیثیت اور متاعی حیثیت کو برقرار رکھنا صریح تقاضاً فطرت اور عین منشاء خداوندی کے مطابق ہے جب بھی ان میں سے کسی ایک نوع کو اس کے فطری مقام سے پست و بالا کیا جائے گا قانون نظرت کی خلاف درزی اور حدود خداوندی کی شکست و رنجیت لازم آتے گی اور یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ انسانی جسم پر عمل جراحی کی مشق یہ لے سے دائرة انسانیت سے بکال کر متاع و جمادات کی نوع میں داخل کرنا ہے تو کسی انسان یا کسی خاص طبقہ انسانی کو یہ کیسے حق دیا جاسکتا ہے کہ وہ اپنی فنی تکمیل کے لئے کسی دوسرے انسان یا اسکے کسی عضو کو تختہ مشق بنائے اور اس کے ساتھ دہی معاملہ کرے جو ایک لوہار لو ہے کے ساتھ یا ایک بڑھنی لکڑی کے ساتھ یا ایک درزی پکڑے کے ساتھ اور ایک قصاب گوشت کے ساتھ کرتا ہے آخر حدائقی حدود کی شکست و رنجیت کو کیسے جائز قرار دیا جاسکتا ہے۔

(وجہ سوم) مُرده انسان کو عمل جراحی کے لئے تختہ مشق بنانے میں انسانی جسم کی توہین و نذلیل ہے جو کہ مقامِ تکریم کے قطعاً خلاف ہے۔ پس عدم جواز ظاہر ہے۔

(وجہ چہارم) بعض احادیث میں آتا ہے کہ مُرده کی رُوح بھی اسی طرح درد والم کو محسوس کرتی ہے جیسا کہ زندہ انسان کی رُوح اور مُرده کو بھی ایذا اپنھنچی ہے اور عمل جراحی میں ایذا ہونا ظاہر ہے اور ایذا سے احتراز کرنا واجب ہے۔

(وجہ پنجم) کوئی سلیم الفطرت اپنے ساتھ یا اپنے کسی عزیز کی لاش کے ساتھ اس معاملہ (عمل جراحی معہود) کو پسند نہیں کرتا تو جو چیز اپنے لئے پسند نہیں کی جاتی تو آخر لدارث اور عز بار کی لاشوں کے لئے وہ کیسے پسند کی جاتی ہے؟ اسلام کی نظر میں نفس ہونے کی حیثیت سے شاہ وگدا، امیر و غریب، زبردست و زیر دست سب برابر ہیں اور انسانی حقوق میں سب یکساں ہیں۔

(وجہ ششم) لا دارث، غرباً مَنْ کیں کی لاشوں کے ساتھ یہ معاملہ کرنا قساوتِ قبلی اور سخت معاشرتی ہے رحمی ہے معاشرہ کا فرض ہے کہ لا دارث لاشوں کا اسی طرح احترام کرے جیسا کہ ہر شخص اپنے اقرباً کی لاشوں کا کرتا ہے۔ اقرباً کی لاشوں کا

انہائی احترام کرنا اور لاوارث نعشوں کو فنی تکمیل کی بھیت چڑھا دینا آخر یہ کہاں کا انصاف  
ہے اور انسانی ہمدردی کی کوئی قسم ہے غریب اور پروردگاری اور رحمانی کی کوئی نوع ہے؟  
محضراً تحریر ہوا اُمید ہے کہ انسانی مُردہ جسم پر عمل جراحی کی شرعی حیثیت کے بارے  
میں آپ بخوبی سمجھ گئے ہوں گے اس پر قدرتی طور پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب یہ  
عمل جراحی مذکور ناجائز ہوا تو فن جراحی میں تکمیل کی صورت ہوگی اس کا جواب  
یہ ہے کہ اولاً تو یہی مخدوش ہے کہ بدوسی اس کے تکمیل و تحصیل فن ممکن نہیں تھا نیا  
یہ کہ یہ ایک مشترکہ انسانی حاجت ہے اس کے لئے کوئی جائز طریقہ تجویز کرنا ماہرین  
فن کا کام ہے اگر کہا جاتے کہ تکمیل مذکور کے لئے کوئی دوسرا طریقہ تجویز کیا جانا  
دشوار ہے تو جواب یہ ہے کہ ناجائز سہل کے مقابلہ میں جائز دشوار کو اختیار کرنا عین عقل  
تفاضل ہے اور انسانی خصوصیت ہے۔ آخر چوری اور جائز کسب میں یہی فرق تو ہے۔ دیگر  
 واضح ہے کہ یہ مشکل شرعیت کی طرف سے نہیں بلکہ موجودہ نظام تعلیم کو ترتیب دینے والوں  
کی طرف سے ہے کہ انہوں نے موجودہ نظام تعلیم کی ترتیب کے وقت جائز و ناجائز کی  
تفصیل کو پیش نظر نہیں رکھا یہ تو درکار جو بیمارے غالباً اس کے ابتدائی شعور سے  
بھی بے بہرہ ہوں گے تو یہ لوگوں کا مرتبا کردہ کوئی نظام جب بھی ان لوگوں پر چالو  
کی جائے گا جو لوگ جائز و ناجائز کی تفصیل کے قابل ہیں آخر مشکلات اور دشواریاں ہی  
تو پیش آئیں گی۔ فَإِنَّ اللَّهَ أَمْشَكَنَا - فقط اللہ عالم ،

بندہ عبد اللہ عفی اللہ عنہ

الجواب صحیح ،

بندہ عبد اللہ عفراء

بندہ عبد اللہ عفراء

## ساتھ آنے والوں کا میت کو رکھنے سے پہلے بیٹھنا مکروہ ہے

جب جنازہ قبرستان لیجاتے ہیں تو کوئی کسی طرف سے قبرستان میں داخل ہوتا ہے، کوئی کسی طرف سے تو جو پہلے دفن کی جگہ تک پہنچ جائیں وہ کھڑے رہیں یا بیٹھ کر کتے ہیں؟

جنازہ کے ساتھ آنے والوں کا جنازہ کو زمین پر رکھنے سے پہلے بیٹھنے

**الْحَوْلَ ذِي الْمُكْرُودَ** مکروہ ہے۔

وَكَرْهَ الْجَلوسِ إِحْدَى جلوسٍ مُتَبَعِي الْجَنَازَةِ قَبْلَ وَضْعَهَا فَلَا

يَأْسٌ بِالْجَلوسِ بَعْدَ وَضْعَهَا كَمَا فِي الْكَافِ وَفِيهِ اشْعَارٌ بَاتُ

الْقِيَامُ أَوْ لَيْقَانُ الْجَلَابِيِّ اسْنَانُ الْقِيَامِ يُسْتَحْبِطُ حَتَّى يُدْفَنَ إِحْدَى

(جامع الرموز ص ۱۹۳)

محمد النور ۱۳۹۸ / ۹ / ۲

فقط واللہ اعلم ،

## قبر کتنی گہری ہو؟

قبر کھو دتے وقت قبر کتنی گہری کھودی جائے؟

اصل تو یہ ہے کہ قبر اتنی گہری ہو کہ بدبو وغیرہ باہر نہ آئے اور

**الْحَوْلَ ذِي الْمُكْرُودَ** لاش درندل سے محفوظ ہو جائے اس کی تحدید فقہار نے یوں

فرمائی ہے کہ کم از کم میت کے نصف قد کے برابر ہوا سے بھی زیادہ گہری ہو تو زیادہ اچھا ہے۔

وَحَضْرٌ قَبْرٌ فِي غَيْرِ دَارٍ مَقْدَارٌ لَصَفَ قَامَةٌ فَإِنْ زَادَ مُخْنَثٌ (درختار)

رَقْوَلَه مَقْدَارٌ لَصَفَ قَامَةٌ (خ) أَوْ إِلَى حَدِ الصَّدْرِ وَإِنْ زَادَ الْحَدِ

مَقْدَارٌ قَامَةٌ فَهُوَ أَحْسَنٌ كَمَا فِي الذَّخِيرَةِ فَعَلَمَ إِنَّ الْأَدْفَ

لَصَفَ الْقَامَةِ وَالْأَدْفَاعَ عَلَى الْقَامَةِ وَمَا بَيْنَهُمَا بَيْنَهُمَا شَرَحٌ كَافِيٌ وَهَذَا

حَدُّ الْعُقْدِ وَالْمَقْصُودُ مِنْهُ الْمُبَالَغَةُ فِي مَنْعِ الرَّاحَةِ وَنَبْشِ الْمَسَاعِ

و في القهستاني و طوله على قدر طول الميت و عرضه على قدر  
نصف طوله اه (شامية ص ۱۵۹ ج ۱) - فقط واللہ اعلم ، احقر محمد النور عفان الشریعہ

## توفین کے لئے دُسری جگہ منتقل کرنے کا حکم

- (۱) میت کی جہاں وفات ہو اس جگہ دفن کرنا چاہیئے یا اس کو وطن میں لے جاسکتے ہیں۔
- (۲) اگر ولی باوجود موجود ہونے کے جنازے میں شامل نہ ہو تو جنازہ متعدد بار کرایا جاسکتا ہے۔
- (۳) اگر ولی عالم ہے تو جنازہ پڑھانے میں حق جو محلہ کا امام ہو، اس کا حق مقدم بنے یا ولی کا۔  
ولی امام کے علاوہ کسی اور کو کہہ سکتا ہے۔

سائل عبد اللہ بن مظفر

**البخاری** مستحب ہے کہ اُسی جگہ دفن کیا جائے جہاں پر وفات ہوئی ہو مسافت  
بعید کے لئے فقہاء نے مکرود لکھا ہے۔ کو بعض فقہاء نے اپنے شہر کی طرف  
منتقل کرنے کی اجازت دی ہے۔ (فتاویٰ ہندیہ)

- (۱) اگر جنازے میں امام۔ امام اعظم سلطان یا تقاضی یا امام الحسینی ہو تو اب ولی کو لٹوانے کا حق  
نہیں۔ لان هؤ لاء اولى منه و ان كان غير هؤ لاء له ان يعيد (فتاویٰ عالمگیری ص ۲۷۶)
- (۲) ولی سے محلہ کا امام زیادہ حقدار ہے۔ بشرطیکہ افضل ہو۔ ورنہ ولی الحق ہو گا۔ (خطاوی حاشیہ)

مراقب میں گئے ثم امام الحسینی المراد به امام مسجد محلہ لکن بشرط ان یکون  
افضل من الولي والا فالولي اولى منه كما في النهر وفي  
الشرح والصلة في الأصل حق الأولياء لقربهم إلا أن الإمام  
والسلطان يقدمان لعارض الإمام العظيم والسلطنة إلى انت  
قال وأما الإمام الحسیني فيستحب تعميده عن طريق الافتضالية (خطاوی ص ۲۷۷)  
اور جس شخص کے لئے حق تقدیم حاصل ہو۔ وہ دُسرے کو اجازت دے سکتا ہے۔

فقط واللہ اعلم ، بنده محمد عبداللہ عفان الشریعہ

## شہید کی اقسام اور ان کے احکام۔

کیا فرماتے ہیں علماء کرام و نفیّان عظام ،

مندرجہ ذیل مسائل کے بارے میں کہ :

(۱) شہید کے کہتے ہیں ؟ شہید کے کہتے درجے ہیں ؟ یعنی کہتے قسم کے شہید ہیں ؟

(۲) جو آدمی آگ میں جل جائے کیا وہ بھی شہید ہے ؟

(۳) اسی طرح جبزل محمد ضیار الحق مرحوم اور انکے مسلمان رفقا جو طیارہ میں ہلاک ہوئے تھے۔ ان کے بارے میں کیا حکم ہے ؟

(۴) اگر کوئی شخص مکان گرنے سے مرجائے ۔ ۔ ۔ یا ۔ ۔ ۔

(۵) کسی حداثت میں مرجائے تو کیا وہ بھی شہید ہے ؟

(۶) کافی دن پہلے جو ایک جہاز گم ہو گیا ہے کیا اس میں سوار تمام حضرات شہید ہیں ؟

ہندو کی طرف سے آپ حضرات سے گزارش ہے کہ آپ برلنے ہبہ بانی ان تمام مسائل کے بارے میں تفصیل سے آگاہ فرمائیں ۔ ۔ ۔ فیاض احمد عثمانی - مکتبہ امدادیہ - ملتان

۱۰۔ شریعت میں شہادت کی تین صورتیں ہیں ۔

الجواب: (۱) ایسی شہادت جس کی وجہ سے اس شہید پر دنیا میں بھی شہید کے احکام ہاری جائز ہیں اور آخرت میں بھی اسے شہیدوں کا ثواب ملتا ہے اور شہیدوں کا سا اعزاز و اکرام اس کے ساتھ کیا جاتا ہے ایسا شہید ہر دہ مختلف مسلمان ہے جو ظلمًا آلہ جارحة سے قتل کیا جائے ایسا قتل جو موجب قصاص ہوتا ہے اور وہ مقتول حدث اکبر سے پاک ہو اور زخمی ہونے سے لیکر دفات تک زندگی کا کوئی عمل مثلاً کھانا پینا، دوا کرنا وغیرہ نہ پایا جائے اور جو باعینوں، ڈاکوؤں، دہشت گروں اور کافروں کے ہاتھوں مارا جائے وہ بھی شہادت کی اسی قسم میں داخل ہے خواہ وہ اسے کبھی ذریدہ سے قتل کریں یا اسے شہید کا حکم یہ ہے کہ اسے غسل نہ دیا جائے بلکہ انہی کپڑوں سمیت (بشرطیکہ وہ کفن بن سکتے ہوں) جنازہ پڑھ کر دفن کر دیا جائے ۔

هو (ای الشہید) کل مکلف مسلم طاہر قتل نظاماً بجارحة ولم يجب بنفس

القتل مال ول ميراث و كذا لو قتلها باع او حرفي او قاطع طريق ولو تسببا

بغير آللة جارحة فإن مقتولهم شهيد باى آلله قتلوا لان الاصل فيه

شہداء احمد و لم یکن کلّهم قتیل سلاح اہر (درمنتار)  
 قولہ ولو تسبباً لأن موته یکون مصانا الیهم فَلُوْا وَطَنُوا دَابَةٌ هُم مُسْلِمٌ  
 او لفروادابة مسلم فرمته اور مو اناراً فـ سفینہ فاحتراقت و نخوذ لک  
 فھو شہید اہر۔ (شامی ص ۱۶۱)

شہید کی آریف کے لحاظ سے ظاہر یہی ہے کہ مظاہم صدر دنیا ر الحق مرحوم اور ان کے مسلمان رفقاء شہید  
 کی اسی قسم میں داخل ہیں اور وہ دینوی احکام اور خسرہ دی درجات کے اعتبار سے ہر طرح شہادت سے سرفراز ہوئے  
 ہیں اعلیٰ اللہ درجاتہم و تباویز عن سیاستہم۔

(۱) ایسی شہادت جس میں آخرت میں تو شہیدوں کا ثواب ملتا ہے اور انہی جیسا اعزاز و اکرام کیا جاتا ہے لیکن  
 ان پر شہید کے دینوی احکام جاری نہیں ہوتے۔ ایسی شہادت پانیوالوں کی تعداد بہت ہے علامہ شامی  
 نے چالیس سے زائد نقل کئے ہیں اور بحاجت کے کبعض نے پچاس سے بھی زائد نقل کئے ہیں، آگ میں جل کرنے  
 والا مکان کے نیچے دب کر مر نیوالا اوراتفاقی حادثے میں مر نیوالا بھی انہی میں داخل ہے۔

وَكُلُّ ذَالِكُ فِي الشَّهِيدِ الْكَامِلِ وَالْأَلَامِ الرَّتِيقِ شَهِيدُ الْآخِرَةِ وَكُلُّ  
 الْجَنْبِ وَنَحْوُهُ وَمَنْ قَصَدَ الْعَدُوَّ فَاصَابَ لِفْسَهُ الْغَرِيقُ وَالْمَرِيقُ وَالْمَهْدُومُ عَلَيْهِ  
 وَالْمَبْطُونُ وَالْمَطْعُونُ وَالنَّفَسَاءُ وَالْمَلِيَّتُ لِيَلَةُ الْجَمْعَةِ وَصَاحِبُ ذَاتِ الْجَنْبِ وَمَنْ  
 مَاتَ وَهُوَ يَطْلُبُ الْعِلْمَ وَقَدْ دَعَهُمْ السَّيُوطِيُّ نَحْوُ الْمُثَلَّثِ (درمنتار)  
 و بد لک زادت على الأربعين وقد دعا بعضها بعضهم اکثر من خمسين و ذكرها  
 المرحمى منظومة فراجع اہر (شامی ص ۱۶۳)

(۲) بو شخص کافر و مارا جائے اور اس میں ظاہری شرائط دہی پائی جائیں جو پہلی سورت میں ذکر  
 کی گئیں مگر اس کا مقصد اعلام کلمۃ اللہ نہ بولکہ محض شہرت یا کسی اور غرض سے جنگ میں شرکیب ہوا ہو، ایسا شخص  
 آخرت کے لحاظ سے شہید نہیں مگر دنیا میں اس کے ساتھ شہیدوں کا سامعاملہ کیا جائے گا۔

(قولہ ف الشہید الکامل) و هو شہید الدنیا و الآخرة و شہادۃ الدنیا بعدم الغسل  
 الالجاسۃ اصابته خیر دمد و شہادۃ الآخرة بنیل الثواب الموعود للشہید افادۃ  
 فـ البحر والمراء بشہید الآخرة من قتل مظلوماً او قاتل لا علایع کلمۃ اللہ حتی  
 قتل فسلو قاتل لغرض دینوی فھو شہید دنیا فقط تحری علیہ احکام الشہید

**فَ الدِّنِيَا وَعَلَيْهِ فَا لِشَمَدَاءِ ثَلَاثَةٌ أَهْرَافٌ (شَامِي صَبَحٌ ۶۴۲)**

۔ اگر وہ جہاز حادثہ کا شکار ہو گیا ہے تو اس میں مرنے والے بھی شہید ہیں ۔ فقطَ واللہ عالم ،

محمد انور ، **اب الجواب صحیح** ،

بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ  
—

## کفن کیسے کپڑے کا دیا جائے ؟

کیا فرماتے ہیں علماء کرام و مفتیان عظم اس مسئلہ کے بالے میں — مسئلہ صورت یہ ہے کہ آیا چار ہزار جاپانی کیٹی کا کفن بنانا جائز ہے یا نہیں — ؟ فقطَ وَالسلام ،  
 حاجی امیر حمد صاحب

**الجواب** : میت اپنی زندگی میں جمعہ و عیدین جیسے اجتماعات پر جیسے اچھے کپڑے پہننا ہو، ویسا ہی کفن دیا اس اصول کے تحت آتی ہو تو اس کا کفن درست ہے۔

و يحسن الکفن لحدیث حسنوا أکفان الموتى اهـ (دروغتار) قولـ و يحسن الکفن  
بان يكفن بکفن مشله وهو ان ينظر المـ شیابہ فی حیاتة للجمعۃ والعیدین  
وف المرآة ما تبصہ لزیارتہ ابو یہا کذا فی المرأج فقولـ المدادی و تکرہ  
المغالاة فـ الکفن يعني زیادۃ علی کفن المثل (نہر) لحدیث المـ و فـ صیحہ مسلم عنـ  
صلی اللہ علیہ وسلم اذا کفن احد کم اخاه فیلحسن کفنه و روی ابو داقدعنـ صلی اللہ  
علیہ وسلم لا تغایفـ الکفن فانـ یسلب سلبـ سریعا و جمع بینـ المحدثین  
بان المراد بتحیینه بیاضنه و نظافتہ لا کونـه ثمینا اهـ (شامی صبحٌ ۶۴۶) ۔ فقطَ :

الجواب صحیح ،  
واللہ اعلم ،

محمد انور —

۱۳۱۰ / ۲ / ۱۲ هـ

منظور احمد نائب مفتی جامعہ قائم العلوم مлан

۱۲ صفر المظفر ۱۴۱۹ھ مطابق

۱۲ ستمبر ۱۹۹۹ء

## دفن کے پندرہ دن بعد قبر پر نمازِ جنازہ کا حکم ۔ ।

کیا فرماتے ہیں علماء دین شرع میں دریں سلسلہ کہ زید غائب ہو گیا۔ زید کے ورثا، کافی عرصہ تلاش کرتے رہے۔ پھر معلوم ہوا کہ نعش لاوارث فلاں جگہ ملی اور اس کو دفن کر دیا گیا۔ زید کے ورثا، نے وہاں جا کر معلوم کیا اور نعش کی شناخت کی تو واقعی وہ نعش زید کی تھی۔ زید کو بغیر غسل و کفن نمازِ جنازہ کے دفن کر دیا گیا۔ اب زید کے ورثا بحثتے ہیں کہ کیا ہم زید کا غائب نمازِ جنازہ اپنے گھر پڑھ سکتے ہیں یا اس قبر پر جا کر نمازِ جنازہ ادا کریں۔ جو حکم شرعی ہو مفصل تھیں۔

**نوٹ:** دفن کرنے کے بعد تقریباً پندرہ یوم بعد قبرگشائی ہوئی جس سے زید کے ورثا نے معلوم کر لیا کہ واقعی نعش زید کی ہے۔ دفن کو اب پندرہ دن گزر جکے ہیں۔ قبرگشائی کے وقت جسم کے جس حصہ کو ہاتھ لگاتے تھے تو گوشت الگ ہو جاتا تھا ۔ —

**الجواب**  
اب نے قبر پر نمازِ جنازہ پڑھی جائے اور نمازِ جنازہ البتہ اس کے لئے دعا، مغفرت اور ایصالِ ثواب کی دوسری صورتیں جتنی ہو سکیں کرتے رہیں۔

وَإِنْ دُفِنَ وَاهِيلٌ عَلَيْهِ التَّرَابُ بِغَيْرِ صَلَاةٍ وَبِهَا بَلَا غَسِيلٌ أَوْ مِنْ لَا  
وَلَا يَتَرَدَّ صَلَوةٌ عَلَى قَبْرِهِ إِسْتِحْسَانًا مَا لَمْ يَغْلِبْ عَلَى الظَّنِّ تَفْسِيْخٌ مِنْ غَيْرِ تَقْدِيرٍ  
هُوَ الْمُأْصَحُ أَهٰءٌ — (در مختار علی اشامتہ ج ۱ ص ۱۵۲)

فقط والله اعلم  
محمد انور صفر ۱۴۲۰ ج ۱



## تفسیخ کے بعد جنازہ پڑھنے کا حکم

ایک لاش کے بالے میں

غالب گمان بلکہ حقیقیں تھا کہ نعش میں تفسیخ ہو گیا ہے۔ اس لئے امام مسجد نے نمازِ جنازہ پڑھنے سے اعتراض کیا اور کہدیا کہ جو آدمی جنازہ کی نماز پڑھنا چاہتے ہیں وہ ایک آدمی کو امام نہ کر نمازِ جنازہ پڑھ لیں۔ اس لئے جو آدمی قبرستان پر تھے اکثر نے نمازِ جنازہ پڑھ لیا

اُب سوال یہ ہے کہ جس میت کی ایسی حالت ہو اس کا نماز جنازہ پڑھنا درست ہے یا نہیں۔ نیز شامی وغیرہ کتب فقرہ میں صلی علی قبرہ مالم یغلب علی الظہن تفسخہ جو وارد ہے۔ کیا تفسخ صرف قبر والے میت کے لئے علیٰ ہے یا قبر سے باہر بھی جس میت میں تفسخ پایا جائے اس کا بھی یہی حکم ہے یا اس کا الگ حکم ہے۔ نیز یہ بھی تفصیل سے بیان فرمادیں کہ تفسخ کی ابتدا کہاں سے شروع ہوتی ہے۔ کیا تفسخ سے تفسخ کی ابتدا امر شروع ہوتی ہے یا نہیں اور تعفن تفسخ میں داخل ہے یا نہیں؟

کیا تفسخ کی ابتدا اس وقت شروع ہوتی ہے جب بال اور کھال جسم سے الگ ہونے شروع ہوں یا گوشت اعضا کو حپپوڑ نے لگیں۔ برآہ مہربانی تفصیل سے تفسخ کی تشریح فرمادیں۔ ابتدا اور انہابا کی حد بندی فرمادیں۔ نیز ایسی حالت میں بکسر پیٹی کو قبر کی حیثیت دی جا سکتی ہے یا نہیں؟ بینوا و توجروا

**الجواب** جب غالب گمان یہ ہو کہ لاش میں تفسخ ہو گیا ہے تو جنازہ نہ پڑھنا چاہیے۔

ولو لم يهـل الترابـ يخرجـ فيـعـشـ وـيـصـلـىـ عـلـيـهـ مـاـلـمـ يـتـفـسـخـ اـهـ (مراتی)

قولہ مالم یتفسخ ای تفرق اعضاءہ فان تفسخ لا يصلی علیہ مطلقاً لانها شرعاً

علی البدن ولا وجودله مع التفسخ اه (طبعاً مکمل ص ۳۲۲)

تفسخ عام ہے قبر میں ہو یا باہر کما یفهم من عموم قوله ولا وجودله مع التفسخ۔ شامی میں ایک مقام

پر اتفاقی، تمعط اور تفسخ کا فرق کرتے ہوئے تفسخ کی تعریف یہ کی ہے کہ اعضا، الگ الگ ہو جائیں۔

قولہ وانتفـ اـیـ تـوـرـمـ وـتـغـيـرـ عـنـ صـفـةـ الـحـيـوـانـ وـقـوـلـهـ تـمـعـطـ اـیـ سـقـطـ شـعـرـہـ

وقوله او تفسخ ای تفرق اعضاء عضواً عضواً اه (شامی ج ۱ ص ۱۷۱)

فقط والله اعلم  
محمد انور

# دُعا، بعد الجنازہ کے بارے میں

## اہل بدعت کے نیپلٹ کا مفصل جواب

جنازہ کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجتماعی طور پر دُعا، مانگنا شرعاً ثابت ہے یا نہیں؟ ایک مولوی صاحب نے ہمیں ایک پیپلٹ بھیجا ہے۔ اس میں اس دعویٰ کے اثبات کے لئے مندرجہ ذیل دلائل دیتے ہیں — اور یہ بھی کہا ہے کہ صحابہ کرام سے بھی یہ دعا، ثابت ہے اور عام مسلمان بھی اسے اچھا سمجھتے ہیں۔

۱۔ ولما هارُويَ عن ابْن عبَّاس وابْن عمر رضي الله عنهمَا انهمَا فاتَتْهُمَا الصلوةُ عَلَى الْجَنَازَةِ فَلَمَّا حَضَرَاهَا زَادَ عَلَى الْاسْتغفارِ لَهُ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامٍ فَاتَتْهُ الصلوةُ عَلَى جَنَازَةِ عَمِّهِ فَلَمَّا حَضَرَ قَالَ إِنِّي سَبَقْتُمُونِي بِالصلوةِ عَلَيْهِ فَلَا تُسْبِقُونِي بِالدُّعاءِ لَهُ أَهْرَافٌ (مبسوط رخسی ص ۶۴)

۲۔ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِنَا يَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ الْآيَةُ ۳۔ وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ الْآيَةُ ۴۔ عَنْ عَمَلِ الْبَرِّ كُلِّهِ لَضِفْتُ الْعِبَادَةَ وَالدُّعاءَ نِصْفُهُ ۵۔ إِذَا رَأَى اللَّهُ بْنَ عَبْدِ خَيْرٍ أَلْجَاءَ قَلْبَهُ لِدُعَاءِ أَهْرَافٍ ۶۔ إِذَا فَرِغَ أَحَدُكُمْ مِنْ صَلَاةٍ فَلِيَدْعُ

۷۔ إِذَا صَلَيْتُمْ عَلَى الْمَيْتِ فَاخْلُصُوا لِهِ الدُّعاءَ (ابوداؤد) اس کی تفسیر یہ ہے اذا فرغتم من الصلوة فاخلصوا له الدعاء — (بیہقی)

- (۸) عن ابراهیم الہجری قال رأیت ابٹ ابٹ اوف ادا  
ماتت ابنته ثم کَبَرَ علیہا ربِّ اُثْمَ قام بعد ذلك قدر  
ما بین التکبیرتین یدعو و قال ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم کان یدصنع علی الجنازة هكذا (کنز العمال ص ۲۵۳)
- (۹) :- علامہ زلیعی نے نصب الرایہ میں اور ابن ہمام نے فتح القدیر میں اور ابراہیم جلبی نے  
کبیری میں واقعی کی کتاب المغازی سے ایک حدیث نقل کی ہے جس میں زید بن حارثاً و  
جعفر بن ابی طالب کی شہادت کا ذکر ہے۔ آخَذَ الرَّاِيَةَ زَيْدُ بْنُ حَارِثَةَ فَمَضَى  
حَتَّى اسْتَشْهَدَ ثُمَّ أَخَذَ الرَّاِيَةَ جَعْفَرُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ فَمَضَى حَتَّى اسْتَشْهَدَ  
فَصَلَى عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَدَعَ اللَّهَ وَقَالَ اسْتَغْفِرُ اللَّهَ.
- (۱۰) :- وعن نافع قال كان ابٹ عمر رضي الله عنه اذا استهل الى الجنازة قد مُسْلِى عليه  
دعا و الصرف مزید برآں مبسوط سرخسی میں رقم ہے۔ ان ماتعارفہ  
الناس فليس في عينه نصٌّ يبطله، فهو جائز و قال العلامۃ لا  
يعمل بما يخالفه ولا يرکن إلا اليه ولا يفتئي إلا به (شامی ص ۱۵)
- (۱۱) :- اور امام سیوطی نے لکھا ہے کہ طاؤس کے بیٹے نے پانے باپ سے پُوچھا۔  
”ما افضل ما يقال عند الميت قال الاستغفار لله“ اہر
- (۱۲) :- أَوْ وَلَدٌ صَالِحٌ يَدْعُو لَهُ (مشکواة شریف)
- (۱۳) :- يرفع العذاب عن دعاء الاحياء (زهرة الرياض)
- (۱۴) :- لا تتعجز واعن الدعاء فانه لن يهلك مع الدعاء أحد (مسند حاکم)
- (۱۵) :- ان الله یغضب من لا یسئل الله تعالیٰ اہر
- (۱۶) :- قرأ على الجنازة بفاتحة الكتاب احتمال وارد کہ بعد نماز یا  
پیش ازان بتقصد تبرک خواندہ باشد چنانچہ الان متعارف  
است (اشعة اللمعات)
- (۱۷) :- بعد از تکبیر چہارم سلام ہر دو جانب بگوید و دعاء بخواند فبتوی  
برائی قول است۔ (مجموعہ خانی ص ۱۱۱)

(۱۸) :۔ وَيَقُولُ بَعْدَ صَلَاةِ الْجَنَازَةِ اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمنَا أَجْرَهَا إِنَّمَا  
 (بہر الفائق شرح کنز الدقائق باب الجنائز)

یہ اٹھارہ دلائل مولوی صاحب نے دیتے ہیں آپ ان دلائل پر تبصرہ فرمادیں اور سوال  
 میں جو فتاویٰ حنفیہ کے ہیں ان کا جواب فقة حنفی کے مطابق عنایت فرمادیں۔

**الْجَوَابُ بِالْجَوَابِ** ایک انسان جب دُنیا سے رخصت ہوتا ہے تو یہ وقت اس کے لئے  
 ہنایت ہی پریشانی والا چاری اور بے لبی کا ہوتا ہے کیونکہ ایک اجنبي اور  
 ایسی دنیا میں قدم رکھتا ہے جس کے مالک کی نافرمانی میں غرگزاری نہ معلوم یہاں کیا کیا مشکلات  
 پیش آئیں اور کون کون سے مصائب کا سامنا کرنا پڑے، پکے کوڑی نہیں اور ضروریات  
 کروڑوں ہیں بلکہ ان گنت۔

اس بیکی کی حالت میں شریعت مقدسہ نے اہل سلام کے ذمہ مرنے والے کی  
 اعانت کو ضروری قرار دیا یہ اعانت مالی نہیں بلکہ فعلی یعنی قولی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ مرنے  
 والے کو پُرِ دخاک کرنے سے پہلے سب سلمان مل کر بہ الحاج بارگاہ خداوندی میں یہ درخواست  
 کریں کہ اے اللہ مرنیوالے نے اپنی زندگی میں چتنے تیرے قصور کئے ہیں ان پر موآخذہ نہ فرمائی  
 بلکہ اسے آرام و چین کی زندگی اور نئی دنیا میں ہر قسم کی ہولتیں مہتیا فرمانا نیز اسی کا سوال  
 ہم اپنے لئے بھی کرتے ہیں یہ حقیقت ہے نمازِ جنازہ کی جیسا کہ حضراتِ فُقہاء نے تحریر فرمایا  
 مگر چونکہ درخواست کے قبول ہونے میں الفاظ کے مضمون کا اور درخواست پیش کرنے کا  
 کی ہیئت وغیرہ امور کو بڑا دخل ہے کوئی عجب نہیں کہ ایک درخواست صحتِ مضمون کے  
 باوجود امور بالا میں مزاجِ ثاہی کی رعایت نہ ہو سکنے کی وجہ سے نہ کہ دی جائے لہذا آداب  
 بارگاہ خداوندی پر مطلع ذاتِ صمدیت سے آگاہ فخرِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے میمت کے  
 حق میں درخواستِ مذکور پیش کرنے کے لئے سب سے بہترین صورت اس کی مکمل تفصیلہ  
 کے ساتھ ہمیں تعلیم فرمادیں ہمارا ایمان ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیم فرمودہ  
 صورت سے بہتر صورت کی تجویز ممکن نہیں اور آپ کی تعلیم ہر لحاظ سے مکمل اور جامع  
 ہے لہذا امزید کسی ترسیم و اصلاح اور حک و اضافہ کی محتاج نہیں کیونکہ تعلیمِ بنوی کو بھی اگر  
 محتاج اصلاح سمجھا جائے گا تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ ہم نے مطلع کو آنحضرت صلی اللہ

علیہ وسلم سے اَغْلَمْ یقین کیا ہے کیونکہ مصلح کا طالبِ اصلاح کی نسبتِ علم ہونا لازمی ہے تو اس میں تفیض شانِ نبوی ہے جو مستلزم کفر ہے۔

پس ثابت ہوا کہ تعلیمِ نبوی ہرگز قابلِ اصلاح و حکم و اضافہ نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ سُنّتِ نبویہ اور طریقۂ صحابہ کو نہایتِ مضبوطی سے تھامنے کی سخت تأکیدات دار ہیں اور اس کے خلاف کرنے پر وعیدیں آئی ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ نہایت ہی متوثر و غلط کے ضمن میں ارشاد فرمایا کہ میرے اور خلفاءٰ راشدین کے راستے (سُنّت) کو اپنے اوپر لازم کرلو اور اس کے ساتھ چھپٹ جاؤ اور نیز فرمایا کہ اس راہِ سُنّت کو دانتوں کے ساتھ مضبوطی کے ساتھ تھامے رکھو (کہیں چھوٹنے نہ پائے) آخر میں ارشاد فرمایا کرنے نے پیدا ہونیوالے کاموں سے اپنے آپ کو بچائے رکھو۔ کیونکہ ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گرا ہی ہے اس حدیث کے پیش نظر اہلِ سلام پر لازم ہو جاتا ہے کہ وہ ہر کام میں سُنّت طریقۂ کو اپنا معمول بنائیں اور عبادات اور تعلیمات نبویہ پر کی جانے والی کمی اور زیادتی سے قطعی احتراز کریں۔ پس نمازِ جنازہ کی وہی شکل جو زمانہ نبوت میں یا خیرالقرؤں میں موجود تھی اسی پر عمل کیا جائے اور اس پر ہونے والی زیادتی کو مردود دھمرا یا جلتے اور ذخیرۂ احادیث اس پر شاہد ہے کہ خیرالقرؤں میں دُعا، مذکورہ کائنات نہ تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضراتِ صحابہؓ سے نمازِ جنازہ کی کیفیت بطرقہ شهرت ثابت ہے وہ صرف یہی ہے کہ تجارت ہیں اور ان کے اثناء میں حمد و درود کے بعد دُعا ہے اور بعد ازاں سلام پھیر کر نماز ختم ہو جاتی ہے اور بس۔

کسی حدیث میں یہ زیادتی موجود نہیں کہ سلام کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یا حضراتِ صحابہؓ کرام دعا مانگا کرتے تھے۔ اگر خیرالقرؤں میں مانگی جاتی ہوتی تو یقیناً منقول ہوتی درست کوئی وجہ نہیں کہ درمیان والی دعا بصراحتِ احادیث کثیرہ میں منقول ہو اور بعد والی منقول نہ ہو۔ آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام اور حضراتِ صحابہؓ سے نمازِ جنازہ کی جو کیفیت منقول ہے یہ ہے:

”سجاشی پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نمازِ جنازہ اس طرح پڑھی :  
وَخَرَجَ الْمَصْلُى فَصَدَّقَ بِهِمْ فَكَبَرَ أَرْبَعَ تَكْبِيرَاتٍ ۖ۝“

ایک مسکینہ کی نمازِ جنازہ میں آپ شرکت نہ فرماسکے تو قبر پر تشریف لے گئے تو  
نمازِ جنازہ یوں پڑھا : فخرج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حتی صفت  
الناس علی قبرها فکبر اربع تکبیرات - (مؤطا)

امام طحاویؒ نے کثیر روایات سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نمازِ جنازہ کا تجھیرات  
پر اختمام پذیر ہونا ثابت کیا ہے نیز حضرت عثمان، علیؓ، ابن عباس رضی حسنؓ  
برا بن عازب رضی اللہ عنہم وغیرہم صحابہؓ کا یہی معمول نقل کیا ہے۔ (طحاوی ص ۲۳۷)

ان احادیث سے تجھیرات ثابت ہوئیں۔ درمیانی دعا وسلام وغیرہ حدیث ذیل سے  
ثبت ہیں۔ قال ابو هریرۃ رضی انالعمر اللہ اخ برک اتبعها من اهلها فاذا  
وضعت کبرت وحمدت الله وصلیت علی نبیه ثم اقول اللهم عبدك  
وابن عبدک الخ (مؤطا) قال الشارح صلیت بعد التکبیرۃ الثامنة ثم ادعوا  
بالدعاۃ الا تی بعد التکبیرۃ الثالثة - واحرج البیهقی فی المعرفة عن  
ابی امامۃ بحدیث سعید بن حسیب قال ان السنۃ فی صلوٰۃ الجنازۃ ان  
یقرأ بفاتحة الکتاب وبصلی علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم ثم يخلص الدعا  
للموتی حتی یفرغ ولا یقرأ الا مرتۃ واحدة ثم یسلم اخرج مالک عن  
نافع ان عبد اللہ بن عمر کان اذا صلی علی الجنازۃ یسلم الى آخرة -  
عینی نے برداشت عبد اللہ بن ابی او فی مرفعاً نمازِ جنازہ کے ختم پر سلام کو ذکر کیا ہے  
(بذل جائز ص ۲۶۵)

**الحاصل** احادیث مشہورہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ کرام کا نمازِ  
جنازہ پڑھنا صرف سلام پھیرنے تک منقول ہے اس کے بعد دعا ہرگز منقول نہیں پس  
یہ دعا مانگنا تعییم نبوی پر زیادتی ہوگی جس کی شرعاً ہرگز اجازت نہیں دی جاسکتی جیسا کہ  
اوپر کہا گیا تھا کہ اگر کوئی شخص تعییم نبوی میں کوئی کمی زیادتی کرتا ہے گویا کہ وہ تعییم نبوی کو  
لغوڈ باللہ من ذلک ناقص سمجھتے ہوتے اسکی اصلاح و تکمیل کرتا ہے اور اپنے تین گویا کہ  
شارع علیہ الصلوٰۃ والسلام سے زیادہ اعلم اور امّت کے حق میں آپ کی بہ نسبت زیادہ  
شفیق ہونے کا مدعی ہے العیاذ باللہ ورنہ بتلائے کہ اگر یہ ادعاء نہیں تو تعییم نبوی کے

کامل ہونے پر ایمان لکھنے کے باوجود وہ کون سادا یہ ہے جو اس زیادتی کا محترک بنا۔ چونکہ احادیث میں نمازِ جنازہ صرف سلام تک دار دہے اس لئے ہم تا رکام نے بھی اتنی ہی نمازِ جنازہ بتلائی چنانچہ ملاحظہ ہو صاحب ہدایہ فرماتے ہیں:

وَالصُّلُوةُ أَن يَكْبُرْ تَكْبِيرَةً وَيَسْلُمْ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ يَكْبُرْ تَكْبِيرَةً يَدْعُ عَفْيَهَا النَّفْسَهُ وَاللَّهِيَّةُ وَاللَّهِيَّةُ وَاللَّهِيَّةُ وَاللَّهِيَّةُ وَيُسْلِمُ (صَبَّحٌ ۱۱) وَفِي التَّنْوِيرِ وَهِيَ أَرْبَعَ تَكْبِيرَاتٍ يُرْفَعُ يَدِيهِ فِي الْأَوَّلِ فَقْطٍ وَيَتَنَاهُ وَيَسْلُمُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ الْأَرْبَعَةِ وَلَا قَرْأَةٌ وَلَا تَشْهِدُ فِيهَا إِلَّا (ثَامِنَ صَّبَّحٌ ۱۲)

تنویر کے شارح صاحب درختار بھی یہاں خاموشی سے گزر گئے ہیں اور سلام کے بعد دعا کو ذکر نہیں کیا ہے۔ نیز درختار کے شارح علامہ شامی نے دعا کی زیادتی کو بیان نہیں کیا صاحب کنز بھی یہی ارشاد فرماتے ہیں ملاحظہ ہو، و تسليمتین بعد الرابعۃ فلو کبر الامام خمسا الخ اس میں دعا مذکورہ کا نشان نہیں سلام تک بیان فرمائے آگے دوسرا مسئلہ شروع فرمادیا۔ حسن شرب نبلا می نور الایضاح میں فرماتے ہیں۔ ویسلم بعد الرابعۃ من غیر دعا ف ظاهر الروایۃ ولا یرفع یدید غیر تکبیرۃ الاولی السلام پر نمازِ جنازہ ختم ہو گئی۔ آگے دوسرا مسئلہ بیان کیا۔ الفرض تمام کتب فقہ میں نمازِ جنازہ کی یہی کیفیت منقول ہے۔ بات طویل ہو جائے گی ورنہ ساری کتب فقہے اس قسم کی نقول پیش کی جاتیں۔ ہمارا دعویٰ ہے کہ فقہ حنفی کی کوئی معتبر کتاب ایسی نہیں ہے، اس مسئلہ بیان کیا گیا ہو اور اس میں سلام کے بعد دعا کا اضافہ بھی بلکہ ائمہ اربعہ کی فقہ سے اجماعی طور پر یہی معموم ہوتا ہے کہ نمازِ جنازہ کا جزو ہونے کی حیثیت سے شرعاً ثابت نہیں۔ پس جب ذخیرہ احادیث اور ائمہ اربعہ کی فقہ کی رو سے یہ امر پایہ ثبوت تک پہنچ گیا کہ دعا مذکورہ نمازِ جنازہ کا جزو نہیں اور تعلیم نبوی ہے تھام ائمہ مجتہدین نے بلا کسی اصلاح و ترمیم یا کمی و زیادتی کے قبول کیا وہ سلام پھیرنے پر ختم ہو جاتی ہے۔ پس یہ دعا تعلیم نبوی پر زیادتی اور ذخیر القردان کے بعد کی پسنددار ہوئی۔ پس بعض حدیث من احدث فی امرنا هذا ما ليس منه فهر

**رد:** یہ زیادتی مردود ہو گی نیز بعض حدیث فان کل محدثۃ بدعة وكل بدعة منلاۃ زیادۃ مذکورہ بدعت اور گمراہی بنے گی۔ لہذا یہ دعا واجب الترک ہے۔

**تبیہ:** فقہ کے اس تتفقہ فیصلہ سے کہ نمازِ جنازہ سلام پر ختم ہو جاتی ہے۔ یہ امر بھی بخوبی واضح ہو گیا کہ پورے ذخیرہ احادیث میں جس جگہ تک ہم کوتاہ بینوں کی رسائی بھی ممکن نہیں کہیں بھی کوئی ایسی صحیح قابل استناد حدیث موجود نہیں جس سے دعا، مذکورہ کے اثبات میں استدلال کیا جاسکے۔ درز کوئی وجہ نہیں کہ ائمہ حنفی ارجعہ اور ان کے اصحاب پر ایسی حدیث مخفی رہ جاتی۔ انتہاء یہ ہے کہ کسی امام مجتہد کا مذہب تو کیا اختلاف روایات بھی تو منقول نہیں کہ جنازہ کے بعد دعا کی جائے۔ پس اس تفضیل سے ضمنی طور پر اس حدیث کا جواب ہو گیا جسے خصم کی جانب سے اثباتِ دعا، مذکورہ کے لئے بطور دلیل کے پیش کیا جاتا ہے کہ ایسی ساری احادیث یا تو صحیح اور قابل استناد ہی نہیں یا پھر مفید دعا نہیں۔

تفصیل بالا سے روزِ دوشن کی طرح واضح ہو چکا ہے کہ دُعَةً مذکورہ نہ نمازِ جنازہ میں دُعا کو واجب کر کھا ہے جس کی علامت یہ ہے کہ تارک پر نکیر شد یہ کرتے ہیں اور خود اس پر اصرار کرتے ہیں بلکہ رقم المحرف کا خود مشاہدہ ہے کہ لوگوں کو دُعا نہ کرنے والوں کے متعلق کہتے سناتے ہے کہ اگر انہوں نے دعا نہیں کرنی تھی تو جنازہ گاہ میں آنے کی کیا ضرورت تھی۔ کویا کہ وہ بدون دعا نے مذکورہ کے جنازہ کے پڑھنے نہ پڑھنے کو برابر سمجھتے ہیں اور قاعدہ یہ ہے کہ جب یہ حالات ہو چکی ہو عوام کے فسادِ عقیدہ کی کہ جس مباح یا مستحب پر عمل کرنے سے عوام کے فسادِ عقیدہ کا اندیشہ ہو وہ مباح یا مستحب واجب الترک ہو جاتا ہے۔ چنانچہ ملاحظہ ہو۔

**فتاویٰ عالمگیری صبحی**

وَمَا يَفْعُلُ عَقِيبَ الصَّلَاةِ مُكَرَّرًا لَّا نَأْبُهُ الَّذِي يَعْتَقِدُ وَنَأْنَتُهُ

وَكُلُّ مُبَاحٍ يَؤْدِي إِلَيْهِ فَمُكَرَّرٌ وَّهَكُذَا فِي الزَّاهِدِ

دیکھنے سجدہ مذکورہ اگرچہ اس محل کے اعتبار سے مباح تھا لیکن عوام کے فسادِ عقیدہ

کے سبب اسے ناجائز اور مکروہ قرار دیا گیا۔ سجدہ مذکورہ کی مخالفت بوجہ احتمال فساد کے مصرح ہے تجویز فعل شرعاً ثابت نہ ہو بلکہ بدعت ہونے کا احتمال یقیناً متعین ہوا سب کے باعثے میں عوام کا فساد عقیدہ بھی محقّ ہو تو اُسے کرنے کی کیونکر اجازت دی جاسکتی ہے اور دعا مذکورہ ایسے ہی ہے لپس یہ رکن جائز نہ ہوگی۔

(۳) :- آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو سورتیں نمازوں میں تلاوت فرمایا کرتے تھے (مثلًا جمعہ کی فجر میں الْمَسْجِدُه اور دہر وغیرہ) ان کا مذکورہ نمازوں میں پڑھنا مستحب ہے لیکن ان سورتوں کا مقرر کر لینا کہ ان نمازوں میں یہی سورتیں ہمیشہ پڑھا کرے۔ ایہام الجاصل کی وجہ سے تمام فہمائے اسے مکروہ لکھا ہے یعنی ایسی توقیت گناہ ہے جو داجب الترک ہے۔ چنانچہ ملاحظہ ہو۔ حدایہ میں ہے:-

(۱) :- وَيَكْرَهُ أَنْ يَوْقُتْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْقُرْآنِ بِشَيْءٍ مِّنَ الصَّلَاةِ لِمَا فِيهِ  
مِنْ هَجْرٍ الْباقِفِ وَإِيمَانِ التفضيلِ — اس پر محقق ابن ہمام کپھہ کلام کے بعد فیصلہ فرماتے ہیں کہ :

(ب) :- فالمحق انه ایہام التعيین، نسأتم المحققین علی شامی اس سلسلہ سے گزرتے ہیں تو فرماتے ہیں : اقول حاصل معرف کلام هذین الشیخین یعنی الطحاوی و الأسبیحابی بیان وجہ الکراہۃ ف الداعمة وهو انتہ  
اَنْ رَأَى ذَلِكَ حَتَّى يَكْرَهَ مِنْ حِيثِ تغیر المشرع وَالْأَيْكَرَه  
مِنْ - یہ ایہام البادا (ص ۸۵-۸۶)

(ج) :- یہی علامہ شامی "صاحب بحر سے وتر کی سور نمازوں کے بارے میں نقل فرماتے ہیں کہ ہمیشہ اُنہی کو پڑھنا درست نہیں۔

(والسُّورُ الْثَالِثُ ) ای الاعلی والكافرون والاحلاص  
لکن ف النهاية ان التعيين على الدوام یعنی الى اعتقاد بعض  
الناس انه واجب وهو لا يجوز اه ص ۶۲۲ ج ۱ -

دیکھئے ان سورتوں کا مخصوص نمازوں میں پڑھنا مستحب ہے۔ مگر عوام کے خرابی عقیدہ کے اندریشہ سے اُسے مکروہ لکھا ہے تو دعا بعد نماز جنازہ جس کے بارے میں عوام کا فساد عقیدہ مشاہد ہے کیونکر جائز ہوگی۔ لپس ہم کہتے ہیں کہ اگر بالفرض دعا کے مذکورہ کو مستحب بھی

مان لیا جائے تو موجودہ حالات میں عوام کے عقیدہ کی اصلاح کے پیش نظر اس دعا کو چھوڑ دینا چاہئے۔

(۵) :- دعا کے مذکور کو چھوڑ دینے کی پانچوں وجہ یہ ہے کہ مباح و مستحب تو کیا اگر بالفرض اس سے بڑھ کر دعا کے مذکور کا کسی درجہ میں سنت ہونا بھی تسلیم کر لیا جائے جس کا دلائل کی روشنی میں قطعاً کوئی امکان نہیں جیسا کہ مفصل گز را تو پھر چونکہ اس میں بدعت ہونے کا قوی احتمال ہے لہذا قابلِ ترك ہو گی۔ اس لئے کجو فعل بدعت اور سُنّت ہونے میں متعدد اور دائِر ہو جائے اُسے چھوڑ دینا ہی ضروری ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ فقہاء کرام نے اسکی تصریح فرمائی ہے۔ بحر المأثر میں ہے: ان ماتردد بین بدعة و سنتهٗ یترک احتیاطاً (ص ۱۸۲)

پس یہ دعا قابلِ ترك ہے۔

(۶) :- دعا کے مذکورہ کے ترک کی بھٹی وجہ یہ ہے کہ خود محققین فقہاء نے بالتصريح اس دعا سے مخالفت فرمائی ہے حوالہ سے قبل ایک ضروری امر ذہن شین کر لینا چاہئے وہ یہ ہے کہ ایک مقلد کے لئے اور کی بھتوں میں جانے کی ضرورت پیش نہیں آتی۔ جبکہ مسئلہ خود فقة میں موجود ہو، کیونکہ قرآن و حدیث سے استنباط مسائل کی صلاحیت واستعداد جس شخص میں موجود ہوئے مقلد بننا ہی درست نہیں۔ تو مقلد وہی بنتا ہے جو لپٹے اندر ایسی صلاحیت نہیں پاتا تو اس کے لئے فقة کی تصریحات لبس ہیں۔ پس چونکہ ہم مقلد ہیں تو اس سلسلہ میں فقہاء کی تصریحات ہی کافی سمجھنی چاہئے ورنہ ہماری حنفیت ختم ہو جلنے کی۔ سو ملاحظہ ہو صاحب بحر المأثر محقق العصر علامہ ابن سجیم تحریر فرماتے ہیں کہ دعا روزانگی جلتے۔ و قید بقولہ بعد الثالثة لانه لا یدعو بعد التسلیم كما فـ الخلاصة۔ (ص ۲۷۲ مصری)

(۷) :- علامہ صفت ر صاحب نے محیط سے نقل کیا ہے کہ جنازہ کے بعد دعا کرنا مکروہ ہے۔

ان الدعاء بعد صلوٰۃ الجنائزۃ مکروہ۔

(۸) :- حضرت ملا علی قاری مرقات شرح مشکوٰۃ میں تحریر فرماتے ہیں۔ و لا یدعو للہیت بعد صلوٰۃ الجنائزۃ لا منه ی شبہ المزیادة فـ صلاة الجنائزۃ (ص ۲۷۲)

(۹) :- مظاہر حق شرح مشکوٰۃ میں بھی تقریباً اہنی الفاظ سے جنازہ کے بعد دعا کرنے سے نکلتی کرتی ہے: "جنازے کی نماز کے بعد دعا روزانگی" کیونکہ یہ نماز جنازہ میں زیادت کے مشابہ

(۱۰) :- حادثی مالا بدمنہ میں ہے۔ و بعد تجیر چارم سلام گوید و بعد آں یسح دعا نخواند (ص ۹۵ جمی) واضح ہے کہ اصل حادثی مذکورہ مفتی محمد سعد اللہ صاحبؒ کے ہیں اور علامہ حافظ سید محمد عبد اللہ بلگہ امی اور فاضل اور حمد مفتی عنایت احمد صاحبؒ نے ان پر نظر ثانی فرمائی ہے۔ جیسا کہ ”مالا بدمنہ“ کے خاتمة الطبع سے ظاہر ہوتا ہے۔

(۱۱) :- فتاویٰ سعدیہ میں مفتی سعد اللہ صاحب مرحوم تحریر فرماتے ہیں : خالی از کراہت نیت زیر اکثر فقہاء بوجہ زیادت بودن بر امر مسنون منع میکنند۔ (تحقيق الدعا م ۳۹)

(۱۲) :- علامہ فہیام محقق العصر ابن بجیمؒ بحرا الرائق میں فرماتے ہیں کہ نماز جنازہ میں تجیر رابعہ کے بعد اور کچھ نہیں۔ جس کے عموم میں دعا بعد الجنازہ کاممتنی ہونا بھی آجائے گا، ملاحظہ ہو۔ و اشار بقوله و تسلیمیتین بعد الرابعة الى انه لا شئ بعدها

غیرہما۔ ص ۱۹۴ (۲۲)

(۱۳) :- مبسوط سرخی میں ہے : وفق ظاهر الروایۃ لیس بعد التکبیرۃ الرابعة دعاء سوی السلام۔ (ص ۶۲ (۲۲)

(۱۴) :- شرح نقاہ میں ملا علی قاریؒ نے بھی اسی کے قریب قریب الفاظ اس بارے میں نقل فرماتے ہیں۔

(۱۵ تا ۲۰) تحقیق الدعا بعد صلوٰۃ الجنازۃ کے مؤلف نے مزید کتب سے بھی دعا بعد الجنازہ کی ممانعت ذیل کے الفاظ میں نقل کی ہے ہم ایک کتاب کے الفاظ نقل کر کے دوسری کتب کے حوالے پر اکتفا کریں گے، جسے تفضیل مطلوب ہوا صلی رسالہ کی طرف مراجعت کرے۔ خلاصۃ الفتاویٰ میں ہے۔ ولا یقوم بالدعا بعد صلوٰۃ الجنازۃ خلاصۃ الفتاویٰ، فتاویٰ سراجیہ، شرح وقاریہ بر جندی قنه، جامع الموز، زاد الآثر۔

مجموعہ خانیہ میں ہے : دعا نخواند و فتویٰ بریں قول است۔ کذا فی المنهاج الواضح

للعلامة ابن المازہ ص ۱۹۶۔

مذکورہ بالا دلائل صریحہ سے صراحةً یہ امر محقق ہو چکا ہے کہ دعا بعد الجنازہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں ہے مدد صحابہؓ و تابعین میں بھی اس کا نشان نہیں ملتا۔ ائمہ مجتہدین نے بھی اجماعی طور پر نماز جنازہ کی جو کیفیت بتلائی ہے۔ اس میں یہ دعا موجود نہیں بلکہ اس سے بڑھ کر

یہ ہے کہ فقہاء نے اس دعا کی صراحت کر کے لئے مکروہ و ناجائز لکھا ہے۔ جیسا کہ مفصل بیان ہوا ہے پس ایک منصف مسلمان کے لئے تفصیل بالا کے پیش نظر یہ بات بالحل صاف ہو جاتی ہے کہ دعا بعد الجنازہ بدعت ہے اور اسے ترک کرنا ضروری ہے پس ان عربی عبارتوں کا جواب یعنی کی ضرورت نہیں رہتی جو بطور مغالطہ کسی صاحب نے اثبات دعا مذکور کے لئے استفتا میں تحریر کی ہیں مگر چونکہ وہ ان عبارتوں کو دلائل سمجھ رہا ہے اس لئے ان کا سرسری جائزہ لینا ضروری ہوا۔

مقصود سے قبل ایک مقدمہ ذہن نشین کر لینا ضروری ہے تاکہ فہم جواب میں سہولت ہو۔ وہ یہ ہے کہ دلیل مطلق سے کسی مخصوص دعویٰ کا ثابت کرنا درست نہیں نہ عقلاء نہ شرعاً، مثلاً دیکھئے کہ زید قتل کے جسم میں ماخوذ ہے، مقدمہ عدالت میں پیش ہوتا تو گواہ یہ گواہی نہیں دیتے کہ زید سے قتل کا جرم ہمارے سامنے سرزد ہوا ہے بلکہ ان کی گواہی صرف اتنی ہے کہ قتل کا وقوع ضرور ہوا ہے لیکن تعین قاتل سے ساکت ہیں۔ تو کیا ان کی گواہی سے زید پر قتل کی فرد جسم عائد کر دی جائے گی۔ دُنیا کے کسی عالمند کے نزدیک ایسا کہ نادرست نہ ہو گا کیونکہ دعویٰ مخصوص ہے اور گواہی مطلق ہے۔ پس دلیل مطلق سے دعویٰ خاص ثابت نہیں ہو سکے گا، شرعاً بھی یہی ہے کہ کسی امر کی فضیلت میں اگر کوئی لفظ مطلق دارد ہو تو اس نص مطلق سے امر مذکور کے کسی خاص موقع پر مستحب ہو جانے کا قول کرنا درست نہیں ہوتا۔ چنانچہ ملاحظہ ہو کہ ذکر اللہ کی عام حالت میں بہت سی فضیلیتیں دارد ہوتی ہیں لیکن کسی شخص کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ کسی مخصوص ذکر پر کسی مخصوص وقت میں خاص اجر و ثواب کا وعدہ ذکر کرے یا اس وقت خصوصی استحباب کا قائل ہو جائے۔

چنانچہ بحر الرائق میں ہے : لَمْ يَرِدْ بِهِ التَّحْفِيقُ بِعْدَ قَوْنِيَّةٍ وَلَا شَيْئًا دُونَهُ لَمْ يَكُنْ مُشْرُوْعًا مَالْمَ يَرِدْ بِهِ الْشَّرْعُ (صحیح البخاری)

اسی طرح مصانعہ کرنا عام حالات میں سُنت ہے مگر اس کے لئے کسی خاص وقت کی تخصیص کرنا درست نہیں سُنت ہونے کے وجود اس خاص محل میں بوجہ تخصیص کے بعد بن جائے گا۔ اور سُنیت مصانعہ کی دلیل مطلق سے تخصیص مذکور پر استدلال کرنا باطل ہو گا۔ چنانچہ بعض لوگوں میں نمازوں کے بعد مصانعہ کرنے کا رواج پڑ گیا تھا مگر فقہاء

نے اس مخصوص مصافحة کو دلیل مطلق کے تحت داخل نہ مانتے ہوئے اسے بدعت قرار دیا ہے اور ناجائز تھہرا�ا ہے۔

اسی طرح بعض لوگوں نے ایک نماز صلاة الرغائب کے نام سے ایجاد کی تھی۔ مگر فقہاء نے لوگوں کو اس سے بڑی سختی کے ساتھ منع فرمایا اور نماز کے فضائل میں وارد ہونے والی مطلق احادیث کے تحت اس نماز کو داخل نہیں سمجھا، بلکہ اس کے واضح کو ملعون قرار دیا ہے۔

علامہ شامي تحریر فرماتے ہیں:

وقد صرخ بعض علمائنا وغيرهم بکراهة المصادفة المعتادة  
عقب الصلوٰة مع ان المصادفة سنة وما ذاك الا لكونها لم تؤثر  
في خصوص هذا الموضع فالمواظبة عليها توهم العوام بما فيها  
سنة فيه ولذا منعوا عن الاجتماع لصلاة الرغائب التي احدثها  
بعض المتعبدين لامتها لم تؤثر على هذه الكيفية في تلك  
الليل المخصوصة وان كانت الصلوٰة هي خير موصنوع <sup>الله</sup>  
پس جب یہ دعویٰ محقق ہو گیا کہ دلیل مطلق سے دعویٰ خاص پر استدلال کرنا باطل ہے  
تو اس سے یہ امر بھی بخوبی واضح ہو گیا کہ دعا بعد الجنائزہ کے اثبات کے لئے کسی ایسی حدیث  
یا آیت سے استدلال کرنا ہرگز صحیح نہیں ہے جو آیت یا حدیث یا مطلق دعا کی فضیلت میں وارد  
ہوئی ہو کیونکہ دعویٰ دعا تے مخصوص کا ہے اور دلیل مطلق دعا کے بارے میں وارد ہوئی ہے۔  
 واضح ہے کہ استفتار میں مذکورہ اکثر دلائل ایسے ہی ہیں پس یہ مفید دعا نہیں ہوں گے۔ مگر  
تحریر کشیدہ اپنی نادانی سے ان کو دلائل سمجھ رہا ہے۔ یہ صرف ان کا قصور نہیں بلکہ جو شخص بھی  
بدعت کو سنت بنانے کی ناکام کوشش کرے گا اُسے یہی کچھ کہنا پڑے گا۔ چنانچہ رسالہ  
”اَيْذَانُ الْأَجْرِ فِي السَّادِينِ عَلَى الْقَبْرِ“ دیکھ لیا جائے، اس اجمالی جواب  
کے بعد اب ہم عبارات مذکورہ کا تفصیلی جواب دیتے ہیں۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. ( واضح رہے کہ اختصار کے  
پیش نظر جواب میں دلیل کا اعادہ نہیں کیا گیا بلکہ دلیل کا نمبر ذکر کر کے جواب لکھا گیا ہے۔

دلیل نمبر ۱: محض دھوکہ یا خود فتنی ہے ان آثار کو مقصد سے قطعاً کوئی تعلق نہیں،

اہم سرخی ۱ اس مسئلہ کو بیان فرمائے ہیں کہ جب ایک دفعہ نمازِ جنازہ پڑھی جا چکی ہو تو بعد میں آپ والوں کو اعادہ کا حق حاصل نہیں۔ جبکہ یہ غیر ولی ہوں۔ یہ حنفیہ کے نزدیک ہے، بلکہ ایام شافعیہ اعادہ کے قابل ہیں تو اہم سرخی ۲ نے حنفیہ کے مسلک کی تائید میں آثارِ مذکورہ کو پیش کیا ہے کہ دیکھو ان حضرات نے جنازہ کا اعادہ نہیں کیا بلکہ صرف دُعا کرنے پر اكتفاء کیا۔ جبکہ نمازِ جنازہ میں یہ حضراتِ شرکت نہ کر سکتے تھے۔ تو اس سے یہ کہے ثابت ہو گیا کہ جو لوگ نمازِ جنازہ پڑھیں وہ جنازہ کے اختتام پر اسی اجتماعی حالت میں دُعا بھی مانگا کریں۔ نیز ان آثار میں یہ بھی مذکور نہیں کہ یہ حضرات نماز ہو چکنے کے کتنی دیر بعد میں پہنچے تھے۔ تقریباً دس سو منٹ، بیس سو منٹ، گھنٹہ، آدھ گھنٹہ، بلکہ آثار اس سے بھی ساکت ہیں کہ ان حضرات کی تشریف آوری جنازہ کی موجودگی میں ہوتی یاد فن کے بعد؟ تو ان کی دُعا سے جس کے باارے میں کچھ معلوم نہیں کہ نمازِ جنازہ کے متصل بعد ہوتی یا کب ہوتی؟

نمازِ جنازہ کے متصل بعد میں کی جانے والی دُعا کے اثبات پر استدلال کیونکہ صحیح ہو گا؛ پس ان حضرات کے دُعا کرنے سے دُعا بعد اجنازہ ثابت کرنا محض لغو ہے ان آثار کا حاصل صرف اتنا ہے کہ اگر کسی شخص سے جنازہ فوت ہو جائے تو وہ جس وقت بھی قبرستان یا جنازہ گاہ میں پہنچے تو دیے ہی مالوں ہو کر نہ لوت جائے بلکہ اپنے طور پر مردہ کے لئے دُعا تے مغفرت کر دے، اس سے بھی مردہ کی حق رسی ہو جائے گی، کیونکہ نمازِ جنازہ کی حقیقت بھی دُعا تے مغفرت ہی ہے لیکن اس کے لئے بھر مخصوص شرائط ہیں۔ جن کی عدم موجودگی میں یہ صحیح نہیں ہوتی اور نفس دُعا مانگنے کے لئے اجتماعیت وغیرہ کی شرط نہیں۔

انفرادی طور پر جب بھی چاہے دُعا مانگ سکتا ہے۔ (یاد رہے کہ اس انفرادی دُعا مانگنے کے ہم بھی مخالف نہیں۔) توجہ کسی شخص سے مخصوص دُعا تے مغفرت یعنی نمازِ جنازہ فوت ہو جائے اور اس کا اعادہ بھی ممکن نہ ہو تو صرف دُعا تے مغفرت ہی کر دینا چاہیے۔ اس میں تو کسی کی تخصیص نہیں نہ ہی کسی وقت کی قید یہی مطلب ہے جملے کا کہ ان سبقتوں بالصلوٰۃ علیہ خلا تسبقوں بالدعائے۔ کہ اگر نمازِ جنازہ میں تم مجھ سے بازی لے گئے ہو کہ تم نے پڑھلی اور میں شامل نہ ہو سکا۔ اور اس کا اعادہ بھی ممکن نہیں، تو نفس دُعا تے مغفرت تو کوئی ایسی چیز نہیں جو تمہارے ساتھ مخصوص ہو کہ تم کسکو اور میں نہ کر سکوں بلکہ

یہ تو تم بھی کر سکتے ہو اور میں بھی کر سکتا ہے ہوں۔ لہذا تم اس دُعا میں مجھ سے بازی نہیں لے جا سکو گے، اگر کہا جاوے کے سبقت مقصونی ہے فعل طرفین کو توجہ بھے کہ پھر سبقتمونی بالصلوٰۃ علیہ میں بھی سبقت اسی کی متفاصلی ہو گی جس سے حضرت عبداللہ بن سلام کا جنازہ پڑھنا بھی ثابت ہو جائے گا حالانکہ یہ خلاف واقعہ ہے۔

**جواب نمبر ۲:** اگر آثار مذکورہ مفید دُعا ہوتے تو کم از کم امام سرخسی بھی اس کے قائل ہوتے کہ جنازہ کی نماز کے بعد دُعاء مانگی جلتے، حالانکہ آپ نے بھی دیکھ رکھا اور فقہاء کی طرح نماز جنازہ کے بعد دُعاء کا ذکر نہیں کیا، ملاحظہ ہو۔

وَيَسْلِمُ مُسْلِمِيْتَ بَعْدَ الرَّابِعَةِ وَلَا تَنْهَى جَاءَ إِذَا وَانْتَخَلَ  
وَذَالِكَ بِالسَّلَامِ الْمُتَّقِيْلِ اَنْ قَالَ فَانْ كَبِراً لِمَامَ خَمْسَاً (ص ۲۷۶)

دیکھئے نماز جنازہ مسلیمیتین تک بستلا کر دوسرا مسئلہ شروع کر دیا، بعد میں دعا، مذکورہ ہوتی تو یقیناً بیان فرماتے کیونکہ محل بیان ہے۔ چنانچہ دیکھئے صلوٰۃ کسوف میں نماز کے بعد دُعا دار دھے تو سب فقہاء نماز میں اختتام پڑھا کا ذکر فرماتے ہیں ہدایہ میں ہے۔

وَيَدْعُو بَعْدَ هَا حَتَّى تَنْجَلِي الشَّمْسُ (ص ۱۵۶-۱۵۷)

صلوٰۃ خمسہ کے بعد دُعا ہے فقہاء اُسے بیان فرماتے ہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ نماز جنازہ کے بعد دُعا ثابت ہو اور فقہاء بیان نہ فرمائیں۔

**جواب دلیل نمبر ۲:** دلیل نمبر ۲ سے وجہ استدلال سمجھدیں نہیں آئی کہ افسوس ہے کہ شوق احتجاد میں ضروری امور کو بھی بیان نہیں کیا۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت سے اکٹنے والے یقیناً جہنم میں جائیں گے لیکن ان کو مُدعا سے کیا تعلق ہے؟ اللہ کی عبادت اور نیکی کرنے والے یقیناً اُمیدوار فلاح و کامیابی ہیں۔ مگر دُعا بعد الجنازہ اس سے کیسے ثابت ہوئی؟ دعویٰ کچھ اور دلیل کچھ۔ سوال از آسمان جواب از رسمان۔ اگر ایسی ہی عمومی لفظوں سے مُدعا ثابت ہو سکتا ہے تو اگر کوئی شخص یہ دعویٰ کرے کہ ہر نماز کے بعد دوسری تہہ کامہ شریف پڑھنا ضروری ہے، کیونکہ یہ بھی عبادت اور نیکی ہے اور نیکی عبادت کرنا پُر فرض قرآنی ہے لہذا یہ کامہ شریف بھی ہر نماز کے بعد پڑھنا فرض ہے اور جو

شخص اُسے تسلیم نہ کرے وہ جہنمی ہے کیونکہ یہ عبادت ہے اور عبادت سے تحریر کرنے والے جہنم میں داخل ہوں گے تو شخص مذکور کے استدلال مذکور کا کیا جواب ہو گا؟  
جو جواب اس کا ہوگا وہی جواب اس کا ہے جو ان لفظوں سے دعا بعد الجنازہ کا مثبت ہے۔ اگر جہلاء کے لئے اسٹدالات کی اجازت دے دی جاتے تو شریعت کا پورا نظام درستہم برہم ہو جائے گا ہر وظیفہ بالقوہ فرض ہو گا۔ جتنی نمازوں کو مزید چاہو فرض بنالو۔ جتنے روزوں کا اضافہ کر لو۔

پس ایسی عمومی نصوص سے دعا بعد الجنازہ کو ثابت کرنا ہرگز درست نہیں بلکہ ایسی آیت یا حدیث سے اثبات ہونا چاہئیے جس میں یہ تصریح ہو کہ نمازِ جنازہ کے بعد دُعاء مانگی جاتے دغیرہ مطلق فضائل دُعاء کی نصوص سے مُدعا کو کوئی تعلق نہیں۔

**جواب دلیل نمبر ۳-۵:** بفرض صحتِ احادیث ان سے مطلقاً دعا کی فضیلت ظاہر ہو رہی ہے اور پہلے سم پہ بالحقیقت ثابت کر جائے

ہیں کہ ایسی مطلق احادیث سے مخصوص دعا کے اثبات کے لئے استدلال باطل ہے فلیراجع، دعا رہبہت فضیلت رکھتی ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ اُسے جس عبادت کا چاہیں جزو بنا دیں اور جس مقام پر چاہیں امت کے ذمہ اس کا نالگنا فرض و واجب یا سُنّت و مُتَحَبَّ، قرار دیا جائے۔ مثلاً دیکھئے نماز کی احادیث میں بہت فضیلت وارد ہوتی ہے مگر ان فضائل کے پیش نظر کسی مجدد کے لئے اسکی اجازت نہیں کہ وہ یہ کہہ دے کہ مثلاً ظہر کی سُنّن قبلیہ سے پہلے دور کعت پڑھنا سُنّت ہے اور اُسے امت کے ذمہ عملًا لازم قرار دے۔ یاد رکھئے عمل خاص کی مشرعیت واستحباب کے لئے لفظ خاص کا وارد ہونا ضروری ہے۔ امام ابن دقیق العین فرماتے ہیں :

الاتری ابنت عمر قال فصلوة الصبح ائتها بدعة لامنة  
لم يثبت عندها دلیل ولم يراد راجها تحت عمومات الصلوة  
لتخصيصها بالوقت المخصوص وكذا الملك قال فالقنوت كان  
يفعله الناس في عصر لا انه بدعة ولم يراد راجحة تحت  
عمومات الدعاء الخـ (احکام الاحکام ص ٥٢)

پس اثباتِ دعا مذکور کے لئے کوئی ایسی حدیث سپشیں کی جاوے جس میں بالصریح مذکور ہو کر نماز جنازہ کے بعد کی دعا کی جاوے۔

**جواب دلیل نمبر ۶ :** اس حدیث میں لفظ صلوٰۃ مطلق ہے اور مطلق کا استعمال ہوا کرتا ہے۔ والمطلق اذا اطلق يراد به الفرد الكامل — قاعدة کلیہ ہے اور صلوٰۃ کافر دکامن صلوٰۃ مکتوٰب ہے پس حدیث میں صلوٰۃ سے مراد یہی صلوٰۃ مکتوٰب ہو گی تو حدیث کا مطلب یہ ہو گا کہ فرض نماز کے بعد دُعا کی جاتے کیونکہ محل اجابتِ دعا ہے۔ جیسا کہ دُوسری احادیث میں وارد ہے۔

عَنْ أَبِي إِمَامَةَ قَالَ قَيْلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي الدُّعَاءُ اسْمِعْ قَالَ جُوفُ  
اللَّيلِ الْأَخْرُوِ وَبِالصَّلواتِ الْمَكْتُوبَاتِ - (مشکوٰۃ ص۹)

پس اس حدیث سے دُعا بعد الجنازہ کا اثبات غلط ہے حدیث مذکور بیہقی میں مل نہ سکی اس لئے سند کی تحقیق نہ ہو سکی۔ اگر مکمل تحقیق مطلوب ہو تو حوالہ بقید صفو و سطر دیا جائے۔

**جواب دلیل نمبر ۷ :** یہ تفسیر کس شارح سے منقول ہے جب تفسیر من گھڑت ہے بتایا جائے کہ تو یہ جوت نہیں اور متنِ حدیث سے دُعا ثابت نہیں ہوتا اس حدیث سے استدلال کرنا غلط ہوا حدیث کا مطلب یہ ہے کہ جب تم نمازِ جنازہ پڑھو، تو بیت کے لئے اخلاص سے دعا کرو، کذا ترجم صاحبِ حظاہر حق خلیواجع یعنی وہی دُعا جو نمازِ جنازہ میں پڑھی جاتی ہے۔ الدعا پر الف لام کا دخول معہودیت دعا کی طرف مشعر ہے اور معہود دعا صرف وہی ہے جو تیسرا تبکیر کے بعد پڑھی جاتی ہے جنازہ کے بعد والی دُعا تو شرعاً ثابت ہی نہیں تو معہود کہاں سے ہو گی بلکہ ائمہ مجتہدین اور فقہاء عظام نے تو اسے مکروہ لکھا ہے اور یہ دُعا مانگنے سے منع کیا ہے۔

پس دعا بعد الجنازہ اس "الدعا" کا مصدق ہرگز نہیں بن سکتی بلکہ وہی دُعا مراد ہے جو معہود فی الشرع اور تمام ائمہ کے نزدیک مشرع ہے۔

نمبر ۸:- اگر حدیث کی وہی تفسیر صحیح ہوئی جو سوال میں مذکور ہے تو کوئی وجہ نہیں کہ فقہاء کرام اس کا

استحباب منقول نہیں بلکہ اسے مکروہ قرار دے رہے ہیں۔ فاکے مقتضی تعقیب بلا تلاخی ہوئے سے استدلال صحیح نہیں کیونکہ یہ لازم نہیں۔ دیکھئے ارشاد باری اذا قتتم المصلوة فاعسلوا الخ راسی طرح اذا قات القرآن فاستعد بالله۔ الا پس حدیث کی تفسیر مذکور علطاً ہے۔

**نمبر ۲:** سُنن البھری للبھرقی میں کتاب الجنائز باب الدعاء فی صلوٰۃ الجنائز ص ۲ ج ۳ کے تحت اس حدیث اذا صلیتم علٰی المیت - الخ — کو نقل کیا گیا ہے اس سے معلوم ہوا کہ حضرات محدثین کے نزدیک بھی الدعا سے مراد وہی دُعاء ہے جو نمازِ جنازہ کے اندر پڑھی جاتی ہے۔ نیز ملا علی قاریؒ نے ابن ملک سے اس حدیث کی یہ تاویل ذکر کی ہے۔ وَيَكْنَى إِنْتَ يَكُونُ مَعْنَاهُ أَجْعَلُوا لَهُ الدُّعَاء خَاصًا فِي الْقَلْبِ وَإِنْ كَانَ عَامًا فِي الْمَفْظُوْلِ الخ —

اور ظاہر ہے کہ تاویل مذکور کی ضرورت اس لئے پشیں آتی کہ جنازہ کے اندر پڑھی جانے والی دعا کے الفاظ عام ہیں جو سب سلمانوں کو شامل ہیں اور حدیث کے ظاہری الفاظ مقتضی خصوص ہیں۔ پس تاویل سے دونوں کو جمع کر دیا تو اس سے بھی ظاہر ہوا کہ شرح حدیث کے نزدیک بھی الدعا سے مراد نمازِ جنازہ میں مانگی جائیوالی دُعاء ہے ورنہ تاویل شرح لغو ہوگی۔

**جواب دلیل نمبر ۸:** احکام میں جو ہوتے ہوں گے اسے اس استدلال ساقط ہے۔

اب رایم البھری نہایت ضعیف اور منکراً لحدیث ہے۔ امام بخاریؒ اور رضائیؒ اسے منکراً لحدیث ٹھہرتے ہیں وغیرہ۔ (تہذیب التہذیب بحوالہ مہماج ص ۱۴۵ ج ۱)

ثانیاً یہ ہے کہ اس حدیث میں یہ کہاں مذکور ہے کہ آپ نے سلام پھرنا کے بعد دُعاء مانگی جو مفید دُعاء ہے۔ بلکہ ظاہر حدیث تو یہ ہے کہ چوتھی تبحیر کے بعد سلام سے قبل دُعاء مانگی جیسا کہ بعض شریخ احناف بھی اس کے قائل ہیں۔ پس اس حدیث سے استدلال کہ ناجائز محسن ہے۔ صاحب مہماج الواضح نے علامہ نوویؒ کی اذکار سے یہی روایت نقل کی ہے جس میں تصریح ہے کہ یہ دُعاء قبل از سلام تھی اس کے آخری الفاظ یہ ہیں :

ثُمَّ سَلَّمَ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شَمَالِهِ (ص ۲۰۲)

**جواب دلیل نمبر ۹:** یخفی علی اهل الفن پس روایت مذکورہ احکام کے بارے میں جو گت نہیں بن سکتی (۱) : نیز ابراہیم حلیہ کبیری ص ۲۵ میں روایت ہذا کو نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں۔ علی ان طرقوں منعیۃ فما فی المغازی مرسل الخ پس جب حدیث مذکور مرسل ناقابلِ احتجاج ٹھہری تو اس سے استدلال کرنا کیمے درست ہو گا۔ فتح القدیر میں بھی محقق ابن الہمام نے اسے مرسل قرار دیا ہے تقریباً یہی الفاظ ہیں تیر جواب یہ ہے داؤ مطلق جمع کے لئے ہوتی ہے۔ پس الفاظِ حدیث سے دعا کا جنازہ کے بعد متصل ہونا ہرگز ثابت نہ ہو گا۔ لہذا اس سے استدلال کرنا باطل ہو گا۔ اگر عطف تفسیری شما جاوے توحیدیت سے قواعد کے لحاظ سے صرف اتنی بات معلوم ہوتی ہے۔ اپنے دعا، بھی فرمائی اور نمازِ جنازہ پڑھا لیکن تقدیمِ تاخیر سے حدیث ساکت ہے پس مفید دعا نہیں اور ظاہر تو یہی ہے عطف تفسیری مان لیا جاوے تاکہ دوسری احادیث کے ساتھ منطبق ہو جائے  
واللہ اعلم۔

**جواب دلیل نمبر ۱۰:** جنازہ گاہ میں پہنچے اور دعا کر کے واپس تشریف لے لئے تو اس سے دعا بعد الجنازہ کیسے ثابت ہوئی۔ آپ تو نمازِ جنازہ میں شام ۱۴، ۱۵ نہیں، ہو سکے تو ان کے دعا مانگنے سے استدلال کرنا کیسے صحیح ہے۔ ہاں جو لوگ جنازہ پڑھچکے تھے انہوں نے اگر فوراً دعا مانگی ہوتی تو استدلال صحیح بن سکتا تھا۔ مگر ان کا دعا مانگنا منقول نہیں لحاصل۔ جنہوں نے جنازہ پڑھا، انہوں نے دعا نہیں مانگی اور جنہوں نے دعا مانگی انہوں نے نمازِ جنازہ نہیں پڑھی۔ پس آپ کے استدلال باطل کیا صورت معلوم ہوتی ہے کہ سائل کے نزدیک صرف عربی عبارت ہی نقل کر دینا پہنچے دعویٰ کی دلیل بن سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے جس حدیث میں دعا کا لفظ دیکھتے ہیں جھٹ آس کو اپنے دعویٰ کی دلیل بنا لیتے ہیں۔ ایسے جاہل کا جواب دینا بھی محض افتاء وقت ہے مگر کیا کیا جاوے چہالت کی حکمرانی ہے، لوگ ایسے غیر متعلق مضامین کو دلائل سمجھنے لگتے ہیں۔ انکی رعایت سے لکھنا پڑتا ہے۔

اب دلائل مذکورہ ازنمبر ۱۵ پر مگر نظر ڈالیتے اور بتائیتے کہ ان میں سے کون سی عبارت

ایسی ہے جس سے دعا بعد الجنازہ کا ثبوت ہوتا ہو۔ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل ہو یا آپ نے یہ ارشاد فرمایا ہو۔ نمازِ جنازہ ختم کر کے دعا مانگا کر دیا کسی صحابیؓ نے جنازہ کے بعد دعا مانگی ہوا در آپ نے اس پر تکیر نہ فرمایا ہو۔ آخر عبارت مذکورہ کو مدعی سے کیا تعلق۔ اگر ان کے عموم سے تسلیک کیا گیا ہے تو ان کا باطل ہونا بالتفصیل پہلے گز رُچکا۔ اعادہ کی حاجت نہیں۔ اگر یہ عبارات دعا، بعد الجنازہ کی مثبت ہیں تو دعا قبل الجنازہ کی بھی مثبت ہیں۔

نیز ایک ہی دفعہ کے لئے مثبت نہیں بلکہ بیٹیوں دفعہ کے لئے مثبت بن سکتی ہے۔ تو بعد الجنازہ ہی کیوں دعا کی جاتی ہے۔ قبل از جنازہ بھی اجتماعی طور پر کرنی چاہئے نیز ایک ہی دفعہ پر اکتفا کر کہ نادرست نہیں۔ جب استغفار عند المیت افضل ٹھہر ا تو افضلیت زیادہ سے زیادہ حاصل کرنی چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نہم سلیم نصیب فرمادے۔ آمین!

جواب نمبر ۱: لیل میرا اقرأة فاتحة بقصد تبرک سے جواز دعا بعد الجنازہ کیے ثابت ہوا۔ خواہ القراءات مذکورہ بعد الجنازہ ہی کیوں ہمیز جب یہ احتمال ہے کہ قراءت فاتحة قبل از نمازِ جنازہ ہوئی ہو جیا کہ مصرح ہے۔ تو اس سے استدلال کیوں کر صحیح ہوگا اس لئے کہ اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال استدلال تو اس صورت میں درست ہو سکتا ہے کہ جب یہ شق معین ہو کہ قراءۃ مذکورہ نمازِ جنازہ کے بعد متصل ہوئی۔ یہ بھی ارخائے عنان کے طور پر ہے۔ ورنہ اصل تو یہ ہے حدیث مذکور کو ہمارے مدعی سے قطعاً کوئی تعلق نہیں۔

جواب نمبر ۲: یہ حدیث ضعیف ہے امام ترمذیؓ فرماتے ہیں کہ اسکی اسناد قوی نہیں۔ حدیث ابن عباسؓ اسناداً لیس بذالک القوی ابراہیم بن عثمان ہو ابو شیبہ المواہب۔ منکر الحدیث ص ۱۳۲ ج ۱، مطبع بحیدی احکام میں حدیث مذکورہ سے استدلال درست نہیں۔ امام ترمذیؓ کے الفاظ یہ ہیں:

حدیث ابن عباسؓ اسناداً لیس بذالک القوی ابراہیم بن عثمان ہو ابو شیبہ المواہب۔

جواب نمبر ۳: مجموعہ خانی ہمارا پاس اور مدرسہ کے کتب خانے میں موجود نہیں کہ اسکی اصل عبارت کو دیکھ لیا جاتا کہ اس میں کیا لکھا ہے۔ ہمیں حوالہ مذکور کی صحت میں شبہ ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ علامہ صفت الدین صاحب لکھڑوی نے سہیاج الواضح میں ص ۱۹۶ میں مجموعہ خانی سے دعا، بعد الجنازہ کی ممانعت پر فتویٰ نقل کیا ہے۔ چنانچہ ملاحظہ ہو۔ ان کی اصل عبارت یہ ہے

اور فقہ کی مشہور کتاب مجموعہ خانی میں ہے :

"دعا ر سخواند و فتوی برس قول است۔" (مجموعہ خانی قلمی ص ۲۹۰)

پس جب تک یہ محقق نہ ہو جائے کہ اصل میں صحیح عبارت کون سی ہے تب تک فیصلہ مشکل ہے۔ البتہ دوسرے فقہاء کی تصریحات جو عدم جوازِ دعا مذکور کے بارہ میں ہم پہلے نقل کر چکے ہیں ان کے پیش نظر صحیح عبارت وہی معلوم ہوتی ہے جو مہماج الواضح میں نقل کی گئی ہے۔ اگرچہ ان عبارات میں یہ تصریح نہیں کہ فتوی عدم جوازِ دعا مذکور پر ہے لیکن فقہاء کے جم غیر کا دعا بعد الجنازہ کے عدم جواز کو نقل کرنا یہ خود اس پر دال ہے کہ معمول ہے اور مفتی ابھی قول ہے بلکہ فقہاء کے ہاں اس کے مقابلہ میں سرے سے کوئی دوسرا قول موجود ہی نہیں ہے۔ تو اس کے مفتی ابھونے کا کیا ممکنی؟ پس درست وہی عبارت ہے جو مہماج الواضح میں منقول ہے۔ واللہ اعلم۔

اور اگر بالفرض یہ امر پایہ ثبوت تک پہنچ جائے کہ صحیح عبارت دعا ر سخواند ہے تو بھی یہ عبارت جو ہے بن سکتی۔ کیونکہ کتب فقہ کا معتد بہاذ خیرہ جواہل علم کے مابین متداول ہے ہمارے پاس موجود ہے اس میں تصریحات موجود ہیں کہ لا یدعو ان الدعاء بعد صلاۃ الجنازة مکروہ۔ وغیرہ وغیرہ اور اس کے مقابلہ میں دعا ہے مذکور کے استحباب یا سُنیت کا سرے سے کوئی قول ہی موجود نہیں۔ تو اس صورت میں صرف صاحب مجموعہ خانی کے یہ بخیر کرنے سے کہ سخواند۔ دیگر فقہاء کی تصریحات سے آنکھیں بند کر لینا کیسے درست ہے۔ نیز تمام فقہاء کی تصریحات کے علی الرعنم صرف مجموعہ خانی کوئی ایسی کتاب نہیں جسے حفیہ کے متون معتبرہ اور شروح متداول نیز کتب فتاویٰ کے ہم پڑھ قرار دیا جاسکے، پس اس کا کوئی نقل قابل قبول نہیں ہے۔ جو کتب مشہورہ متداولہ کے خلاف ہو۔

**جواب دلیل نمبر ۱۸:** نہ رالغالق مدرسہ کے کتب خانہ میں موجود نہیں۔ اور فتاویٰ نظامیہ کسی غیر معروف شخص کا ہے اس کے علم و دیانت کے بارہ میں ہمیں تحقیق نہیں کہ وہ کس پایہ کے ہیں لہذا نقل حوالہ مذکور پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا۔ تاویلیک اصل کتاب کو نہ دیکھ لیا جائے۔ بشرط ثبوت اس کا محمل ہمارے نزدیک انزادی دعا ر ہے تاکہ دوسرے فقہاء کی تصریحات کے ساتھ اس کا تعارض نہ ہو۔

تفصیل بالا سے یہ واضح ہو گیا کہ استفسار مذکورہ کی عبارت میں سے صرف ایک دو عبارتیں ایسی ہیں جن سے دعا، بعد المجازہ کے جواز کا شعبہ ہو سکتا تھا۔ جن کا بحمدہ تعالیٰ شافی جواب دیا جا چکا ہے۔ باقی عبارات کو متنازعہ فیہ دعا سے قطعاً کوئی تعلق نہیں۔ محض عوام کی جہالت سے فائدہ اٹھانے کے لئے انہیں استفسار میں درج کیا گیا۔ مگر جیسا کچھ تھا ان کا جواب تحریر ہو چکا۔ اور اس کے مقابلہ میں دعاۓ متنازعہ فیہ کے عدم جواز میں ۲۱ دلائل سپسیں کئے گئے جو ایک منصف مسلمان کے لئے کافی ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل موجود ہے کہ یہ دعا آپ نے نہیں فرمائی۔ حضرات صحابہؓ نے یہ دعا نہیں کی ائمہ اربعہ سے اس کا ثبوت نہیں۔ مذاہب اربعہ کی رفتہ اس سے خالی ہی نہیں بلکہ اس دعا کی ممانعت اور اسکی کراہت کے بارے میں تصریح ہیں۔ تو کیا یہ ایک مسلمان کے لئے کافی نہیں، واللہ کافی ہے پس سب اہل اسلام پر لازم ہے کہ اس طریقہ سنت کو اپنائیں اور اسی کو اپنا معاملہ بنائیں اور اس کے مقابلے میں جو سلام پھیرنے کے بعد دعاۓ ملنے کی پیدعتِ رواج پکڑ گئی ہے اُسے ملنے کی کوشش کریں۔ اس زمانے فادیں سنت نبویہ علی صاحبہ الصلوٰۃ والتحیۃ پر مصبوطی سے قائم رہنا اجر عظیم رکھتا ہے۔ فرمان نبوی ہے:

من تمسک بِسُنْتِي عَنْ فَسادِ أُمَّتِي فِلَهُ أَجْرٌ مَأْتُ شَهِيدٌ۔ وَ

كَمَا قَالَ وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ - فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ،

الجواب صصح ، بندہ عبدالستار عفی عنہ نائب مفتی خیرالمدارس مлан

خیر محمد ہبتم خیرالمدارس ملان ، الجواب صصح ،

عبداللہ غفرلہ مفتی خیرالمدارس ملان

**حاشیہ نمبرا :** مطلب یہ ہے کہ اگر "ف" کے مقتضی تعقیب ہونے کی وجہ تو میت کے لئے اخلاص سے دعا کرو۔ تو یہی "ف" اس آیت میں بھی موجود ہے۔ اذا قمتُ الْبَلَاغَ فَاعْسُلُوا وَجْهَكُمْ - تو آپ کے قول کے مطابق ترجمہ یہ ہونا چاہئیے۔ کہ جب تم کھڑے ہو چکو نماز کے لئے تو اس وقت وضو کرو۔ نیز اس

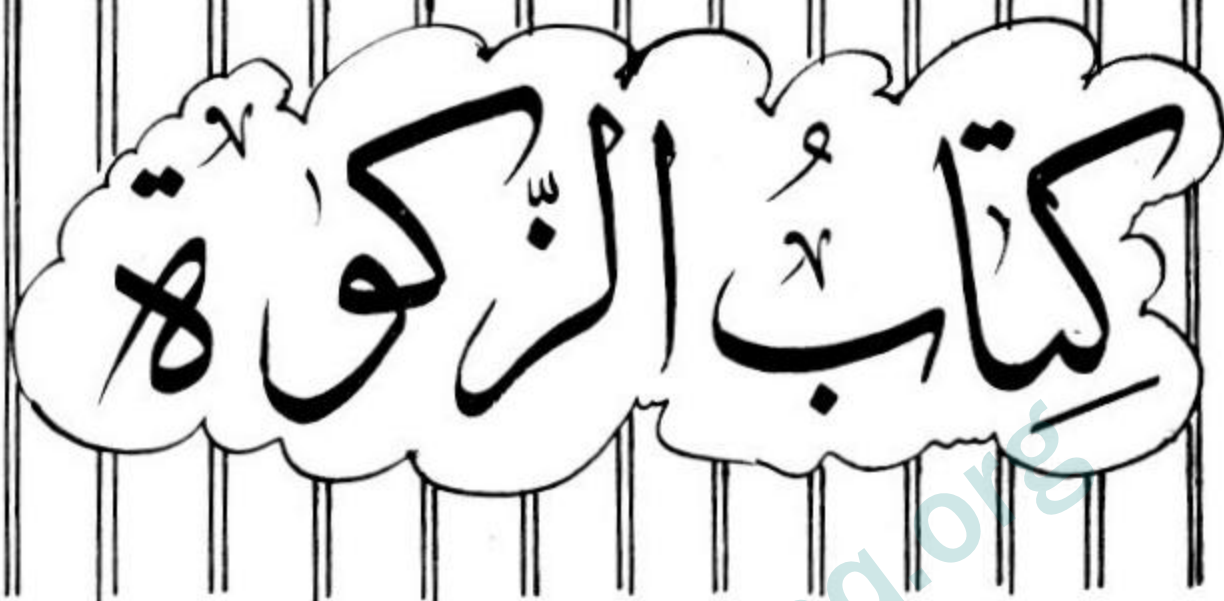
آیت میں بھی ولیٰ ف ” موجود ہے۔ اذا قرأت القرآن فاستعد بادلہ تو اس کا ترجمہ یہ ہونا چاہئے کہ جب تم قرآن پڑھنے سے فارغ ہو چکو تو اللہ کی پناہ پکڑو اور اسی طرح و اذا سألت موسى - کا ترجمہ ایسے ہونا چاہئے کہ تم ان سے کوئی چیز مانگ چکو تو ان سے پس پردا مانگو۔ وغیرہ وغیرہ۔ اور ظاہر ہے کہ یہ سب تراجم غلط اور خلاف مقصد ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ ”ف“ کو تعقیب مذکور لازم نہیں۔ اور اگر کوئی تاویل ان آیات کے ترجمہ کے لئے کی جاتی ہے تو وہی تاویل اس حدیث میں بھی پھر کی جائے گی۔

**حاشیہ نمبر ۳** کبھی فرقی مخالف کی طرف سے امام فضلی کا قول لا باس بہ طور حاشیہ نمبر ۳ دلیل کے پیش کیا جاتا ہے۔ اس کا جواب بھی دیا جاتا ہے اولاً اس کا جواب یہ ہے کہ لا باس بہ کے معنی یہ نہیں کہ دعا بعد الجنازہ سُنت یا مستحب ہے بلکہ یہ ہیں کہ اس میں کراہیت تنزیہ ہی ہے اگرچہ جواز ہو اور مکروہ تنزیہ بھی قابلِ ترک ہی ہے اگرچہ واجب الترک نہ ہو۔ پس اس سے بھی ترک دعا کا اولیٰ ہونا مہنوم ہوا، نہ کہ دعا کا اولیٰ ہونا۔

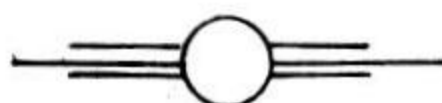
ثانیاً یہ ہے کہ امام فضلی کا یہ قول تمام فقہاء کے سامنے تھا مگر اس کے باوجود پھر انہوں نے اس دعا کی ممانعت یا کراہیت کی تصریح کی ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک امام فضلی کا یہ قول قابل اعتماد اور لائق عمل نہیں۔ بلکہ مرجوح اور ناقابلِ التفات ہے یہی وجہ ہے کہ اکثر فقہاء نے اس قول کو اپنی کتابوں میں نقل کرنے تک سے احتراز کیا ہے پس ایسا قول ہرگز جوت نہیں بن سکتا۔

ثالثاً یہ ہے کہ ممکن ہے کہ امام فضلی کے زمانہ کے اندر دعا بعد الجنازہ کے بارے میں عوام اس بہالت میں مبتلا رہوں جس جمل مركب میں آج محل کے لوگ مبتلا ہیں کہ اسے ضروری سمجھتے ہیں اور تارک پر تکیر شدید کرتے ہیں۔ اور ان کے زمانہ میں پہنچنے طور پر کوئی شخص دعا کرے یا زکرے کوئی تعریض نہیں کرتا تھا۔ تو ایسے حالات میں آپ نے لا باس بہ فرمایا ہو۔ واللہ اعلم۔

مپنڈار سعدی ک راہ صفا  
تو ان رفت جز پئے مصطفیٰ



إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَمَلِينَ  
عَلَيْهَا وَالْمُؤْلَفَةُ قَلْوَبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَرَمِينَ  
وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ طَفْرِيَّة  
مِنْ أَنَّ اللَّهَ طَوَّا اللَّهَ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ ۝ (سُورَةُ تُوبَة)



خَيْرُ الْفَتاوَىٰ

(جَلْدُ سُومٍ)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## اصلام کاظم ربویت

عبد جاہلیت میں غریب پروری کا کوئی نظام تو کجا زیر دستوں، کمزوروں کو انہیں سمجھا جاتا تھا۔ ہر قوم کی بیگاران سے لی جاتی تھی اور ان کی مزدوری بھی ادا نہیں کی جاتی تھی۔

قرآن کریم نے اللہ تعالیٰ کا ابتدائی تعارف ہی اللہ تعالیٰ کی ربویت عامہ سے کرایا ہے۔ احمدہ اللہ رب اعلیٰ رحمانیت اور رحمیت بھی ربویت کی فروع ہیں۔ جمالی نشوونما اور وہانی تربیت جس کے لئے سدلہ نبوت باری ہوا۔ یہ سب حق قبل شانہ کی ربویت عامہ کے مطابق ہیں۔ اس وقت جمالی ربویت پیش نظر ہے —

تم عالم کی ربویت کا جو عینی نظام ہمارے سامنے آ رہا ہے۔ وہ بالکل کامل اور مکمل ہے۔ ہر چیز کو اس کے مناسب تربیت پھر اس کی بقا، نشوونما کے اسباب و وسائل مہیا فرمائے۔ دور حاضر کا ایک بہت بڑا مسئلہ غریب پروری ہے۔ سرمایہ داری کے رد عمل کے طور پر کمیوزم اور سوشنزم وجود میں آئے جس کی بُنیاد پر باند بانگ دعوے کئے گئے۔ لیکن غور سے دیکھا جائے تو یہ بھی زیر دستوں کے مزید استھصال اور ان پر مظالم کی ایک شکل ہے جن ممالک میں کمیوزم اور سوشنزم رہا ہے۔ ان ممالک کی تاریخ نے یہ بتایا کہ کمیوزم اور سوشنزم بھی غریب و مزدور کو بے دقوف بنانے کی اور اسے غریب سے غریب ترا در مجبور سے مجبور تر کرنے کی ایک صورت ہے۔ ڈاکٹر اقبال مرتوم نے اس حقیقت کو یوں بیان کیا ہے۔

۵۔ خواب سے بیدار ہوتا ہے محسکوم اگر

پھر سلا دیتی ہے اس کو عمران کی ساری

اسلام نے آج سے چودہ سو سال پہلے جبکہ غریب کی جماعت کا تصور ہی خال خال تھا۔ غریب کی ایسا مکمل نظام دیا کہ اگر اس پر عمل کر لیا جائے تو حقیقت میں غربت کا خاتمہ ہو سکتا ہے۔ ملحوظ تاریخ یہ بتاتی ہے کہ جن حکمرانوں نے حقیقتاً اسلام کو نافذ کیا ان کے دور میں قدرت کی طرف سے اس قدر فزادی ہوئی کہ لوگ صدقات و زکوٰۃ کا مال اٹھائے پھرتے تھے اور کوئی مصرف نہ ملتا تھا۔ خلافتِ اسلامیہ کے دور کی تاریخ

اس کا شاہد بیان ہے۔ اسلام نے اپنے احکام کے تمام ابواب میں غریب کو کبھی فرماؤش نہیں کیا بلکہ کمی نہیں طرح اس کی معاونت کی راہ پیدا کی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اعنیاء پر اتنی زکوٰۃ فرض فرمائی ہے اگر صحیح طور پر اس کو ادا کر دیں تو کوئی سمجھو کار ہے نہ ننگا رہے۔

**حدیث پاک کے الفاظ ہیں۔ مَا جَاءُوا وَ لَمْ يَعْرِفُوا**

موجودہ غربت و انسلاس ظاہری اسباب میں مالداروں کے سخن کی وجہ سے ہے۔ ہم مختصر ایہاں اسلام کے نظام غریب پروری کو اجمالی طور پر بیان کرتے ہیں :-

۱ — حق جل شانہ نے تمام مالداروں پر زکوٰۃ فرض فرمائی ہے جس کی تفصیل یہ ہے کہ سونا، چاندی زیورات، اموال تجارت اور نقدی کا بہر حصہ غریبوں کو دینا فرض قرار دیا۔ بازار اور منڈیاں، کارخانے اور فیکریاں، کوفڑوں اربوں کے اموال تجارت سے بھری ہوئی ہیں۔ اگر ہر سال صحیح طور پر ان کا بہر حصہ لبطور زکوٰۃ غرباً کو دے دیا جائے تو شاید ہی سمجھو کر سونے کے سامنے باقاعدہ پھیلانے۔

۲ — شریعت نے پورے ملک میں لاکھوں ایکڑ میں پھیلی ہوئی زرعی پیداوار میں بھی غریب کو شریک کر دیا۔ ارشاد باری ہے : **وَ آتَوْاهُقُّهُ يَوْمَ حِصَادٍ** (سورۃ النام) حدیث پاک میں ہے : **مَا أَخْرَجْتَهُ الْأَرْضُ فِيهَا لِعَشْرَ**.

جو کچھ زمین سے پیداوار ہو اس کا عشر غریب کو دینا ضروری ہے۔

باغات کی اربوں کی آمدنی میں بھی غریب کو شریک کر دیا گیا ہے۔ اس کا بہر غریب کا ہے حتیٰ کہ چل کے مکمل سکنے سے پہلے اگر مالک کمی فروخت کے لئے کچھ چل توڑے یا فصل کائے تو اس میں سے بھی غریب کا حصہ لازماً ادا کرنا ہو گا۔

۳ — جنگلوں میں چڑنے والے جانور بھیر بھریاں، گائے بھینس، اونٹ وغیرہ ان سب میں بھی اللہ تعالیٰ نے اپنے نظام ربو بیت کے تحت غریبوں کو ان کا حصہ دینا ضروری قرار دیا۔ ایسے ہی مختلف دھاتوں کی قدرتی کالوں میں بھی غریب کو شریک کر دیتے ہوئے اس کا ایک حصہ متعین کیا گیا۔ یہ تو غریب کا ایک معروف اجمالی خاک رہتا۔ اس کے علاوہ تقریباً تمام ابواب فقہیہ میں غریب پروری کی کوئی نہ کوئی صورت موجود ہے۔ مثلاً محتاب لطہارہ میں ہے کہ جو آدمی یوں سے حالت حیض میں مباشرت کر سکتے وہ ایک دینار (اشرفتی) صدقہ کرے۔ ایسے ہی کتاب الصلوٰۃ میں ہے کہ اگر کبھی کی نمازیں رہ جائیں اور وہ مرتبے وقت فدیہ ادا کرنے کی وصیت کر جائے تو غریب کو اس کی نازول کا فدیہ ادا کرنا ضروری ہے۔ جس کی مرفت ایک ماہ کی مقدار

تقریباً نومن گندم بنیت ہے۔ ایسے ہی کتاب الصوم میں ہے کہ جس کے روزے رہ جائیں یا وہ کسی غدر سے روئے رکھنے پر قادر نہ ہو جیسے شیخ فانی یا میض ما یوس تو اس پر روزہ لگا فدیر دینا واجب ہے جو غربوں کو وادا کیا جائے گا۔ ایسے ہی اگر کوئی روزہ رکھنے کے بعد عمدًاً اسے توڑے تو غلام آزاد نہ کر سکنے کی صورت میں ساتھ مسکینوں کو صبح شام کھانا بھلانا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ کتاب النکاح میں ہے کہ شادی کے بعد ولیہ سنون ہے۔ اس ولیہ میں بھی غرباً کو شریک کرنے کی تائید کی گئی ہے۔ اور شریک نہ کرنے کی صورت میں اس کھانے کو بدترین کھانا کہا گیا۔ حدیث میں فرمایا گیا۔

شر الطعام الوليمة يدعى لها الاغنياء ويترك لها الفقرا۔

کتاب الطلاق میں کفارہ ظہار کا حکم ہے جس میں ساتھ مسکینوں کو دو وقت پیٹ بھر کے کھانا بھلانے کا حکم دیا گیا ہے

کتاب الاعاق میں معمولی معمولی بات پر غلام کو آزاد کرنے کی تائید فرمائی گئی۔ ایسے تمام کفارات میں مثلاً قسم کا کفارہ، قتل خطا رکا کفارہ، یا عداؤ روزہ توڑے کا کفارہ۔ ان میں بھی بنیادی چیز عنلام کو آزاد کرنا قرار دیا گیا ہے۔ ایسے ہی یوں میں قسم ارباح فاسدہ کے باعث میں حکم دیا کہ ان کو صدقہ کرنا لازم ہے۔ یہ بھی غربوں ہی کو ملیں گے۔ مال مغضوب کے منافع کو بھی غریب ہی کے لئے مختص کیا گیا۔ قربانی کی کھالوں کی قیمت کا بھی غریب کو دینا ضروری قرار دیا گیا۔

اصحیہ کے بعد کتاب الوصایا آتی ہے۔ گواہ تو لوگوں میں یہ معمول نہیں رہا مگر متول مسلمانوں کی تاریخ ماضی دیکھیں تو تقریباً سب ہی کا یہ معمول تھا کہ اپنے مال سے کچھ نہ کچھ مال کی غرباً، مدارس، مساجد، مسافر غانے اور کنوؤں وغیرہ کے لئے وصیت کر جاتے تھے، کبھی وقت میں بیگانے کے صرف اوقاف کی آمد پوری حکومت کے سالانہ بجٹ کے برابر یا کچھ کم ہوتی تھی جس کا اکثر حصہ غرباً اور مسکین کے لئے مختص ہوتا تھا۔ عیید کی خوشیوں میں غربوں کو شریک کرنے کے لئے مالداروں کو یہ حکم دیا گیا کہ وہ نماز کے لئے جانے سے پہلے صدقہ فطرada کر کے جائیں۔ یہ تو ابواب فقہ کا ایک سرسری جائزہ تھا۔ اگر کوئی صاحب غور سے تبیح کریں تو سینھڑوں ایسی مثالیں اور بھی مل سکتی ہیں۔

ان تفصیلات پر نظر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ حقیقی معنی میں اسلام ہی غریب پرور مذہب ہے۔ العالمین نے اپنی کفر و اور ضعیف مخلوق کو کسی حال میں بھی فرماؤش نہیں فرمایا۔ اور مختلف نوع کے احکام کے ساتھ غریب پڑی کو مندک فرمادیا۔ یہ اسلام کی حقانیت کی ایک بیان دسیل ہے۔ اور اس میں کیوں نہ اور سو شرکم جیلے ظلموں

کا حقیقی توڑ موجود ہے۔ اسلام نے غریبوں کے لئے مخصوص مال کو اللہ تسلیے ہے، اُڑانے کی اجازت نہیں دی۔ ایسے ہی تعمیرات اور مٹی گارے میں صرف کرنے کی اجازت نہیں دی۔ اس مال سے ٹی اے ڈی اے اور بھتے بنانے کی اجازت نہیں دی بلکہ واضح طور پر حکم دیا کہ یہ پسیہ غریب کے ہاتھ پر رکھا جائے اور اسلامی تعلیمات کا یہیں ہے کہ اس پسیے کے ذریعے سے طبقاتی منافرت پیدا ہونے سے تحفظ کی صورت کا بھی استحتمام کیا گیا۔ وہ اس طرح کہ دینے والوں کو یہ تصور دیا گیا اور یہ حقیقت ذہن شین کروائی گئی کہ تم یہ مال خدا کو دے رہے ہو۔

عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من تصدق بعدل متمن من كسب طيب ولا يقبل الله إلا الطيب فان الله

يَتَّقْبِلُهَا بِيمينه شُوْرُبِيهَا الصَّاحِبِهَا كَمَا يُرِبِّقُ اَحَدُكُمْ فَلُؤْهُ حَقٌّ تَكُونُ مثْلُ الْجَنَلِ مُتَفَقٌ عَلَيْهِ (مشکوٰۃ تشریف)

نیز یہ تصور بھی دیا کہ جو کچھ غریب کو دے رہے ہو وہ درحقیقت اپنے ہی کو دے رہے ہو۔ اور جو نہیں دیتا وہ اپنے ہی کو محروم کرتا ہے۔

قال الله تعالى وَاللهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفَقَرَاءِ وَفِي مَقَامٍ آخَرَ مِنْ يَجْنُلُ فَإِنَّمَا يَجْنُلُ عَنْ نَفْسِهِ

ایک شریعت نے غریب کو منع کیا کہ تم براہ راست کمی سے نہ چھینو اور نہ کمی کے آگے دست سوال دراز کرو۔ جب انسان کمی کو مال دیتا ہے تو ادنیٰ درجہ یہ ہے کہ اس کو اپنا زیر احسان سمجھ کر اس سے شکریہ کا امیدوار رہتا ہے اس پر احسان جلتا تا ہے۔ اور اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ اس دینے کے مقام پر میں غریب سے بیگار لی جاتی ہے۔ اسلام نے دونوں بالوں سے صراحتہ منع کر دیا اور فرمایا:

لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَى (آل آیة)

کہ ایسا کرنے سے تھا رے صدقات صالح ہو جائیں گے۔ جو کہ صدقہ کے موضوع کے خلاف ہے مگر انسان افسارات کے پیش نظر یہ کہا گیا کہ وہ شکریہ کے ساتھ ساتھ دینے والے کے لئے دُعاۓ خیر بھی کرے۔ اس طرح سے طبقاتی منافر کے پیدا ہونے کا زیج ہی ختم کر دیا۔

نیز یہ جلد امور اسلامی تعلیمات کے من جامب اللہ ہونے کی میں دلیل ہیں۔



## مَرْكُزِیٰ وَزَارَتِ مَالَیَات

کی طرف سے زکوٰۃ و عشر متعلق اتنا لیس سوالات پر مشتمل ایک سوالنامہ

محترمی السلام علیکم -

جیسا کہ آنچنان کو علم ہو گا کہ حکومتِ پاکستان نے ایک زکوٰۃ کمیٹی مقرر کی ہے جو زکوٰۃ کی وصولی اور خرچ کے مسئلہ پر غور کر رہی ہے۔ زکوٰۃ کمیٹی نے ایک سوالنامہ مرتب کیا ہے جس کی ایک نقل ارسال خدمت ہے۔ کمیٹی شکر کے زیر ہو گی اگر آپ اپنے قبیلی وقت میں سے تھوڑا سا وقت نکال کر سوالنامے کا جواب عنایت فرمائیں گے۔ چونکہ کمیشن کو اپنی رپورٹ جلد از جلد حکومت کو پیش کرنا ہے۔ لہذا درخواست ہے کہ آنچنان ۳۱ اگست ۱۹۴۹ء سے پہلے اپنا جواب مرحومت فرمائیں۔ والسلام

دقار احمد سیکریٹری زکوٰۃ کمیشن و وزارت مالیات حکومتِ پاکستان

**زکوٰۃ کا لغوی و اصطلاحی معنی اور اس سے متعلق کچھ توضیحات**

سوال نمبر ۱: زکوٰۃ کی تعریف کیا ہے؟

زکوٰۃ کے لغت میں دو معنی مشہور ہیں۔ «طہارت» اور «نماء»

معنی پاکیزگی اور افزاش (زیادتی) اور اصطلاح شریعت میں زکوٰۃ کا معنی یہ ہے کہ ایک مسلمان عاقل، بالغ اپنے اس مال میں سے جو شرعی نصاب کو پہنچ چکا ہو ایک حصہ معینہ جو شریعت میں بھی مقرر ہے کسی ایسے مسلمان فقیر اور محتاج کی تملیک کرے جو نہ تو سیدھا ہاشمی ہو۔ اور نہ اس کا آزاد شدہ غلام ہو۔ اور اس کا یہ خرچ کرنا بہت ادائیگی زکوٰۃ ہو۔ اور تملیک کرنے والے کو اس تملیک میں ذاتی منفعت بالکل مقصود نہ ہو۔ در درختار: ج ۲ ص ۳ " میں ہے۔

و هى تهليك جزء مال عيّنه الشارع من مسلمو فقير  
غيرهاشمی ولا مولاہ مع قطع المنفعة عن المملك من كل وجه لله تعالى

**لغومی و شرعی معنی میں مبنیت** اس طرح سے اللہ کے راستہ میں مال خرچ کرنے سے مال پاک ہونے کے ساتھ ساتھ بڑھتا بھی ہے اس لئے اس فعل کو زکوٰۃ کہا جاتا ہے ۔

**توضیحات ۱ :** عاقل، بالغ، اور مسلم کی قید اس لئے لگانی گئی ہے کہ دیوانے، نابالغ اور کافر پر زکوٰۃ فرض نہیں ۔ وشرط افتراضہا عقل وبلوغ

واسلام و حریة ۔ ( در مختار، مع الشامیہ، ج ۲ ص ۲۳ )

**۲ :** شرعی نصاب کی قید سے وہ مال خارج ہو گیا جو نصاب کو زکوٰۃ پہنچا ہو اس میں زکوٰۃ واحب نہیں ۔

**۳ :** حصہ معینہ کی قید سے صفاتِ نافلہ خارج ہو گئے کیوں کہ ان میں تعیین نہیں ہوتی ۔

**۴ :** مسلمان فقیر کی تملیک کرنا جو نہ ہاشمی ہو اور نہ اس کا آزاد شدہ غلام ہو ۔ اس عبارت سے کافر خارج ہو گیا ۔ اس کو زکوٰۃ نہیں دی جائی گی ۔ اسی طرح جو مسلمان ہو سیکن فقیر نہ ہو بلکہ غنی ہو اسے بھی زکوٰۃ نہیں دی جائی گی ۔ اسی طرح جو مسلمان ہو سیکن سیدہ ہاشمی ہو، یا اس کا آزاد کردہ غلام ہو وہ بھی بوجہ اپنی عظمت و حرمت کے زکوٰۃ نہیں لے سکتا

تملیک کے لفظ سے واضح ہونا چاہئے کہ زکوٰۃ کے روپیہ وغیرہ کو ضروری ہے کہ کسی فقیر کی تملیک کیا جائے ۔ لہذا زکوٰۃ کا روپیہ ہر اس جگہ جہاں تملیک اور قبض نہ ہو خرچ نہیں ہو سکتا مثلاً مسجد پر براہ راست خرچ نہیں ہو سکتا ۔ اس لئے کہ مسجد میں اہلیت قبض و تملیک نہیں ۔ لیسے ہی یہ روپیہ کسی میت پر کفن وغیرہ میں خرچ نہیں ہو سکتا ۔ کیوں کہ میت اہل تملک و قبض نہیں ہے ۔

**۵ :** خرچ کرنا بہ نیت ادا سیکن زکوٰۃ کی قید اس لئے لگانی گئی کہ زکوٰۃ عبادت ہے اور عبادات بغیر نیت کے ادا نہیں ہوتیں ۔

**۶ :** اور تملیک کرنے والے کو اس تملیک میں ذاتی منفعت مقصود نہ ہو ۔ اس قید سے اس طرف اشارہ کیا گیا کہ زکوٰۃ دینے والا اپنی زکوٰۃ اپنے صول ( دالد، دادا، دالدہ وغیرہم ) اور اپنے فروع ( بیٹا، بیٹی، اور بیٹی، نواسا وغیرہم ) کو نہیں دے سکتا ۔ اسی طرح کوئی لمحہ اور اسی طرح زوجین باہم ایک دوسرے کے کو نہیں دے سکتے ( امرتب )

شخص اپنے غلام کو تنخواہ میں زکوٰۃ نہیں دے سکتا۔ کیونکہ اس میں زکوٰۃ دہنسہ کی ذاتی فرض پائی جاتی ہے۔

**وجوب زکوٰۃ کی شرائط** سوال ۲ : کن کن لوگوں پر زکوٰۃ دا حب ہوتی ہے۔ اس سلسلہ میں عورتوں نا بالغوں، مسافروں،

فاتر العقل افراد مستامنوں یعنی غیر ملک میں مقیم لوگوں کی کیا حیثیت ہے؟

زکوٰۃ کے وجوب کے لئے چار شرطیں ہیں۔ عقل۔ بلوغ۔ اسلام۔ حرمت

الْجَوْزُ الْجَيْدِيُّ  
بناءً عليهما۔

ا : عورت و مرد کے درمیان وجوب زکوٰۃ میں کوئی فرق نہیں۔ جیسے مرد پر زکوٰۃ فرض ہے الجیدی عورت پر بشرطیہ صاحبِ نصاب ہو۔

ب : نابالغ پر زکوٰۃ فرض نہیں بوجہ فقد ان شرط نمبر ۲۔

ج : قیدی حب کہ صاحبِ نصاب ہو اور شرائط مذکورہ بالا اس میں پائی جاتی ہوں تو اس پر زکوٰۃ فرض ہے۔

د : مسافر پر بھی فرض ہے جب کہ وہ غنی اور صاحبِ نصاب ہو۔

ه : فاتر العقل (محبون) لوگوں پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ بوجہ فقد ان شرط اول۔

و : اگر مستامن سے مراد دہ کفار ہیں جو اسلامی ملک میں رہتے ہیں تو ان پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ بوجہ شرط اسلام کے نہ ہونے کے اور اگر مسلمان مراد ہیں جو غیر اسلامی ملک تین آمان لے کر مقیم ہیں تو ان پر زکوٰۃ فرض ہے۔

**وجوب زکوٰۃ کیلئے حد بلوغ** سوال ۳ : زکوٰۃ کی ادائیگی واجب ہونے کے لئے کتنی عمر کے شخص کو بالغ سمجھنا چاہیئے؟

الْجَوْزُ الْجَيْدِيُّ  
لئے حیض وغیرہ ہیں ظاہرنہ ہوں تو عمر کے لحاظ سے پندرہ سال قمری یعنی چاند کے اعتبار سے مقرر ہیں۔ عالمگیری : ج ۳ : ص ۶۰۲ -

بلوغ الغلام بالاحتلام او الاحبال او الاموال والجارمية

بالحیض او الحبل وفي الدر المختار والستن

الذى يحكم ببلوغ الغلام والجارية اذا انتهيا اليه  
خمس عشرة سنة عند ابى يوسف ومحمد وهررواية  
عن ابى حنيفة وعلیه الفتوی - (حوالہ ۲۳)۔

**زیورات میں بھی زکوٰۃ واجب ہے** سوال ۲۴ : زکوٰۃ کی ادائیگی واجب ہونے  
کے لئے عورت کے ذاتی استعمال کے زیور کی  
حیثیت کیا ہے ؟

**الجواب** زیورات کے اندر زکوٰۃ واجب ہے جب کہ وہ حد انصاب کو پہنچ جائیں  
چاہے وہ استعمال کے ہوں یا تجمل اور زیب و زینت کے لئے رکھے ہوں۔

در مختار مع حاشیہ - ج ۲ ص ۳۱ - واللازم فی محل منهما  
ومعموله ولو تبعاً وحدیّاً مطلقاً مباح الاستعمال اولاً ولو  
لتجميل والنفقة لأنهما خلفاً اشمانا في زكوة كيما هي  
كاما - (حوالہ ۲۴)۔

**کمپنیوں کے اموال پر زکوٰۃ کا کم** سوال ۲۵ : کیا کمپنیوں کو زکوٰۃ ادا کرنے  
چاہئے یا ہر حصہ دار کو اپنے اپنے حصہ کے مطابق  
فرداً فرداً زکوٰۃ ادا کرنے کا مجاز ہٹھرا یا جاتے ہے ؟

**الجواب** شرعاً ہے جس کی وجہ یہ ہے کہ زکوٰۃ عبادات میں سے ہے۔ جیسے نماز ہے اور  
کوئی عبادت بغیر نیت کے ادا نہیں ہو سکتی۔ اس لئے ہر کلاف پر لازم ہو گا کہ وہ زکوٰۃ خود ادا  
کرے۔ اور ادا کرتے وقت یا مال کو زکوٰۃ کے لئے جدا کرتے وقت نیت کرے۔ دوسری چیز اس  
باب میں یہ بھی ہے۔ کہ زکوٰۃ میں نیابت جاری ہو سکتی ہے۔ یعنی اگر کوئی شخص دوسرے کو ادائے  
زکوٰۃ کے لئے دکیں اور نائب بنادے تو یہ بھی جائز ہے۔ لیکن نیابت جاری ہونے کے لئے  
انابت ضروری ہے۔ یعنی صاحب زکوٰۃ کسی شخص کو مشلاً کمپنی کے کسی حصہ دار یا ملینجر کو اجازت  
دے دے کہ تم میرے مال میں سے زکوٰۃ ادا کر دو، تو یہ بھی جائز ہو گا۔ حاصل یہ ہے کہ کمپنی  
اور اس کے ڈائریکٹر زکوٰۃ ادا کرنے کے ذمہ دار نہیں ہیں مالکان حصص خود ذمہ دار ہیں۔

کارخانوں اور تجارتی اداروں سے زکوٰۃ لینے کا حکم سوال عت کارخانوں اور تجارتی اداروں پر زکوٰۃ کے وجوب

کے حدود بیان کیجئے۔

**الْحَوْلَةُ** واضح رہے کہ زکوٰۃ کی حیثیت ایک عبادت کی ہے اس کی حیثیت ملکیں کے نہیں جو کہ ہر کارخانہ اور تجارتی ادارہ پر لازم کر دیا جاتے۔ لہذا سوال کے اندر کارخانوں اور تجارتی اداروں پر زکوٰۃ کے وجوب اور اس کے حدود کا دریافت کرنے کے معنی ہے، ہاں یہ کہا جاسکتا ہے کہ ہر کارخانہ یا تجارتی ادارہ جس کا مال حصہ لنصاب کو پہنچ جانے اور اس کا مالک شرط و جوب زکوٰۃ کا حامل ہو تو اس پر زکوٰۃ واجب ہے۔

کمپنیوں کے قابل انتقال حصہ کی زکوٰۃ کا حکم سوال عت : جن کمپنیوں کے حصے قابل انتقال ہیں ان کے سلسلے

میں تشخیص زکوٰۃ کے وقت کس پر اتنا لگی زکوٰۃ واجب ہو گی۔ خرید کنندہ پر یا بینے والے پر؟  
**الْحَوْلَةُ** احتمال اول اگر حصہ اتنی مالیت کا ہے کہ لنصاب کو پہنچ جانا ہے تو دونوں پر زکوٰۃ واجب ہو گی۔ بالآخر پر زکوٰۃ اس لئے واجب ہو گی کہ وہ اتنی مالیت سرکھتا ہے کہ اس پر زکوٰۃ واجب ہو سکتی ہے۔ اور اگر بیچ رہا ہے تو اس کے بدلے میں بھی مال لے رہا ہے اس لئے اس پر بھی زکوٰۃ لازم رہے گی۔ لیکن ادا تیکی زکوٰۃ بعد گزرنے سال کے واجب ہو گی۔ ہاں اگر وہ سال کے گزرنے سے پیشتر فقیر ہو جائے تو زکوٰۃ ساقط ہو جائے گی میشتری پر زکوٰۃ اس لئے واجب ہو گی کہ وہ عنی ہے۔ اور اتنی مالیت رکھتا ہے جس سے وہ ایسا حصہ خرید رہا ہے جو لنصاب شرعی کو پہنچ سکتا ہے۔ لہذا وہ جب سے غنی ہوا ہے اس وقت سے اس پر زکوٰۃ واجب رہے گی۔ اور خریداری حصہ سے اس کی مالیت کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا بلکہ صرف اتنا ہوتا ہے کہ پہلے اس کی مالیت لفتہ کی تھی اب تجارتی سامان میں منتقل ہو گئی لہذا زکوٰۃ کا وجوب جو غنی شرعی پر ہے، قائم رہے گا۔ اگر کمپنی کا حصہ یا حصے جو فرد خستہ ہیں اور ہے ہیں اتنی محدودی رقم کے میں جو لنصاب شرعی کو نہیں پہنچ سکتے۔ مثلاً پچیس روپیہ کا حصہ لئے یا پندرہ روپیہ کے دو حصے میں کل تیس روپے کے حصے میں جو اچھل کے حساب سے لنصاب کو نہیں پہنچ سکتے تو اندر میں صورت اگر بالآخر اور شتری کے پاس اور کوئی مال نہ ہو تو زکوٰۃ کسی پر بھی لازم

نہ ہوگی۔ نہ بائع پر نہ مشتری پر۔

کن کن اموال پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے سوال ۷ : کن کن امثال اور چیزوں پر اور موجودہ سماجی حالت کے پیش نظر

کن کن حالات میں زکوٰۃ واجب ہوتی ہے۔ ؟

### بالخصوص

ان چیزوں کے بارے میں یا ان سے پیدا شدہ حالات میں کیا صورت ہوگی؟

ا : نقدی یعنی چاندی۔ زیورات اور جواہرات۔

ب : دھات کے سکھے (جن میں طلائی، نقرنی اور دوسری دھاتوں کے سکھے شامل ہیں) اور کاغذی سکھے۔

ج : بیشکوں میں بقا یا امانت یا کسی دوسری جگہ حفاظت میں رکھی ہوئی چیزیں لئے ہوئے قرضے اور دیتے ہوئے قرضے مربونہ جایزاد، اور ایسی جایزاد جو قابل ارجاع ناکش ہو۔

د : عطیات

ه : بینے کی پالیساں اور پراویڈنٹ فنڈ کی رقمیں۔

و : مویشی، شیرخانہ کی مصنوعات، زرعی پیداوار مع آنچ، سبزیاں، سچل، اور سچپوں۔

ز : معدنیات۔

ح : برآمد شدہ فنیہ۔

ط : آثارِ قدیمیہ۔

ی : جنگلی یا پالتو مکھی کا شہد۔

ک : سچل، حوض اور پانی سے نکلنے والی دوسری چیزیں۔

ل : سپٹرول۔

م : درآمد، برآمد۔

# الجواب

شرط وجوب زکوٰۃ جو مال کی طرف راجع ہوتے ہیں، باعتبارِ قواعد  
کے درج ذیل ہیں۔

- ۱ : شرطِ اول یہ ہے کہ مال مملوک ہو، وقف کے جانوروں میں زکوٰۃ واجب نہیں ہوتی۔
- ۲ : ملک کا مل ہو یعنی یہاً دُرْقَبَةٌ مملوک ہو۔ لیس مال ضمار پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ مال ضمار کی تفیریہ ہے کہ ہر وہ مال کہ جس سے انتفاع حاصل کرنا قدرت سے خارج ہے اگرچہ ملک کے اندر داخل ہے۔ مثلاً بھاگا ہوا غلام، گم شدہ مال وغیرہ۔
- ۳ : مال کا نامی ہونا یعنی سونے چاندی کے سوا میں تجارت اور اسامت کے ذریعہ سے ممکنہ للاستفادہ ہونا۔ یا بلطفِ دیگر سونے چاندی کے سوا میں حاجتِ اصلیہ سے فارغ ہونا۔ لیس جو مال کہ ضروریات و حاجات اصلیہ میں مشغول ہے اس میں زکوٰۃ واجب نہیں۔
- ۴ : حوالان حوال یعنی سال کا گزر جانا۔ لیس اگر کسی کے پاس مال آگیا تو مال حاصل ہوتے ہی زکوٰۃ واجب نہ ہوگی بلکہ بعد از سال۔
- ۵ : نصاب کو پہنچنا۔ شریعت میں کچھ مختار مقرر ہے۔ جب مال اس مقدار کو پہنچ جائے تو زکوٰۃ واجب ہو جاتی ہے اور قواعد کو ملاحظہ رکھتے ہوئے آپ کے سوال کا جواب یہ ہے۔

الف: نقدی، سونا، چاندی، زیارات پر زکوٰۃ واجب ہے۔ جب کہ مملوک ملک تمام ہوں کیونکہ یہ اشیاء خلقۃ مال نامی ہیں۔ البته جواہرات مثلاً لعل، یا قوت، زمرہ وغیرہ اور موتو اگر تجارت کی نیت سے نہ ہوں تو ان پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ اور بہ نیت تجارت جب نصاب کو پہنچ جائیں تو ان پر زکوٰۃ واجب ہے۔

”در مختار - ج ۲ - ص ۱۷۔“ ولا زکوٰۃ خف اللّٰہی والجواهر

وادن ساوت الفا الا ادن تحکون للتجارة اه (حوالہ ۵)

ب: دھات کے تمام سکے سونا چاندی وغیرہما اور نوٹ کاغذی سکے، سب میں زکوٰۃ واجب ہے۔ لیکن سونے اور چاندی میں زکوٰۃ باعتبار وزن کے واجب ہوگی۔ اور باقی سکوں میں باعتبار مالیت۔ یعنی ان کی مالیت اتنی ہو کہ ان کی قیمت نصابِ زکوٰۃ کو

پہنچ جاتے۔

و اذا حان الفالب على الورق الفضة فهو في حكم الفضة و

اذا حان الفالب عليها الغش فهو في حكم العروض

يعتبر اذا تبلغ قيمته نصايا - (شرح ہدایہ) - (حوالہ ۶) -

رج : بنیکوں میں جمع شدہ رقم - بنیکوں یا کسی دوسری بھگہ حفاظت میں رکھی ہوئی رقم اور زیورات ، اور سامان تجارت ، اور ہر دو ماں جو قابل زکوٰۃ ہے اور دوسرے مقام میں امانتہ رکھا ہوا ہے اگرچہ اپنے پاس نہیں ہے اس پر زکوٰۃ واجب ہے۔

« لئے ہوئے قرضے ، دینے ہوئے قرضے »

اس میں یہ تفصیل ہے کہ لیا ہوا قرضہ اگر اتنا ہے کہ اس کے ادا کرنے کے بعد مال نصایہ زکوٰۃ کو پہنچ جاتا ہے تو قرضہ کی رقم مستثنی کر کے باقی رقم کی زکوٰۃ ادا کرنی واجب ہوگی - دیا ہوا قرضہ اگر قابل وصول ہے تو اس کی زکوٰۃ ادا کرنا واجب ہے۔

اور اگر ایک شخص ایسا ہے جس نے قرضہ دیا ہوا ہے اور کسی سے خود لیا بھی ہے - تو اس صورت میں اس کے لئے ہوتے اور دینے ہوئے قرض کو مفت بلہ کرنے کے بعد اگر رقم قابل زکوٰۃ حدِ لضاب کو پہنچنے والی بن سختی ہے تو اس پر زکوٰۃ واجب ہو جائے گی دگر نہیں۔

مرہونہ جائیداد (متنازع عفیہ جائیداد انخ) -

جائیداد دو قسم کی ہے - ایک وہ جو بغرضِ تجارت نہ ہو بلکہ بغرضِ سکنی ہو یا کرایہ پر دے رکھی ہو - اور دوسری وہ جو بغرضِ تجارت ہو - یعنی ایک شخص جو زمینوں کا کاروبار کرتا ہے - خرید کرتا ہے ، پھر فرع پر فروخت کرتا رہتا ہے - اس کی زمین بغرضِ تجارت ہے تو وہ جائیداد جو بغرضِ تجارت ہے اس کی قیمت اور منافع دونوں پر زکوٰۃ واجب ہے - اور جو جائیداد بغرضِ تجارت نہیں ہے اس پر زکوٰۃ واجب نہیں۔

ف الدر المختار ولا شباب البدن و اثاث المنزل و دور

السكنى و نحوها - قوله و نحوها كثياب البدن الغير

المحتاج اليها و كالحوانين و العفاريات - (ج ۲۷) (حوالہ ۷)

البتة مرہونہ جائیداد اگر تجارتی ہے تو اس قرضہ کو منہا کیا جائے گا - اس کے بعد اس میں

زکوٰۃ و احجب ہوگی۔

د : عطیات سرکاری یا غیر سرکاری اگر نقود کی قسم سے ہوں تو بعد حوالانِ حول کے زکوٰۃ و احجب ہو جائے گی۔ اور اگر اراضی اور جاگیر کی قسم سے ہوں تو بغیر نیت تجارت زکوٰۃ و احجب نہ ہوگی۔ اور اگر عرض اور سامان کی قسم سے ہوں جیسا کہ جہیز میں عورتوں کو دیا جاتا ہے تو اس میں زکوٰۃ نہیں ہے۔

لیس خف دود السعکنی و شباب البدن و اثاث المنزل و دواب  
الرکوب و عبید الخدمه و سلاح الاستعمال زکوٰۃ۔

(شرح الہدایۃ - ج ۲ ص ۱۶۹) (حوالہ ۸)

ھ : بمیہ کمپنی میں جمع شدہ رقم پر زکوٰۃ و احجب ہے جو اصل رقم ہے اور جو رقم سود کے، کمپنی کی طرف سے ملتی ہے وہ حرام ہے۔ اس کو لے کر اپنے استعمال میں بھی لانا جائز نہیں اور نہ اس پر زکوٰۃ ہے۔

**پراویڈنٹ فنڈ** پراویڈنٹ فنڈ کے دو حصے ہوتے ہیں۔ ایک حصہ وہ جو کہ تنخواہ سے کاٹ کر ہر ماہ سرکار کے خزانہ میں جمع ہوتا ہے۔ اس میں علماء کا اختلاف ہے کہ پراویڈنٹ فنڈ کے اس حصہ میں زکوٰۃ ہے یا نہیں۔ راجح قول یہ ہے کہ اس میں زکوٰۃ

نہیں اور دوسرا حصہ وہ ہوتا ہے جو کہ گورنمنٹ اپنی طرف سے ملازم کو عطا کرتی ہے۔ وہ عطیات کے حکم میں ہے۔ عطیہ اور ہبہ بغیر قبض کے تام نہیں ہوتا۔ اس لئے وہ ملازم کے ہنک میں تب آتے گا جب کہ اس کا قبض ہو گا۔ جب پراویڈنٹ فنڈ وصول ہو گا اس وقت سے اس پر بعد گزرنے سال کے زکوٰۃ و احجب ہوگی۔

د : موشیٰ شیرخانہ کی مصنوعات۔ زرعی پیداوار مع آنج، سبزیاں، بچل۔

۱ : واضح رہے کہ موشیٰ چند قسم ہیں۔ ایک وہ کہ جو بنگل میں اس مقصد کے لئے پڑاتے جاتے ہیں کہ ان کی نسل بڑھے اور دودھ حاصل ہو۔ سو ایسے جانوروں پر زکوٰۃ و احجب ہے اور

لئے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو۔

رسالہ "پراویڈنٹ فنڈ" مولفہ حضرت مفتی محمد شفیع وہ  
(مرتب خیسر الفتاوی)

وہ زکوٰۃ تجارت کے جانوروں کی زکوٰۃ سے مختلف ہے۔ یعنی کی تفصیل کتب فقرہ میں مذکور ہے۔

۲ : دوسرے وہ موشیٰ جو بغرضِ سواری، بار برداری اور گوشت حاصل کرنے کے لئے پائے جاتے ہیں ان میں زکوٰۃ واجب نہیں۔

۳ : تیسرا وہ موشیٰ جو تجارت اور خرید و فروخت کے لئے رکھے جاتے ہیں۔ ان میں زکوٰۃ واجب ہے۔ اس طبقے سے جو کہ مال تجارت میں ہوتی ہے۔ بہم حصہ ان کے قیمت سے ادا کرے۔

اما صفة نصاب السائمه فله صفات منها اذ يكون  
معدا للأسامة وهو اذ يسيمها للدّر والنسل لما  
ذكرنا ان مال الزكوة هو المال النامي وهو المعد للاستئماء  
والنماء في الحيوان با الاسامة اذ يها يحصل النسل ويزداد  
المال فان اسيمت للحمل او الركوب او اللحم فلا زكوة  
فيها ولو اسيمت للبيع والتجارة ففيها زكوة مال التجارة۔

(بدائع ج ۲ ص ۳، (حوالہ ۹)

**شیرخانہ کی مصنوعات** اگر شیرخانہ اس لئے قائم کیا گیا ہے کہ اس کے ذریعہ سے دودھ، مکھن، بالائی اور دودھ کی مصنوعات، مٹھائیوں سے وغیرہ کی تجارت کی جاتے تو اس میں یقیناً زکوٰۃ واجب ہوگی۔ بوجبہ مال نامی اور معد للتجارة ہونے کے۔

**زرعی پیداوار میں انج سنبیریاں اور پھل** واضح رہے کہ عشري زمین سے جو پیداوار کو عرفِ شرع میں "عشر" سے تعییر کیا جاتا ہے۔ اس کے لئے یہاں اس قدر بیان کافی ہو گا کہ اگر آپاشی پانی خرید کرتا ہے۔ یا پانی مفت ہے مگر کنوئیں کے پانی سے کھینچ کر آپاشی کرتا ہے تو اس صورت میں کل پیداوار کا بہم حصہ دینا واجب ہے۔

اور اگر بارش کے پانی سے آب پاشی کرتا ہے تو اس صورت میں بہم حصہ دینا واجب ہے یہ عشر انج، ساگ، ترکاری، پھل، پھول، میوه وغیرہ ہر چیز میں واجب ہے۔ چاہے

پیداوار تھوڑی ہو یا زیادہ مثلاً دس سو من سے ایک من اور دس سو سے ایک سو۔

**معدنیت** واضح رہے کہ معدنیات دو قسم کے ہوتے ہیں سبحمد (جہاد)۔ مالع (بینے والے)

پھر سبحمد دو قسم ہیں۔ ایک وہ جو گلانے پھلانے سے گل پھل جائے۔ اس قسم میں سونا، چاندی، لوہا، قلعی، پتیل دغیرہ آجائے ہیں۔ اسے اصطلاح میں «مايد ووب بالاذابه» کہتے ہیں۔ دوسرے وہ میں جو گلانے اور پھلانے سے نہیں گلتے۔ اس قسم میں یا قوت۔ بلور، عقینہ زمرہ۔ فیروزہ، سرسہ، ہریتال، چونہ ہیں انہیں مالا یا ذوب بالاذابہ کہتے ہیں۔

**مالعات** کے ذیل میں تیل مٹی، پتھروں دغیرہ جو زمین سے برآمد ہوتے ہیں، داخل ہو جائیں۔

**حکام** حکم قسم اقل یعنی سبحمد «مايد ووب بالاذابہ» سونا، چاندی، لوہا دغیرہ اگر یہ معدنیات دارالاسلام میں ارض غیر مملوک کے اندر برآمد ہوں تو برآمد کرنے والا تمام اخراجات کا نکھل دالی دغیرہ کے ادا کرے گا۔ اور برآمد شدہ سے بغیر منہا کرنے مصارف کھد دالی دغیرہ کے صرف پانچپہاں حصہ شرعی بہیت المال کو دینا ہو گا۔ باقی چار حصے پانے والے کے ہوتے ہیں۔ اس میں سے وہ ماہرین یعنی معلمات اور مزدوروں کے اخراجات ادا کرے گا اور باقی سے خود منتفع ہو گا۔ اس برآمد شدہ مال میں مسلم اور غیر مسلم برابر میں چار حصے جب طرح مسلمان لے سکتا ہے، غیر مسلم بھی لے سکتا ہے۔ لیکن ایک غیر ملکی کافر جو کہ امان لے کر آیا ہے۔ اور اس نے اسلامی ملک کو دن نہیں بنایا ہوا، اس کو کوئی معدن مل جائے تو اسے نہیں دی جا سکتی بلکہ تمام برآمد شدہ مال والیں لیا جائے گا۔ اللہ یہ کہ امام المسلمين اس کے سامنہ معاہدہ کر چکا ہو تو پابندی عورد لازمی ہوگی۔

**ب** : نیز صورت مذکورہ بالا میں سال کا گزنا، نصاب کا ہونا اور دیگر شرطیں کوئی کا بھی اعتبار نہیں۔ جو کچھ بھی ایسی قسم کا نہیں برآمد ہو، فلیل ہو یا کثیر یہ مال بمنزلہ مال غنیمت قرار دے کر خس اس مال کا نکالنا لازم ہو گا۔

**ج** : یہ مال برآمد کرننده لپنے والین اور اپنی اولاد، فقراء پر بھی خرچ کر سکتا ہے۔

**د** : اگر کان کھو دنے والا یا معدنیات کا پانے والا افسوس ہے اور برآمد شدہ مال کے

کچھ حصے اس کو کھایت نہیں کرتے تو کچھ حصہ اپنے اور کچھ خرچ کر سکتا ہے۔

**حکم قسم دوم** : یعنی سبحمد (مالا یا ذوب بالاذابہ) جیسا کہ سرسہ، بلور، عقینہ دغیرہ

یہ تمام کا تمام پانے والے کا ہو گا کوئی خمس اور پانچواں حصہ لازم نہیں۔

**حکم قسم سوم** مٹی کا تیل وغیرہ مالئات ان تمام سچیزوں میں بھی کوتی خمس اور پانچواں حصہ حب  
نہیں۔ تمام کا تمام پانے والے کا ہو گا۔ پارہ اگر برآمد ہو تو امام اعظم رہ  
کے نزدیک اس میں خمس و احباب ہے۔

**نونٹ :** یہ تمام احکام کتاب "البدائع الصنائع" سے لئے گئے ہیں جو فقہ حنفی کی معتبر کتاب ہے۔

**دارالاسلام میں برآمد شدہ دفینہ دو قسم کا ہے** **برآمد شدہ دفینہ**

ا : الف : جو کسی کو اپنی ملکہ زمین کی کھدائی کرنے سے حاصل ہو۔

۲ : ب جو غیر مسلک زمین مثلاً پھاڑ، جنگل وغیرہ سے مل جائے۔ پھر یہ دفینہ باعتبار علامات بھی دو قسم ہے۔

ا، الف : "مافیہ علامۃ الاسلام" جس میں اسلامی علامات مثلاً نقش کلمہ طیبہ، مسجد کی تصویر وغیرہ ہے۔

۱۲ ب : "ما فيه علامۃ الکفر" جس میں زمانہ کفر کے علامات ہوں۔ بت  
یا مندر، یا صلیب لنصاری دعیرہ کل چار قسمیں ہو گئیں۔

| زمین مسلوک کے حاصل ہونے والا                                                          | زمین غیر مسلوکہ میں حاصل ہونے والا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جس پر علامت کفر ہو                                                                    | جس پر اسلامی علامت ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| یہ بھی بمنزلہ<br>لقطہ ہے۔<br>کما یدل علیہ<br>عبارة البدائع<br>والدر المختار<br>وشرحہ۔ | اسکا خس نکال کر باقی محظوظ فی الاسلام<br>کو دیا جائے یعنی وہ پہلا پسلا مالک بکو<br>یہ زمین بادشاہِ اسلامی نے تقسیم کی تھی اگر وہ<br>مرگی ہو تو اسکے وارثوں کو دیا جائے اگر وہ<br>اور اسکے وارث غیر معلوم ہوں تو اُنہی<br>للارهن فی الاسلام یعنی اس موجودہ مالک<br>پہلا اور اس سچے مالک جہاں تک ہر تحقیق ختم<br>ہو جائے اور اسکے بعد پہنچے مالک کا علم نہ ہو<br>تو اسکو دے دیا جائے۔ | یہ بمنزلہ لقطہ کے ہے<br>کیوں کہ یہ مال مسلوکہ<br>مسلمین ہے غنیمت<br>نہیں بن سکتا۔ اور<br>لقطہ کے فو سائل<br>اگر تحریر کئے<br>جاتے ہیں۔ | اسکا حکم غنیمت کا ہے اُنھیں<br>کر پہنچے پانیوں اخمدے نے اُنہیں<br>حضرتِ المال میں دخل کر کے یا خود<br>فقراء پر تقسیم کر دے۔ ویلی علیہ صلوات<br>ماقال صاحبِ المحتار ج ۲ ص ۳۴<br>دُمَّنْ أَصَابَ رَكَازًا وَسِعَهُ أَنْ تَيْصِدِّقَ<br>بِخَسْرَةِ عَلَى الْمَاكِينِ إِلَى تَوْلِهِ كَزْكُوَةَ<br>الآموال الْمَهْطَنَةَ۔ |
| جس پر علامت ہو                                                                        | جس پر علامت کفر ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

یہ چار صورتیں ان فنسنوں کی ہیں جو دارالاسلام میں پائے جائیں اور جو دارا حرب میں پایا جائے۔ اس کی تفصیلات اور ہیں۔ چونکہ وہ نادر الواقع ہیں اس لئے ان کی تفصیل یہاں درج نہیں کی جاتی۔

**مسئل لقطہ** ۱: ”لقطہ“ اس چیز کو کہتے ہیں جو کسی غیر محفوظ حجج پر ٹڑی ہو۔ اور اس کا مالک علوم نہ ہو۔

۲: اگر اس کے ضالع ہونے کا خطرہ ہو تو اٹھانा بہتر ہے۔

۳: ضالع ہونے کا خطرہ نہ ہو تو اٹھانा مباح ہے۔

۴: اس نیت سے اٹھانا کہ خود استعمال کریں گے حرام ہے۔ اس طرح اٹھانے میں ضمان وجہت ہے۔

۵: اٹھانے وقت گواہ بنانا اپنے آپ کو ضمان سے بچانے کے لئے ضروری ہے۔ اگر گواہ نہ بنائے تو حبیت تک مالک تصدیق نہ کرے ضمان سے نہیں بچ سکتا۔ گواہ بنانے کی صورت یہ ہے کہ لوگوں میں کھڑا ہو کر اعلان کر دے کہ میرے پاس مال لقطہ موجود ہے جس کا سامان کم ہوا ہو لے میری طرف روانہ کیا جائے۔

۶: اٹھانے کے بعد اس مال کی تشبیہ کرنا ضروری ہے۔ مساجد کے دروازوں اور عام مجموع میں بھی اعلان کرنا ضروری ہے۔

۷: ”دس درہم“ (تقریباً اٹھانی روپیہ) اور اس سے زائد کی مالیت کے لئے ایک سال تعریف کی جائے۔

۸: تین درہم سے دس درہم تک، ایک ماہ تک۔ ایک درہم سے تین درہم تک، ایک سو ہفتہ۔ اور اس سے کمترین ایک دن۔ اور ایک پیسہ پانے کی صورت میں ادھر ادھر دیکھ کر فقیر کو دے دینا کافی ہے۔

۹: بعد تعریف کے اگر مالک نہ ملے، توفیر اور پر خرچ کر دے۔ اگر خود فقیر ہو تو اپنے اور پر بھی صرف کر سکتا ہے۔ لیکن اگر بعد میں مالک آگیا تو وہ اپنے کرنا لازم ہو گا۔

**آثارِ قدرمیہ** واضح رہے کہ آثارِ قدمیہ سے مراد اگر پرانے کھنڈ لفات میں توان پر کوئی چیز دیاب نہیں ہے اور نہ اس کا کتابوں میں مستقل کوئی ذکر آتا ہے۔ البتہ اگر ان سے نوٹے: دس درہم سے مراد دو تو یہ ساری ہے سات ماشی جاندی کی مالیت مراد ہے جس دور میں اسکی جو بھی قیمت ہو (مرتب خیر الفضادی)

چکھے مال و متاع برآمد ہو تو اس کا حکم "برآمد شدہ دفینہ" کے ذیل میں آچکا ہے۔

**جنگلی یا پالتونکھی کا شہید** شہد کے اندر چاہے وہ جنگلی مکھی کا ہو یا پالتونکھی کا عشرہ پر  
واجب ہے بشرطیکہ زمینِ عشیری سے برآمد ہو۔ اگر شہید  
زمینِ خراجی سے برآمد ہو اس میں عشرہ واجب نہیں۔

ثُمَّ إِنَّمَا يُجْبِبُ الْعَشْرُفُ الْعَسْلُ إِذَا حَانَ فِي أَرْضِ الْعَشْرِ فَإِنَّمَا<sup>۱</sup>  
إِذَا حَانَ فِي أَرْضِ الْخَرَاجِ فَلَا شَئِ فِيهِ - (بدائع ج ۲ ص ۴۳)۔

جنگلی اور پالتونکھی کے اندر فرق تبع رایات سے معلوم نہیں ہوتا، دونوں میں عشرہ واجب ہے۔  
امام اعظمؑ کے نزدیک شہد کے اندر دیگر زرع د شمار کی طرح لنصاب شرط نہیں، قلیل و کثیر  
میں عشرہ واجب ہے۔

### مچھلی، موتی اور پانی سے نکلنے والی دوسری اشیاء

ان اشیاء میں جو سمندر سے برآمد ہوتی ہیں۔ مثلاً موتی، مونگا، عنبر وغیرہ ان پر کوئی  
چیز واجب نہیں۔ اسی طرح مچھلی بھی از قسم شکار ہے اس میں بھی کوئی عشرہ یا خمس واجب نہیں۔

فَإِنَّمَا الْمُسْتَخْرِجَ مِنَ الْبَحْرِ كَاللَّوْلَوَةِ وَالْمَرْجَانَ وَالْعَنْبَرِ وَكُلَّ  
حَلِيلَةٍ تَسْتَخْرِجُ مِنَ الْبَحْرِ فَلَا شَئِ فِيهِ - فِي قَوْلِ أَبِي حَنِيفَةَ<sup>ؓ</sup>  
وَمُحَمَّدٌ وَهُوَ لِلْوَاجِدِ وَعَنْدَهُ يُوسُفٌ فِيهِ الْخَمْسُ -

(اشائی ج ۲ ص ۶۸)۔

### پٹرول

اس کا ذکر ہم پہلے بھی کر چکے ہیں۔ پٹرول، مٹی کا تیل اور ہر وہ چیز جو زمینے  
ستکلے اور وہ مائع (بجھنے والی) ہو وہ بالکلیہ پانے والے کے لئے ہوتی ہے  
اس میں کوئی خمس وغیرہ نہیں۔

وَإِنَّمَا الْمَائِعَ كَالْفَتِيرِ وَالنَّفْطِ فَلَا مُشَاهِدٌ فِيهِ وَيَكُونُ لِلْوَاحِدِ  
لَا نَهُ مَاءٌ وَانَّهُ مَمَالًا يَقْصُدُ بِالْأَسْتِيلَاءِ فَلَمْ يَكُنْ فِي يَدِ  
الْكُفَّارِ حَتَّى يَكُونُ مِنَ الْفَنَائِمِ فَلَمْ يَجِبْ فِيهِ الْخَمْسُ -  
(بدائع ج ۲ ص ۶۷)۔

**درآمد، برآمد** مال کی درآمد اور برآمد پر جو طبیعتی اور سُتم موجودہ زمانہ میں حکومتوں کی طرف سے لگایا جاتا ہے۔ اس کی نظر ہمیں شریعت میں نہیں ملتی۔ اور نہ اس کے جواز کے لئے کوئی ثبوت ہاتھ میں آتا ہے۔ البتہ کتب فقہ میں یہ ملتا ہے۔

**۱ :** اگر اس کا مالک مسلمان ہے تو اس سے بڑے حصہ بطور زکوٰۃ وصول کر لیا جائے اور اسے مصارفِ زکوٰۃ پر خرچ کیا جائے۔ اس کے مال سے اس مال کی زکوٰۃ ساقط ہو ہو جائے گی۔

**ب :** اگر اس کا مالک ذمی ہے تو اس سے بڑے حصہ وصول کیا جائے۔ اگرچہ اس لینے میں شرطِ زکوٰۃ کو محفوظ رکھا جائے گا۔ لیکن اس کا صرف مصارفِ خراج پر ہو گا۔

**ج :** اگر اس کا مالک حربی ہے تو اس سے وہی ٹیکس لینا چاہئے جو کہ وہ ہمارے سلم تجارت سے لیتے ہوں۔ اگر بڑے لیں تو ہم بھی بڑے سکتے ہیں۔ اگر وہ بڑے لیں تو ہمیں بھی بھی لینا چاہئے۔ اگر ان کے متعلق علم نہ ہو سکے تو بڑے وصول کر لیا جائے۔

(بدائع : ج ۲ : ص ۳۸)۔

**جن اموال میں زکوٰۃ واجب ہے تو ہے ؟** قیامتِ ہی میں گے جو ابتداءِ اسلام میں تھے

**سوال ۹ :** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں جن املاک پر زکوٰۃ واجب تھی کیا؟ خلفاء راشدین رضے نے ان کی فہرست میں کوئی اضافہ کیا؟ اگر کوئی اضافہ یا تبدیلی کی تکون اصولوں کی؟

الحمد لله رب العالمين

آنحضرت علیہ السلام کے زمانہ میں جن املاک پر زکوٰۃ واجب تھی، حضرات خلفاء راشدین رضے نے بھی انہی املاک پر زکوٰۃ کو عائد کیا۔ اور ان کے علاوہ دوسرے چیزوں کی طرف تجاوز نہیں کیا۔ اور یہ حضرات اس معاملہ میں اپنی رائے سے دخل دے بھی نہیں سکتے۔ کیونکہ زکوٰۃ اقسامِ عبادات ہے یہ کوئی ٹیکس نہیں ہے کہ جس کے اندر زمانہ اور مصلحت کے لحاظ سے تبدیل اور تغیر ہو سکے۔ یہی وجہ ہے کہ زکوٰۃ پیغمبر کے مال پر نہیں۔ جو املاک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں زکوٰۃ میں سے مستثنی تھیں حضرات خلفاء راشدین رضے کے زمانہ میں بھی مستثنی رہیں۔



## راجح الوقت سکوں کی زکوٰۃ کے بارے میں تفصیل

**سوال ۱:** کیا سکھل کے سکوں اور سونے چاندی کے سوا دوسری دھاتوں کے راجح وقت سکوں پر زکوٰۃ واجب ہوگی؟ جو سچے راجح نہیں رہے، جو خراب ہیں یا جو حکومت نے واپس لئے ہیں، یا جو دوسرے ملکوں کے سکتے ہیں، ان کا بھی اسلسلہ میں شمار ہونا چاہتے یا نہیں؟

اس کی مختلف صورتیں ہیں۔



**۱:** وہ سچے جن میں سونا چاندی بھی ہے اور دوسری دھات بھی ہے، لیکن غالباً اجزاء سونا اور چاندی، میں تو اسے سونا اور چاندی تصور کیا جاتے گا۔

فَإِنَّمَا الْجَوَابُ عَنِ الْوَرقِ الْفَضَّةِ فَهُوَ فِي  
حَكْمِ الْفَضَّةِ - اه

**۲:** وہ سچے جن میں سونے اور چاندی کی مقدار کم ہے اور دوسرے اجزاء زیادہ ہیں اس کا حکم یہ ہے کہ اگر وہ اصطلاح اور عرف میں مردّج سکے ہیں یا بغرض تجارت جمع کر رکھے ہیں تو ان کی قیمت پر زکوٰۃ واجب ہے۔ اور اگر وہ اصطلاح اور عرف میں مردّج سکے نہیں ہیں اور نیت تجارت کی بھی نہیں ہے تو ان پر زکوٰۃ واجب نہیں ہے۔ البته ان سکوں میں اگر چاندی مخلوط ہے، وہ اگر انی مقتدار کو پہنچ جاتے جو چاندی کا نصاب ہے تو اس میں زکوٰۃ واجب ہو جاتے گی۔ «بِالْأَعْلَمْ بِصَّ، ا میں ہے۔

وَإِنْ كَانَ الْغَالِبُ هُوَ الْغَشْ وَالْفَضَّةُ مَغْلُوبَةٌ فَإِنْ كَانَتْ  
إِشْمَانًا رَائِجَةً أَوْ كَانَ يَسْكُنُهَا لِلتِّجَارَةِ يُعْتَدُ قِيمَتُهَا  
فَإِنْ بَلَغَتْ قِيمَتُهَا مائِسْتَى درهمٍ مِّنْ ادْفَنِ الدِّرَاهِمِ  
الَّتِي تُجْبِبُ فِيهَا الزَّكُوٰۃُ وَهِيَ الَّتِي الْغَالِبُ عَلَيْهَا الْفَضَّةُ  
تُجْبِبُ فِيهَا الزَّكُوٰۃُ وَالاَفْلَامُ وَإِنْ لَمْ تَكُنْ اِثْمَانًا  
رَائِجَةً وَلَا مَعْدَدًا لِلتِّجَارَةِ فَلَا زَكُوٰۃُ فِيهَا الاَفْلَامُ  
يَكُونُ مَا فِيهَا مِنْ الْفَضَّةِ يَبْلُغُ مائِسْتَى درهمٍ باَنْ

كانت كبيرة لأن الصفر لا تجب فيه الزكوة الابدية  
التجارة - (بدائع - ج ۲ - ص ۱۷) -

۳ : دہ سکے جو خالص پتیل، تابنے قلعی وغیرہ دھاتوں کے ہیں ان میں سونے چاندی  
کی بالکل ملاوٹ نہیں ان کی دو صورتیں ہیں۔

ا : عرف اور اصطلاح میں مردج سکے ہیں اور لین دین میں کام آتے ہیں۔

ب : اب عرف اور اصطلاح میں مردج سکے نہیں رہے، کسی زمانہ میں تھے۔

قسم اول کا حکم یہ ہے کہ اگر بغرض تجارت جمع کر کھے ہیں تو ان پر زکوٰۃ واجب ہے۔ اگر  
ان کی قیمت نصاب شرعی چاندی کے برابر ہو جائے۔ یعنی دوسو درهم کو پنج جانے تو زکوٰۃ واجب  
ہوگی ورنہ نہیں۔

اسی طرح قسم دوم کے سکے بھی عرضن کے حکم میں ہیں۔ اگر نیت تجارت کے ساتھ جمع کر کھے  
ہیں تو زکوٰۃ واجب ہوگی ورنہ نہیں۔ حوالہ کے لئے دیکھیں بداع - ج ۲ - ص ۱۶ -

وَكَذَا رُوِيَ عَنْ الْحَسْنِ<sup>ؑ</sup> عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ فِيمَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ

فُلُوسٌ أَوْ دِرَاهِمٌ رِصَاحِنٌ أَوْ نَحْاسٌ وَمَمْوَهَةٌ بِحِيثِ

لَا يَخْلُصُ فِيهَا الْفِضَّةُ إِنَّهَا إِنْ كَانَتْ لِلتَّجَارَةِ يُعْتَبَرُ

قِيمَتُهَا فَإِنْ بَلَغَتْ مَائِيْدَى دِرْهَمٍ مِنَ الدِّرَاهِمِ الَّتِي

تَغْلِبُ فِيهَا الْفِضَّةُ فِيهَا الزَّكُوٰۃُ وَإِنْ لَمْ يَتَكَنَ لِلتَّجَارَةِ

فَلَا زَكُوٰۃُ فِيهَا لِمَا ذُكِرَنَا إِنَّ الصَّفْرَ وَنَحْوُهُ لَا تَجْبُ

فِيهَا الزَّكُوٰۃُ مَا لَمْ يَتَكَنَ لِلتَّجَارَةِ إِنْ قَوْلَهُ وَإِنْ لَمْ يَتَكَنْ

أَشْمَانًا رَأْجَةً فَإِنْ كَانَتْ سَلْعًا لِلتَّجَارَةِ تُعْتَبَرُ قِيمَتُهَا

إِيْضًا وَإِنْ لَمْ يَتَكَنَ لِلتَّجَارَةِ فِيهَا الزَّكُوٰۃُ بِقَدْرِ مَا

فِيهَا مِنَ الْفِضَّةِ إِنْ بَلَغَتْ نَصَابًا أَوْ بِالضَّرُورَ إِلَى مَا عِنْدَهُ

مِنْ مَالِ التَّجَارَةِ -

۴ : نوٹ : ۱ : جو پاکستانی نوٹ ہیں ان پر زکوٰۃ واجب ہے۔ اس حیثیت سے نہیں  
کہ یہ نوٹ خود مال ہے بلکہ اس حیثیت سے کہ یہ ایک چیک اور سنہ اور وثیقہ مال ہے

جس شخص کے پاس اتنے نوٹ جمع ہو جائیں جن سے دوسو درہم چاندی حاصل ہو سکتی ہے تو اس مالیت پر زکوٰۃ واجب ہو جائے گی۔

ب: غیر علی نوٹ اگر کسی کے پاس جمع ہوں تو ان کو پاکستانی نوٹوں کے ساتھ تبادلہ کر کے یا تبادلہ کا اندازہ کر کے حب دو سو درہم کی مقدار کو پہنچ جائیں تو زکوٰۃ واجب ہو جائے گی۔

اموال ظاہرہ و باطنہ کی تعریف سوال ۱۱: مال ظاہرہ اور باطنہ کی کیا تعریف ہے؟ اس سلسلہ میں بخوبی کے اندر جمع شدہ رقم کی کیا حیثیت ہے؟

حضرات فقہاء کرام حرمم اللہ جو کہ قرآن و حدیث کے ماہر ہیں فرماتے ہیں کہ **الْأَوْجَاهُ** اموال زکوٰۃ دو قسم ہیں۔ ظاہرہ۔ باطنہ۔

ا: اموال ظاہرہ سے مراد موکاشی (اوٹ، بکھر میں، گائے وغیرہ) ہیں۔ جو جنگل میں چرتے ہیں۔ اور وہ اموال تجارت ہیں جو تجارت کے ملک میں اور سرکاری شرکتی عامل کے پاس سے گزرتے ہیں۔

ب: اموال باطنہ سے مراد سونا، چاندی اور وہ تجارتی مال ہے جو کہ دوکان یا موضع تجارت میں رکھا ہوا ہو۔ قسم اول کی زکوٰۃ وصول کرنے کا حق امام اور اس کے نائبین کو حاصل ہے چند شرائط کے ساتھ، جن کی تفضیل کا اور مقام ہے۔

قسم دوم کی زکوٰۃ ارباب اموال کے سپرد ہے وہ خود ادا کریں۔ اور اگر وہ اپنی زکوٰۃ امام کی طرف لے آئیں تو امام کو قبول کرنے کا اختیار ہے۔

والدلیل علی ذالک ماف البدائع - ج ۲ - ص ۵۵ -

”اما الاول فمال الزحکوة نوعاً ينبع ظاهر و هو المواشي والمال الذي يمر به التجار على العاشر و باطن وهو الذهب والفضة و اموال التجارة في مواضعها أما الظاهر فللأماء و نقابه و هم المصدقون من السعاة والعشار ولابية الاخذ ثم قال

بعد اس طریفہ اما المال الباطن الذى يحکون فی المصر  
 فقد قال عامة مشايخنا ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم طالب بزکوٰتہ و ابوبکر و عمر طالبا و  
 عثمان طالب زمانا ولما كثرت اموال الناس و رأى  
 ان فی تتبعها حرجا على الاممۃ و فی تفییشها ضررا بباب  
 الاموال فوضن الاداء الحکم اربابها و ذکر امام المدی  
 الشیخ ابو منصور الماتریدی السمرقندی رحمہم اللہ  
 لم یبلغنا ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم بعث فی مطالبة  
 المسلمين بزکوٰۃ الورف و اموال التجارة و لکن الناس  
 یعطون ذالک و منهم من کان یحمل ذالک الی الائمه  
 فیقبلون منه ذالک و لا یسائلون احدا عن مبلغ ماله  
 ولا یطالبونه بذالک و قال فی حکم لان نکوٰۃ الاموال  
 الباطنة مفوض الی اربابها اذا کانوا یتجررون بها  
 فی المصر - (بدائع) -

اس سلسلہ میں بنیک میں جمع شدہ رقم اموال باطنہ کے ذیل میں  
داخل ہو جاتی ہیں۔ کیونکہ یہ رقم شہروں میں اور مواضع تجارت  
میں ہوتی ہیں۔

اور اموال ظاہرہ میں شرط مرد علی العاشر موجود ہے۔ جو یہاں مقصود ہے۔ علاوہ ازیزے  
 بنیکوں میں جمع شدہ رقم کی حیثیت امانت <sup>علیہ</sup> کی ہوتی ہے۔ اگر ایک شخص کاروپیر کسی کے پاس  
 امانت ہوتی تو امانت کے اندر ہونا اس کے باطن ہونے میں مخل نہیں۔ لہذا بنکوں میں جمع شدہ  
 رقم اموال باطنہ ہیں سچے جگہوں میں جمع رقم کو عرف امانت کہا جائی ہے مذکور حقیقتہ دین ہے۔ (محمد انور، مرب)

سوال ۱۲۔ اعراض زکوٰۃ کے لئے  
مال نامی سے کیا مراد ہے  
مال نامی (نحو پذیر) کے حدود بیان کیجئے!

کیا صرف مال نامی پر زکوٰۃ واجب ہوگی ؟ -

# الجواب

زکوٰۃ کے وجوب کے لئے تقریباً نو شرطیں ہیں۔ بعض شرطیں مالک کے ساتھ  
تعلق رکھتی ہیں، اور بعض مال کے ساتھ۔

مکلف کے ساتھ تعلق رکھنے والی شرطیں۔

۱:- سحریت - ۲:- اسلام - ۳:- بلوغ و عقل

مال کے ساتھ تعلق رکھنے والی شرطیں۔

۱:- مال کا نصاب ہونا -

۲:- ملکہ تام ہونا -

۳:- مال کا حاجتِ حسليہ سے فارغ ہونا -

۴:- مال کا دین سے فارغ ہونا -

۵:- حوالانِ حوال ہونا -

۶:- مال کا نامی ہونا -

مال کا نامی ہونا ان شرائط میں سے ہے جن کے بغیر مال پر زکوٰۃ واجب نہیں ہوتی۔ اس کے تفصیل یہ ہے کہ نو ڈو قسم ہے۔ نموحقيقي - نموقتديري -

۱ - نموحقيقي : وہ ہے جو موشیٰ اور مال تجارت میں پایا جاتا ہے۔ سال کے بعد حقيقۃ موشیٰ بذریعہ تو والد و تناصل بڑھ جاتے ہیں۔ اور مال تجارت بھی بوجہ منافع کے حقیقتہ بڑھ جاتا ہے۔  
۲ - نموقتديري : وہ ہے کہ مال اس کے پاس یا اس کے نائب (امین، وکیل) کے پاس رکھا ہو۔ اگر وہ چاہے تو استعمال کر سکتا ہے۔ پھر ہر ایک ان میں سے دو قسم پر ہے۔ خلقی و عملی -

۱ - خلقی : وہ ہے جو پیدائشی طور پر اللہ تعالیٰ نے اس کے اندر رکھ دیا ہے جیسا کہ سونا اور چاندی۔ ان دونوں دھاتوں کو اللہ تعالیٰ نے صفت "نماز" کے ساتھ پیدا فرایا ہے۔ کیونکہ ان دونوں کے ساتھ لفظ اٹھانا بالاعیان ممکن نہیں، ہب تک کہ ان کی فروخت نہ کی جاتے۔ لہذا ان دونوں دھاتوں میں حب "نماز" خلقی ہوا تو اب دونوں میں زکوٰۃ واجب ہو جاتے گی۔ چاہے نیت تجارت کرے یا نہ کرے۔

۲ - نمازِ عملی یا فعلی : وہ ہے جو ان دونوں کے مساواہ باقی تمام اشیاء میں ہوتا ہے

مُوکشیوں میں بہنیتِ اسامت ہوتا ہے اور اموالِ تجارت میں تجارت کی نیت کے ساتھ ہوتا ہے۔

**تبیہ** نیت تجارت و اسامت اس وقت معتبر ہوتی ہے جب کہ فعل تجارت، اور اسامت کے ساتھ متصل ہو۔ پھر نیتِ تجارت صراحتہ ہوتی ہے یا دلالت۔ صراحتہ کی مثال یہ ہے کہ خرید و فروخت کرتے وقت یا ارادہ ہو کہ میں اس سامان میں تجارت کروں گا۔ اور دلالت یہ ہے کہ خرید کرتے وقت ارادہ کچھ نہ ہو لیکن خرید و فروخت عروضے تجارت میں واقع ہو۔ پس نموکی چار قسمیں ہو گئیں جن کی وضاحت کے لئے نقشہ ذیل معاینہ فرمادیں۔

| نموقتدیری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                       | نموقتی                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عملی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | خلقی                                                                                                                                                                  | عملی                                                                                                                                                                                                                                     | خلقی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| اس کی مثال وہ سونا چاندی ہے جو تجارت میں شخول نہیں ہے اس میں کامارِ تقدیری ہوتا ہے لیکن یا اسamt تو کچکا ہے یا سوامم ان کامار مالک استغفار پر قادر ہے اگر لیکن حقیقتہ "ابھی تک سے حقیقتہ طریقہ جاتا ہے اور ارادہ اور نیت اور عمل تجارت پر لگادے۔" خلقی بھی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ یا اسامت کو اس میں سونا چاندی کو وصف نہ دخل ہوتا ہے۔ | سوامم اور عروض تجارت جن کے اندر نیتِ تجارت میں لگایا گیا ہوا اس کا حقیقتی ہے کہ تجارت کی وجہ سے اس کامار کے لیے ہمارے لیکن یا اسamt کو اس میں سے ساتھ پیدا فرمایا ہے۔ | اس کی مثال عروض تجارت سونا چاندی جو تجارت ہے جو سونا چاندی کے مساوا کامارِ تقدیری ہوتا ہے لیکن یا اسamt کو اس میں لگایا گیا ہوا اس کا حقیقتی ہے کہ تجارت کی وجہ سے اس کامار کے لیے ہمارے لیکن یا اسamt کو اس میں سے ساتھ پیدا فرمایا ہے۔ | اس کی مثال وہ سونا چاندی ہے جو تجارت میں شخول نہیں ہے اس میں کامارِ تقدیری ہوتا ہے لیکن یا اسamt تو کچکا ہے یا سوامم ان کامار مالک استغفار پر قادر ہے اگر لیکن حقیقتہ "ابھی تک سے حقیقتہ طریقہ جاتا ہے اور ارادہ اور نیت اور عمل تجارت پر لگادے۔" خلقی بھی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ یا اسامت کو اس میں سونا چاندی کو وصف نہ دخل ہوتا ہے۔ |

واضح رہتے کہ بغیر وصفِ نثار کے مال کے اندر زکوٰۃ داحب نہیں ہوتی۔ یہ تمام سائلے "فتاویٰ عالمگیری" سے لئے گئے ہیں۔

## کراہیہ پر دی جانے والی اشیاء کی مالیت پر زکوٰۃ کا حکم

**سوال ۱۱:** جو مکان، زیورات دوسری چیزیں کراہیہ پر دی جائیں ان پر اور طیحی کاٹری موڑ دیگرہ پر زکوٰۃ لگانے کے کیا قاعدے ہیں؟

## الْجَلِيلُ جَلِيلٌ

جو سچیز کوایہ پر چلانی جائے مثلاً مکانات، شامیانے، دیگیں، سائیکل، موڑ گاڑی وغیرہ اسی طرح ملکع کے زیورات جو کہ ایہ پر دینے کے لئے تیار کئے گئے ہوں ان سب پر زکوٰۃ نہیں ہے۔ البتہ ان سب کی آمدنی سے جو سرمایہ جمع ہو گا اس پر بعد سhalbان حوالن زکوٰۃ واجب ہو گی۔ ہاں اگر ایک شخص ان کو تجارت کے لئے خریدتا ہے تو زکوٰۃ واجب ہو جائے گی۔ لیکن اگر پھر کہ ایہ پر دینا مشروع کر دے تو زکوٰۃ ساقط ہو جائے گی۔

البته سونے چاندی کے زیورات اگرچہ دہ کرایہ پر بھی دینے جائیں تب بھی ان پر زکوٰۃ واجب ہے۔ کیونکہ جب استعمال کرنے سے سونے اور چاندی کے زیورات کی زکوٰۃ ساقط نہیں ہوئی تو کہ ایہ پر دینے کی وجہ سے بھی ساقط نہیں ہو سکتی۔ حوالہ قاضی خان : ج ۱ ص ۲۹۱۔

ولو اشتري الرجل دارا او عبدا للتجارة ثم اجره يخرج من  
ان يكون للتجارة لانه لما اجره فقد قصد المفعة ولو  
اشترى قدوة من صغير يمسكها او يواجرها لا تجب  
الزكوة۔

**جانوروں کی زکوٰۃ کا حکم**  
سوال ٹلا : کسی آدمی کے کن کن مملوکہ جانوروں پر  
زکوٰۃ عائد ہوتی ہے ؟ اس سلسلہ میں بھیں سوں، مرغیوں  
دوسرے پالتو اور شوقيہ پالے ہوئے جانوروں کی حیثیت کیا ہے ؟ کیا ان کی زکوٰۃ نفتی  
کی شکل میں یا جنس کی صورت میں یادوں طرح دی جاسکتی ہے۔ کسی آدمی کے مختلف مملوک جانوروں  
کی کتنی مقدار پر اور کن حالات میں زکوٰۃ واجب ہوئی چاہیئے ؟

**الْجَلِيلُ جَلِيلٌ**  
زکوٰۃ تمام جانوروں میں سے صرف مندرجہ ذیل جانوروں پر مبع ان شرائط کے  
وجود درج ذیل میں واجب ہوتی ہے۔

۱) اونٹ : ان میں عربی، بجنتی، ہر قسم کے اونٹ داخل ہیں۔

ب : گائے، اس میں بیل، بھینس، سب شامل ہیں۔

ج : بکھری، اس میں بھیر، ذبہ، سب شامل ہیں۔

ان کے ماسواں اور کسی جانور پر مرغی، کبوتر، گدھا وغیرہ پر زکوٰۃ نہیں ہے۔ جن جانوروں  
(اونٹ، گائے، بکھری) پر زکوٰۃ واجب ہے اس کے لئے حبہ ذیل شرائیں ہیں۔

۱ : ان جانوروں کو جنگل میں چڑایا جاتا ہے۔ اگر گھر میں چڑایا جاتا ہے اور چارہ ڈالا جاتا ہے تو ان پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ پہلی قسم کو "ساممہ" اور دوسری قسم کو اصطلاح میں "علوفہ" کہتے ہیں۔ اگر یہ صورت ہو کہ سال کے کچھ عرصہ میں گھر کے اندر چارہ ڈال کر چڑایا جاتا ہے۔ اور کچھ حصہ سال میں جنگل کے اندر چڑایا جاتا ہے تو اکثر کا اعتبار ہوگا۔ اگر اکثر حصہ سال کا جنگل میں چرتے ہیں، اور تھوڑے دنوں گھر میں تکلیف برداشت کی جاتی ہے تب تو یہ "ساممہ" ہیں ورنہ "علوفہ"۔

فَإِنْ كَانَتْ تَسَامُ فِي بَعْضِ السَّنَةِ وَتَغْلِيفٌ فِي الْبَعْضِ فَإِنَّ اسِيمَتْ فِي أَكْثَرِهَا فَهِيَ سَامِمَةٌ وَالْأَفْلَادُ - كَذَا فِي الْمَحِيطِ عَالَمِيْرِي ج ۱ ص ۹

۲ : ان جانوروں کو جنگل میں چرانا (جسے اصطلاح فقہاء میں "اسامت" کے لفظ سے تعبیر کیا جاتا ہے) بغرض نسل کشی اور دودھ ہو۔ لہذا جن جانوروں کی اسامت بغرضِ حمل، رکوب اور کوشش ہوگی ان پر زکوٰۃ واجب نہ ہوگی۔ عالمگیری ج ۱ ص ۹۰۔  
\* \* \* \* \* میں ہے۔

"حتى لو اسيمت للحمل والركوب لا مللر والنسل فلا زكوة  
فيما كذا في محيط السرخسى و كذا لو اسيمت للحم" -  
بدائع ج ۲ ص ۳۳، میں ہے۔

لا منها ان يحوث معدداً للساممة وهو افت يسيمها للدر  
او النسل لما ذكرنا ان مال الزكوة هو المال النافع وهو  
المعد للاستئماء والنماء في الحيوانات بالساممة اذ يها  
يحصل النسل فيزيد إد المال فات اسيمت للحمل او الركوب  
او اللحو فلا زكوة فيما ولو اسيمت للبيع والتجارة وفيها  
زكوة مال التجارة لا زكوة الساممة -

۳ : تیسرا شرط یہ ہے کہ جنس واحد ہو۔ مثلاً اونٹ اگر ہوں تو پورے نصاب کو پہنچ جائیں اسی طرح اگر گاٹتے ہو تو بھی نصاب کو پہنچ جائے۔ ایک جنس کا نصاب دوسرا جنس سے پورا نہ کیا جائے گا۔ بدائع ج ۱ ص ۲ میں ہے۔

وَمِنْهَا أَنْ يَكُونَ الْجِنْسُ فِيهِ وَاحِدًا مِنْ الْأَبْلَ وَالْبَقْرِ۔ (ض۲)۔

زکوٰۃ کے اندر جانور بھی دیا جاسکتا ہے اور نقد رقم بھی دی جاسکتی ہے۔

” وَادَاءُ القيمة اداءً مالاً مطلقًا مقدر بقيمة المنصوص عليه

بنية النحوة فيجزئه الى قوله بخلاف المدايا والضمليا

لات الواجب فيما اراقة الدم اهـ۔ (بدائع ج ۲ ص ۲۶)۔

او نبیوں کی زکوٰۃ کے لئے نصاب کم انکم پانچ مقرر ہے۔ پانچ سے کم میں زکوٰۃ واجب نہیں۔ اس کے بعد بھبھب او نبیوں کی تعداد بڑھتی جاتی تو زکوٰۃ کی مقدار بھبھی بڑھتی جاتی ہے۔ زیادہ تفصیل کتب فقہ میں مذکور ہے۔

بحدیوں کی زکوٰۃ کے لئے کم از کم تعداد شریعت میں چالیس مقرر ہے۔ اس سے کم تعداد میں زکوٰۃ واجب نہیں۔ جب بھریاں چالینگ کی مقدار کو پانچ جائیں تو ان میں سے ایک بھری متوسط درجہ کی واجب ہو جاتی ہے۔

گائے بیل بھینس کے لئے نصاب مقررہ تین ہے۔ جب ان کی تعداد تین ہو جائے تو ان میں ایک بھرٹا جب کی عمر ایک سال ہو اور دوسرے سال میں داخل ہو چکا ہو، دینا لازم ہے۔ اسے اصطلاح میں تبیع کرتے ہیں۔

کس مال میں کتنی زکوٰۃ واجب ہوگی سوال ۱۵: جن مختلف سامانوں اور

چیزوں پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے ان پر

زکوٰۃ کس شرعاً سے لی جائے؟

**الجواب** جانوروں کے متعلق ابھی تحریر ہو چکا ہے۔ سونا چاندی، اموال تجارت پر بھی زرعی پیداوار پر بعض حالات میں بھی واجب ہوتا ہے۔ اور ”معدن“ وغیرہ میں بھی جس کی تفصیل اور گز چکی ہے

آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد کسی کو شرح زکوٰۃ میں تبدیلی کی اجازت نہیں

سوال ۱۶: خلفاء راشدین کے دور میں نقدی، سکوں، مویشیوں، سامان تجارت

زرعی پیداوار پر زکوٰۃ کی شرح میں کوئی تبدیلی کی گئی ہے؟ اگر ایسا ہو تو سنند کے ساتھ تفصیلی

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ

ہمارے علم میں ایسا کوئی واقعہ نہیں ہے کہ حضرات خلفاء راشدین حضوران اللہ علیہم السلام نے مقادیرِ زکوٰۃ میں اپنی رائے سے تبدیلی کی ہو۔ بلکہ مفتاہ سب انحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بیان فرمودہ ہیں۔ فِ خَمْسٍ ذُو دَمْ من الْأَبْلَى مَشَاةً - اور اذیں قسم جو مفتادی اس باب میں ہیں سماعی ہیں ان میں کوئی قیاسی نہیں۔ جب طرح کہ تعداد رکعات فرض وغیرہ سب منقولات سے ہیں۔ پہلے عرض ہو چکا ہے کہ زکوٰۃ از قسم عبادات ہے نکہ از قسم ٹھیکیں و خراج۔ اس لئے اس میں سیاسی مصالح کو اور اپنی رائے کو دخل نہیں۔ حضرات خلفاء راشدین رض نے شرح زکوٰۃ میں کسی قسم کی تبدیلی نہیں کی۔

### دو سو درہ سیم راجح الوقت سکھ کے لحاظ سے کتنے بلنتے ہیں

سوال ۱۲ا) : نقشی کی صورت میں اگر زکوٰۃ دو سو لقرنی درہ سیم اور بینیں طلاقی مشقال میں واحد ہو تو یہ سکھ کتنے پاکستانی روپیوں کے برابر ہوں گے۔ انج کی صورت میں «صاع د و سق» پاکستان کے مختلف علاقوں میں کن مرد بجهہ اوزان کے برابر ہوں گے؟

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ

حضرت حکیم الامامت مولانا اشرف علی تھانوی قدس سرہ العزیز «بہشتی زید» کماندر ارشاد فرماتے ہیں کہ «دو سو درہ سیم کا وزن روپیوں کے حساب سے للعسکر ۲ رتی چاندی۔ اور سیم، رتی کھرسونا بینیں مشقال سونے کا وزن ہوتا ہے۔ اور صلح کا وزن <sup>۱۳</sup> استی تولہ کے سیر سے تین سیر، نو چھٹا نک ہوتا ہے۔ اور ایک وسق ساٹھ صلح کا ہوتا ہے۔ اس لحاظ سے ایک وسق میں پانچ من تیرہ سیر بارہ چھٹا نک وزن آتے گا۔

### نصاب اور مقدارِ واحبہ میں تبدیلی کا حکم

سوال ۱۳ا) : کیا موجودہ حالات کے پیش نظر نصاب (وہ کم انکم سرمایہ جس پر زکوٰۃ واحبہ ہوتی ہے) اور زکوٰۃ کی شرح میں کوئی تبدیلی نہیں ہو سکتی؟ اس سکے پر اپنے خیالات دلائل کے ساتھ پیش کریں۔

**الْجَلِيلُ جَلِيلٌ**  
موجودہ حالات اور ماضیہ و مستقبلہ . حالات میں بھی کوئی وجہ جو ان نصاہدہ نکوئے اور شرح میں تبدیلی کی پیدا نہیں ہو سکتی۔ عجب یہ ایک تعجبی تشریعی حکم ہے ، کوئی سیاسی اور سبنی برصلاحت نہیں تواں میں تبدیلی کیسی ؟

### کتنی مدت گزرنے پر زکوٰۃ واجب ہوگی

**سوال ۱۹ :** مختلف اثناؤں اور سامانوں پر کتنی مدت گزرنے کے بعد زکوٰۃ واجب ہے ؟  
جن چیزوں پر زکوٰۃ واجب ہے اور جن پر نہیں ان کی شرح مدت لفظیل سے گزر جی ہے -

### سال میں حینی پیداوار اٹھائی جائیں ہر پیداوار سے عشر دلایا جائے

**سوال ۲۰ :** اگر ایک سال میں کئی فصلیں ہوں تو کیا سال میں صرف ایک بار زکوٰۃ ادا کی جائے یا ہر فصل پر ؟

**الْجَلِيلُ جَلِيلٌ**  
حولانِ حول یعنی سال گزرنے کی شرط زرعی پیداوار کے علاوہ اور چیزوں کے لئے ہے ۔ زرعی پیداوار توجب بھی اٹھائی جائے گی اس وقت اس کے زکوٰۃ ادا کرنا واجب ہوگی ۔ اگر سال میں دو مرتبہ پیداوار اٹھائی جائے تو دو دفعہ عشر دینا ہوگا ۔ لقوله تعالیٰ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حِصَادِهِ " الآیۃ

### زکوٰۃ میں قمری سال کا اختبار ہے یا شمسی کا

**سوال ۲۱ :** زکوٰۃ قمری سال کے حساب سے واجب ہونی چاہئے یا شمسی سال کے حساب سے ؟ کیا زکوٰۃ کی تشخیص اور وصولی کے لئے کوئی ہدینہ مقرر ہونا چاہئے ؟  
**الْجَلِيلُ جَلِيلٌ**  
زکوٰۃ اور دیگر امور کے اندر مثلاً خیاب ملوغ وغیرہ میں قمری سال کا اعتبار ہے زکوٰۃ کا وجوہ بھی قمری سال سے ہوگا ۔ جس دن سے ایک شخص نصاب کا مالک ہوتا ہے ۔ اس دن سے قمری سال پیدا کر کے زکوٰۃ کی ادائیگی واجب ہو جائے گی اور سال میں کوئی خاص ہدینہ زکوٰۃ کے لئے مقرر نہیں کیا جاسکتا ۔ کیوں کہ زکوٰۃ کا وجوہ ملک نصاب سے ہوتا ہے

جب غنائم کے لئے اور ملکِ نصاہب کے لئے کوئی ماہ مقرر نہیں تو وجوہ ادا کے لئے تعینِ ماہ کیسے کی جاسکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لوگ سال کے مختلف حصوں میں زکوٰۃ ادا کرتے رہتے ہیں۔

## مصارفِ زکوٰۃ کی تفصیل

**سوال ۲۲ :** زکوٰۃ کی قسم کی مصارف میں خرچ ہونی چاہئی ہے؟

زکوٰۃ کے لئے مندرجہ ذیل مصارف ہیں۔



**۱ :- فقیر :** اصطلاح شریعت میں فقیر اس شخص کو کہتے ہیں جس کے پاس تھوڑا بہت مال ہے لیکن اتنا نہیں کہ نصاہبِ زکوٰۃ کو پہنچ جائے۔ یا اتنا مال داساب ہے کہ اس کی مالیت نصاہبِ زکوٰۃ کو پہنچ جاتی ہے لیکن وہ حاجتِ اصلیہ کے ساتھ مشغول ہے تو ایسی صورت میں یہ شخص فقیر ہی رہتے گا۔ اور ستحقِ زکوٰۃ ہو سکے گا۔ (عالیٰ حکیمی، ج ۱ ص ۹۶)

مثلاً ایک شخص کے لئے رہنے کا گھر اور پہنچ کے لئے کپڑے اور کام کا ج کے لئے نوکر چاکرا وہ گھر کا انشاء جو اکثر کامیز حرف آتا ہے، موجود ہے۔ لیکن ان چیزوں کے علاوہ کوئی لفتہ ری رقم جو نصاہب کو پہنچے یا زیور جو نصاہب کو پہنچ جاتے، نہیں ہے۔ یا ہے لیکن قرض کے ساتھ مشغول ہے۔ ایسی صورت میں یہ شخص اصطلاحاً فقیر ہے۔

لَا يَأْسُ اَن يُعْطَى مِن الزَّكُوٰةِ مِنْ لِهِ سُكُنٌ وَمَا يَأْتِشُ بِهِ  
فِي مَنْلَهِ وَخَادِمٍ وَفَرَسٍ وَسَلَامٍ وَثِيَابَ الْبَدْنِ وَكِتَابَ الْعِلْمِ

لا هله - (شامخ، ج ۲ کتاب الزکوٰۃ)۔

**۲ :- مسکین :** اصطلاح شریعت میں "مسکین" اُس کہتے ہیں جس کے پاس کچھ نہیں ہے جس کی وجہ سے وہ مانگ کر کھاتا ہے۔ یہ شخص فقیر سے زیادہ محتاج اور غلوک الحال ہوتا ہے۔

وَمِنْهَا الْمَسْكِينُ وَهُوَ مَنْ لَا شَئَ لَهُ فَيَحْتَاجُ إِلَى الْمَسْأَلَةِ  
لِقَوْعَهِ أَوْ مَا يُوَارِعُ بَدْنَهُ وَيَحْلُ لَهُ ذَالِكُ بِخَلْفِ الْأَوَّلِ  
حِيثُ لَا تَحْلُ لَهُ الْمَسْأَلَةُ فَإِنَّهَا لَا تَحْلُ لِمَنْ يَمْلِكُ فَتْوَتْ  
يَوْمَهُ بَعْدِ سَتَرَةِ بَدْنَهُ كَذَا فِي الْفَتْحِ -

(عالیٰ حکیمی، ج ۱ ص ۹۶)

س : « عامل » : اصطلاح فقہاء میں « عاملین »، انہیں کہتے ہیں جن کو امام نے بغرضِ صولِ صدقات و عشر مقرر کیا ہو۔ ایسے شخص کو ان ہی صدقات میں سے ہبھیں وہ وصول کر کے لاتا ہے بقدرِ کفایت دیا جلتے گا۔ ( عالمگیری ج ۱ ص ۹۶ )

متعلقات : ۱ ، واضح رہے کہ فقیر اور مسکین کا استحقاق بحیثیت حاجت ہے اور عامل کا استحقاق بحیثیتِ عمالہ ہے۔ لہذا عامل اگر غنی ہو تو بھی دینا درست ہے۔

ب : عامل کو جو کچھ دیا جاتا ہے وہ بحیثیتِ عمالہ ہے۔ اس قید سے واضح ہو جانا چاہئے کہ جو کچھ اسے ملتا ہے یہ اجرت نہیں کیوں کہ اجرت میں بھالت مفسد عقد ہوتی ہے۔ یہاں جنم امراض نہیں ہوتی۔ امام اس کی ضروریات کو متنظر رکھ کے اسی زکوٰۃ میں سے کچھ حصہ نکال کر دے دیتا ہے جو کہ اسے کافی ہو جائے۔ لیکن اگر اس کی ضروریات اتنی زیادہ ہوں جو اس کی وصول کردہ تمام زکوٰۃ کو محیط ہو جائیں تو اس صورت میں نصف سے زائد نہ دیا جلتے گا۔

( عالمگیری نقلًا عن البحر - ص ۷۶ )

ج : عامل کو جو کچھ دیا جائے گا اس کی وصول کردہ زکوٰۃ سے دیا جائے گا۔ حتیٰ کہ اگر اس کی وصول کردہ زکوٰۃ صنائع ہو گئی تو اس کی عمالہ بھی صنائع ہو جائے گی۔

۳ : فکُّ الرقاب : چونچا مصرف زکوٰۃ « فکٌ رقاب » ہے۔ اس کی تشریع یہ ہے کسی ایسے غلام کی امداد کی جلتے جس نے لپٹے مولیٰ کے سامنے عقد کتابت کیا ہوا ہے۔ اور روپیہ جمع کر کے اپنے مولیٰ کو دے کر اپنے آپ کو آزاد کرنا چاہتا ہے۔ سو ایسے آدمی کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔ اگرچہ وہ عنی ہو۔ کیوں کہ اس کا عنی مشغول با حاجت ہے۔

و منها الرقاب . هم الراقبون و يعاونون في فلک

رقابهمو حذاف محيط السرخسى و يجوز الدفع الم

محاتب غنى علم بذالك أولم يعلم حذاف العالمگیری

ج ۱ - ص ۹۶ )

۵ : الغارمین : غارمین غارم کی جمع ہے۔ اصطلاح میں غارم اس کہتے ہیں جس پر قرضہ کا بوجھہ ہو اور وہ نصاب کا مالک نہ ہو، یا نصاب کا مالک تو ہے مسکن وہ نصاب قرض کے اندر شغل ہے۔ ( عالمگیری - ج ۱ - ص ۹۶ )

۶ : دفی سبیل اللہ : اس کی تفسیر میں « صاحب بدائع » نے تحریر فرمایا ہے کہ « فی سبیل اللہ » سے تمام انواع خیر اور بہاتر عبادت مراد ہیں۔ اس میں رحیم یا غزوہ کی تخصیص مناسب نہیں۔ لہذا ہر وہ شخص جو اطاعتِ الٰہی میں اور وجوہِ خیر میں کوشش کرنے والا ہو، مثلًا طلباءِ علوم دینیہ اور مبلغینِ اسلام کو زکوٰۃ دینی جائز ہے لشتر طبقہ محتاج ہوں۔ امام ابو یوسفؓ فرماتے ہیں اس سے مراد فقراء غزاۃ ہیں اور امام محمد رضاؑ کے نزدیک منقطع ججاج مراد ہیں۔

۷ : دابن سبیل، وہ مسافر جس کا سفر میں زاد را ختم ہو گیا۔ اگرچہ وطن میں مال موجود ہے اور غنیٰ رکھتا ہے۔ لیکن چونکہ فی الحال یہ فقیر ہے لہذا اس کو بھی زکوٰۃ دینا جائز ہے۔

**فی سبیل اللہ سے کیا مرد ہے** سوال ۲۲ : قرآن حکیم میں جن مختلف مصارف میں زکوٰۃ خرچ کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ ان کی حدود بیان کیجئے۔ باخصوص اصطلاح فی سبیل اللہ کے معنی و مفہوم کی وضاحت کیجئے۔

سوال نمبر ۲۳ : میں مصارف دریافت کئے گئے تھے اس کے جواب میں آیتِ شرافیہ « انما الصدقات للفقراء الآية کے اندر جو تحقیقیں اور ان کے انواع مذکور ہیں۔ ہم نے ان کی تشریح کر دی ہے جملہ اللہ تعالیٰ۔ اب دو امر باقی ہیں۔ ”مولفۃ القلوب“ جو قرآن میں مذکور ہے مجھیم نے مصارف میں نہیں لکھا، اور ”فی سبیل اللہ“ کی وضاحت۔

”مولفۃ القلوب“ : یہ رؤسائے قریش میں چند وجہا ہوتے ولے لوگ تھے جیسے ابوسفیان بن حرب، صفویان بن امیہ، اقرع بن حابس، عیینہ بن حصن وغیرہ ان لوگوں کو شان و شوکت حاصل تھی اور ان کے اتباع کثیر تھے۔ بعض ان میں سے حقیقتہ اسلام لے آئے تھے اور بعض علی وجوہ النفاق مسلمان ہو چکے تھے۔ ان لوگوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صدقات میں سے کچھ حصہ دیتے تھے تاکہ اسلام میں مضبوط ہو جائیں۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا کہ اکثر حضرات ان میں سے مخلص مسلمان بن گئے۔

صفوان بن امیہ فرماتے ہیں کہ حب آپؐ نے پہلی رتبہ مال مجھے عطا فرمایا تو آپؐ میرے نزدیک البغض انس تھے۔ پھر آپ مجھے ہمیشہ دیتے رہے حتیٰ کہ آپ میرے نزدیک محبوب ترین خلاائق ہو گئے۔

یہ حصہ مولفۃ القلوب کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارک تک تھا۔ بعد وفات آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام ان کا حصہ ساقط ہو گیا۔ چنانچہ خلافت صدیقی میں یہ لوگ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ایک فرمان لکھوا کر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس لائے کہ ” ہمیں زکوٰۃ دی جائے ۔“ حضرت فاروق عظیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وہ خط میکر پھاڑ دیا۔ اور فرمایا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا آپ لوگوں کو دینا تطییب قلب کے لئے تھا تاکہ تم لوگ سلام پہ جھے رہو۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے سلام کو قوت اور شوکت عطا فرمائے ہے۔ اگر اسلام پر قائم رہو گے تو فہما ، ورنہ ہمارے اور تمہارے درمیان تواریخ فیصلہ کرے گی۔ اس بات کو سن کر یہ لوگ دا پس حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس گئے اور کہا کہ خلیفہ آپ ہیں یا حضرت عمر ؟ تو حضرت صدیق رضی نے فرمایا ” ان شاء ہو ۔“ یہ جملہ فرمائ کر حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت عمر رضی کے فعل کی تصویب فرمائی۔ اور تمام صحابہ رضی اس پر متفق ہو گئے۔ اس طرح یہ اجماع قائم ہو گیا۔ واضح رہے کہ یہ سقوط سہم ازباب انتہاء الحکم باشتھاء العلة ہے۔

بعض احکام لیے ہوتے ہیں جو کسی علت کے ساتھ معلول ہوتے ہیں اور معلن ہوتے ہیں جب علت ختم ہو جائے تو حکم بھی ختم ہو جاتا ہے۔ لیکن اس پیشہ کی معرفت حضرت صحابہ کرام رضی یا تابعین رح کو تھی۔

**فی سبیل اللہ** فی سبیل اللہ کے متعلق پہلے بیان ہو چکا ہے کہ امام ابو یوسف رح کے نزدیک اس سے مراد فیقر غازی د مجاہد ہے۔ کیونکہ سبیل اللہ کا اطلاق عرف شرع میں بھائی آیا ہے اس سے مراد بھی ہوتا ہے۔ اور امام محمد رح کے نزدیک وہ شخص ہے جو حج کو گیا لیکن بوجہ ائتلاف زاد را منقطع ہو گیا۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ ایک شخص نے اپنا اونٹ اللہ کی راہ میں وقف کیا۔ تو آپ نے فرمایا کہ اس پر حاجی کو سوار کرو۔

لیکن ” صاحب بداع ” فرماتے ہیں کہ اس کو عام رکھنا مناسب ہے۔ ہر وہ شخص جو اللہ کے دین کے لئے سعی کرتا ہے اور عبادات میں سرگرم رہتا ہے ، مثلاً طلباء علوم دینیہ اور مبلغین دین۔ اگر یہ محتاج ہوں تو ان کو دینا فی سبیل اللہ ہو گا۔

## مصارف زکوٰۃ میں کسی ایک مصرف کو بھی ساری زکوٰۃ دے سکتے ہیں؟

**سوال ۲۴ :** کیا یہ لازمی ہے کہ زکوٰۃ کی رقم کا ایک حصہ ان مصارف میں سے ہر ایک مصرف پر خرچ کرنے کے لئے الگ رکھا جاتے جس کا قرآن کریم میں ذکر ہے۔ یا زکوٰۃ کی پوری رقم قرآن مجید میں بتائے ہوئے تمام مصارف پر خرچ کرنے کی بجائے ان میں سے کسی ایک یا ہند مصارف میں بھی خرچ کی جاسکتی ہے؟

**الجواب**

مالک نصاب پر یہ پابندی نہیں کہ وہ تمام مصارف مذکورہ فی القرآن پر زکوٰۃ صرف کرے۔ ویسے بھی اس پابندی میں سخت سحر اور تنگی ہے۔ بلکہ حکم شرعی ہے جو سنت اور اجماع صحابہؓ سے ثابت ہے وہ تعمیم اور خستی یا ہے۔ اگر چاہے تو ان تمام صفات پر برابر قسم کرے یا کمی بیشی کے ساتھ یا مصلحت کا لحاظ رکھتے ہوئے بعض مصارف کو ترجیح دے اور دوسرے بعض میں خرچ نہ کرے۔

”بدائع، ج ۲۔ ص ۳۶۔ میں ہے۔“ ولو صرف الى واحد من هذه الاصناف يجوز عند اصحابنا

**تعریف غنیٰ جسکے ہوئے زکوٰۃ لینا منع ہے نیز سادات و بنی ہاشم کو زکوٰۃ نہیں دے سکتے**

**سوال ۲۵ :** مستحقین زکوٰۃ کے ہر طبقے میں کسی فرد کو کن حالات میں زکوٰۃ لینے کا حق پہنچتا ہے۔ پاکستان کے مختلف حصوں میں جو حالات پائے جاتے ہیں ان کی روشنی میں اسے امر کیوضاحت کی جاتے کہ ”سیدوں، بنی ہاشم“ سے تعلق رکھنے والے دوسرے افراد کو زکوٰۃ لینے کا کہاں تک حق پہنچتا ہے؟

**الجواب**

مصارف زکوٰۃ کے ضمن میں یہ بیان ہو چکا ہے کہ ۶ کھل قسموں میں سے جو قرآن مجید میں مذکور ہیں ”مؤلفۃ القاوب“ کا سہم ساقط ہو چکا ہے باجماع صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین۔ باقی سات قسمیں جو مذکور ہیں ان میں سے عاملین کے ماسواہ باقی اقسام کو زکوٰۃ کا استحقاق بحالیٰ فقر و احتیاج ہے۔ عاملین کا استحقاق بوجہ عملاء ہے، غنیٰ ہونے کے باوجود دلے سکتے ہیں۔

- ۱ : انا الصدقات للفقار ، بحالتِ فقر لے سکتا ہے۔ نہ بحالتِ غنی۔
- ۲ : دالمساكین ، بحالتِ فقر لے سکتا ہے۔ نہ بحالتِ غنی۔
- ۳ : دالعاملين علیها ، بحالتِ غنی بھی لے سکتا ہے۔
- ۴ : دالمولفة تلوبم ، ساقط ہو گیا۔
- ۵ : دفی الرثاقاب ، مکاتب بحالتِ فقر لے سکتا ہے۔ یہ اگر غنی ہو جائے تو بھی فقیر ہی رہتا ہے جب تک بدلت کتابت ادا نہ کر دے یا بدلت کتابت سے زائد رقم نہ جمع ہو جائے۔
- ۶ : دالغارین ، بحالتِ فقر۔
- ۷ : دفی سبیل اللہ ، بحالتِ فقر۔
- ۸ : دابن اسپیل ، بحالتِ فقر۔

استحقاق زکوٰۃ کیں حالات میں ہوتا ہے؟

**فائدہ متعلق** د واضح رہے کہ ہمارے فقہاء حنفیہ رحمہم اللہ فرماتے ہیں کہ غنی تین

قسم پڑھے۔

- ۱ : ایک غنی وہ ہے جس کی وجہ سے زکوٰۃ داجب ہو جاتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ حاجاتِ ضروری سے زائد دوسو درہم نقدر یا کسی نصاب پر زکوٰۃ کا مالک ہو۔
- ۲ : دوسرے غنی وہ ہے کہ جس کی وجہ سے زکوٰۃ تو داجب نہیں ہوتی، لیکن صدقہ لینا حرام ہے اور اس صورت میں صدقۃ الفطر اور قربانی داجب ہو جاتی ہے۔ جس کی صورت یہ ہے کہ ایسے اموال کا مالک ہو جو نامی نہیں ہیں۔ اور ان میں زکوٰۃ داجب نہیں ہوتی لیکن وہ اس کی ضرورت سے زائد ہیں اور دوسو درہم کی مقدار کو پہنچ جاتے ہیں مثلاً میزیں، کرسیاں، فروش و مکانات، نوکر چاکر، مال موشی م موجود ہیں جو قدر حاجت سے زائد ہیں، لیکن تجارت کے لئے نہیں ہیں۔ تو اس صورت میں زکوٰۃ تو جب نہ ہو گی لیکن صدقہ اور زکوٰۃ لینا حرام ہو گا۔

- ۳ : تیسرا غنی وہ ہے کہ سوال کرنا اب بھی حرام ہے لیکن اگر بغیر سوال کے زکوٰۃ و صدقہ مل جائے تو لے لینا جائز ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ انسان کے پاس ایک دن کی شور اک موجود ہے اور پہنچ کا کچھ بھی ہے تو ایسی صورت میں سوال کرنا لٹھیک نہیں۔ ہاں اگر کوئی حالات

پر دا تف ہو کر ان خود دے دے تو لینا جائز بلکہ اولی ہے۔

لما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال من  
سأله الناس عن ظهر غنى فانما يستحقث من جه جهنم  
قيل يا رسول الله وما ظهر الغناء قال ان يعلم ان عنده  
ما يغد يهمه ويعيش بهم اه (هذا حكم من البدائة) -

**بنی ہاشم** اس سے مراد مندرجہ ذیل افراد ہیں۔ آل علی ، آل عباس ، آل جعفر ، آل عقیل  
او لا د حارث بن عبد المطلب - ان تمام حضرات کو زکوٰۃ لینا حرام ہے۔ اگرچہ  
فقراہ اور حاجت مند ہوں۔ اسی طرح ان کے ازاد کردہ غلام کے لئے بھی زکوٰۃ لینا حرام ہے۔  
و جب حرمت ان کی غلطیت اور رفتہ شان ہے۔ درحقیقت زکوٰۃ مطہرہ مال ہوتی ہے مال  
کے اندر سے ہر قسم کا خبٹ اور شبہات وغیرہ زکوٰۃ کے ذریعہ سے خارج ہو جاتے ہیں۔ اور  
زکوٰۃ کی مثال ایسی ہے جیسا کہ کپڑوں کو دھونے کے بعد میل کچیل والا پانی۔ جیسا کہ وہ پہنچے  
کے قابل نہیں ہوتا ایسے ہی یہ مال زکوٰۃ درحقیقت اس قابل نہیں کہ استعمال کیا جائے لیکن  
فقراہ کے لئے بوجہ ضرورت اجازت دی گئی ہے۔ مگر بنی ہاشم کو باوجود حاجت کے بھی  
اس کو استعمال کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ بنی ہاشم کے لئے زکوٰۃ کے عوض خمس خنانم مقرر کیا  
گیا ہے جو کہ اطيب واطہر ہے۔ پاکستان کے حالات بحمد اللہ اچھے ہیں اقتصادی حیثیت سے  
کسی قسم کی مشکلات پاکستان کو درپیش نہیں۔ جس کی بناء پر ایسی کوئی وجوہ معلوم نہیں ہوتی کہ سافر  
بنی ہاشم کے لئے دوسرے ذرائع مسدود کر کے زکوٰۃ کے کھلنے پر مجبور کیا جائے۔

**زکوٰۃ افراد کو دینی ضروری ہے یا اداروں کو بھی دے سکتے ہیں**

**سوال ۲۶ :** کیا زکوٰۃ صرف افراد کو دی جاتی ہے یا اداروں کو (مثلاً تعلیمی اداروں  
تیم خانوں اور محتاج خانوں) کو بھی دی جاسکتی ہے۔

در جمل زکوٰۃ کے مصادر تو وہی ہیں جو قرآن مجید میں بیان کئے گئے ہیں۔ اب  
جو تعلیمی ادارے یا تیم خانے وغیرہ ان مصادر پر خرچ کرتے ہیں۔ انسے  
کو صحیحیت دکالت زکوٰۃ دی جاسکتی ہے کہ وہ زکوٰۃ کو مستحقین پر تعلیک کے بعد خرچ کرتے ہیں۔

اس سلسلہ میں دینی درس کا ہیں جن میں طلباء علوم عربیہ کی تعلیم پاتے ہیں مفت ہدم ہیں اور صحیح مصرف ہیں۔ کالج اور قومی اسکول جو کہ عام طور پر مسکاری امداد اور طلباء کی فیس پر گزارہ کرتے ہیں یہ چند اسے استحقاق نہیں رکھتے۔ کیونکہ ان میں تقدیم پانے والے عام طور پر اغذیا میں جو تعلیم کے مصارف کے علاوہ فیس وغیرہ ادا کرنے پر بھی قادر ہوتے ہیں۔ یہ چیز عمومی حالات کے پیش نظر لکھی گئی ہے اگر خصوصیت کے ساتھ بعض اسکول اور کالج ایسے پائے جاتے ہیں جن میں مستحقین تعلیم پاتے ہیں تو ان اداروں میں بھی دینا جائز ہو گا۔ لبستر طبیہ ارباب اہتمام اس رقم کو مصرف شرعاً میں بعد ازاں تدیک خرچ کریں۔

**زکوٰۃ بطور گزارہ الاؤنس دینے کا حکم سوال ۲۴ :** کیا زکوٰۃ کی رقم میں مستحقے غریبوں، مسکینوں، بیواؤں اور ان لوگوں کو جو اپا، بچ یا صعیف ہونے کی وجہ سے روزی کمانے سے معذور ہوں، عمر بھر کی بیش کے طور پر گزارہ الاؤنس دیا جا سکتا ہے؟

ان مستحقین کو بوجہ حاجت اور فقر کے دیا جا سکتا ہے۔ یکمشت دین یا ماہوار لیکن ان باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے۔

ا : زکوٰۃ میں قبض و تدیک ضروری ہے۔ اس لئے زکوٰۃ میں نقدر رقم یا جنس ہی دی جا سکتی ہے نوٹ کے ذیل سے زکوٰۃ دی جائے تو ضروری ہے کہ وہ نوٹ کے بدے میں کوئی چیز وغیرہ خردید کر اس پر قابلِ ہجت ہو جائے۔

ب : اس امر کی خبر گیری ضروری ہو گی کہ وہ مستحقین جن کو گزارہ الاؤنس مل رہا ہے ان کا استحقاق دائمی ہو، انسان کے حالات بدلتے رہتے ہیں۔ کسی وقت تنگ دستی، کسی وقت فراخ دستی، اگر کسی وقت ان کو غنی حاصل ہو گیا تو پھر ان کو دینے سے زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔

**مال زکوٰۃ کو فہ عامہ میں لگانے کا حکم سوال ۲۵ :** کیا زکوٰۃ کی رقم رفاه عامہ کے کاموں مثلاً مسجدوں، ہسپتاں، مسٹر کوں، پلوں، کنوؤں اور تالابوں وغیرہ کی تعمیہ پر خرچ کی جاسکتی ہے؟ جس سے ہر آدمی بلا حاظ مذہب و ملت فائدہ اٹھاسکے۔

**الْجَوْزُ الْبَرِّيُّ**

ان تمام مذات میں جن کا سوال میں ذکر ہے زکوٰۃ صرف نہیں ہو سکتی۔ اگر ان مذات میں خرچ کرنا جائز ہوتا تو اللہ تعالیٰ مصارف میں سب سے پہلے ان کا ذکر فرماتے، پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیان فرماتے۔ مگر اپنے نے حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو فرمایا خذہا من اغْنیاءِ هُمْ وردها علی فقرا ائمہ۔ اغْنیاء سے وصول کر کے فقراء پر خرچ کرنے کا حکم دیا تاکہ نظامِ معيشت طبیعی رہے۔ انما الصّدقات للفقراء میں جو لام ہے یہ تملیک کرنے کے لئے ہے جو اشارہ کرتا ہے اس بات کی طرف کہ زکوٰۃ ایسے مصارف پر صرف کی جائے جو تمکہ پر قادر ہوں اور زکوٰۃ دینے والے کی طرف سے تملیک ہو۔

**الْجَوْزُ الْبَرِّيُّ**

**سوال ۲۹ :** کیا زکوٰۃ کی رقم کسی شخص کو قرضہ زکوٰۃ کی رقم حسب کسی دکیل کے حوالہ کی جاتے تاکہ وہ اسے کسی فقیر یا مستحق پر صرف کردے تو اسے اجازت نہیں کہ وہ اس رقم کو ادھار کے اندر لگادے کیونکہ یہ رقم اس کے پاس امامت ہے اور امامت میں کسی قسم کا صرف طبیعی نہیں۔

### ایک بگہ کی زکوٰۃ دوسری بگہ کے فقراء کو دینے کا حکم

**سوال نمبر ۳ :** کیا یہ ضروری ہے کہ زکوٰۃ جس علاقہ سے وصول کی جائے، اسی میں صرف کی جاتے۔ یا اس علاقہ سے باہر یا پاکستان سے باہر تالیف قلوب کے لئے یا آفات ارضی و سعادتی مثلاً زلزلہ و سیلاب وغیرہ کے مصیبت زدگان پر خرچ کی جاسکتی ہے یا نہیں؟ اس سلسلہ میں اپ کے نزدیک علاقہ کی تعریف کیا ہے۔؟

**الْجَوْزُ الْبَرِّيُّ**

یہ ضروری تو نہیں لیکن بہتر ہے کہ زکوٰۃ جس علاقہ سے وصول کی جاتے اسے وہاں کے مستحقین پر صرف کیا جائے۔ اگر زکوٰۃ کو دوسرے علاقہ میں حتیٰ کہ پاکستان کے باہر بھیجا جائے حب کہ وہاں ضرورت زیادہ ہو یا حادثہ آسمانی کی وجہ سے مصیبت زدہ لوگ زیادہ حاجت مند ہوں تو جب اتنے ہو گا اب شرطیکہ زکوٰۃ کا روپ یہ سلمان فقراء پر صرف ہو۔

**متوفی کے ترکہ سے زکوٰۃ وصول کرنے کا حکم** سوال ۳ : متوفی کے ترکہ سے زکوٰۃ وصول کرنیکا کیا طریقہ ہونا چاہئے۔

**الجواب** واضح رہے کہ زکوٰۃ عبادت ہے جو کہ مخلف کو از خود ادا کرنی لازم ہے۔ اگر ایک شخص زندگی بھر زکوٰۃ ادا نہیں کرتا اور بغیر وصیت کے مرتاحاً ہے تو اب یہ شخص بوجہ تارکِ زکوٰۃ ہونے کے گنہ گوار ہو گا۔ اور زکوٰۃ اس کے ذمہ سے احکام دنیا میں ساقط ہو جائے گی۔ اس کے ترکہ سے زکوٰۃ وصول نہیں کی جاسکتی۔ البتہ اگر وہ وصیت کر چکا ہے کہ میرے ذمہ تے سالوں کی زکوٰۃ واحب ہے، ادا کی جاوے تو تھائی مال سے زکوٰۃ کی ادائیگی ہو سکتی ہے۔

### **ایسی تداریج سے لوگ سخشنی زکوٰۃ ادا کرنے لگیں**

سوال ۴ : ایسی کیا احتیاطی تداریج سخشنی چاہئیں کہ لوگ زکوٰۃ کی ادائیگی سے بچنے کے لئے چلے نہ کرسکیں؟

**الجواب** سب سے بڑی چیز یہ ہے کہ حکام اور رعایا قرآن اور اسلام کے دل و جان سے پابند ہوں اور اپنے اندر دینی فکر پیدا کروں۔ اسلام پر صرف قانونی گرفت سے بچنے کے لئے عمل نہ کروں۔ حب ایسی زندگی پیدا ہو جائے گی تو پھر انشا اللہ ضابطوں کی ضرورت نہ رہے گی۔ حضرات صوفیہ فرماتے ہیں کہ اللہ والوں کی زکوٰۃ پر ہے کہ ہم اپنے پاس رکھتے ہیں اور ہم اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں۔

### **وصولی زکوٰۃ کا کام وفاقی حکومت کرے یا صوبائی؟**

سوال ۵ : زکوٰۃ کی تھیل اور اس کا انتظام مرکز کے ہاتھ میں ہونا چاہئے یا صوبوں کے ہاتھ میں۔ اگر مرکز جمع کرے تو اس میں صوبوں یا دوسرے علاقوں کے حصے مقرر کرنے کے کیا اصول ہوں؟

**الجواب** زکوٰۃ ہمیشہ مرکز میں جمع ہوتی ہے۔ چنانچہ آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے زمانہ میں زکوٰۃ عاملین، مدینہ طیبہ میں لے آتے تھے۔ آپ اسے حسبِ احتیاج لوگوں پر صرف کر دیا کرتے تھے اس میں علاقہ جات اور ان کے حصہ جات کی کوئی تقسیم نہ

تھی۔ اب اگر کچھ ہو سکتا ہے تو ایسا ہونا چاہتے کہ زکوٰۃ کو ایک مرکز میں جمع کر کے بلا حداط صوبہ و علاقہ صرف مستحقین پر صرف کی جاتے اس قسم کا تاب تول کرنے کی حاجت نہیں کہ فلاں صافتہ سے اتنی زکوٰۃ وصول ہوئی۔ لہذا اس علاقہ کا یا صوبہ کا اتنا حصہ مستحقین کر دیا جاتے۔ چاہے وہاں کے باشندوں میں مستحقین کی تعداد نہ ہو یا بالحل کم ہو۔ اس میں بڑی خرابی اور نقصان یہ ہو گا کہ ایک علاقہ کے لوگ باوجود استحقاق کے تنگی میں رہیں گے اور دوسرے علاقہ کے لوگوں کا روپیہ فاضل ہو کر جمع ہوتا رہے گا۔

لَهُ فِيهِ نَظَرٌ مَا فِي حَدِيثٍ مَعَاذٌ تَوْخِيدُهُ مِنْ أَغْنِيَاءِهِمْ وَ  
تَرِدُ فِي فَقِيرَائِهِمْ إِهْ وَفِي كِتَابِ الْفَقْهِ وَكُرْهٖ نَقْلِهِمَا إِلَى  
مِنْ بَلْدِ إِلَى بَلْدٍ أَخْرَى وَيَكُرْهُ نَقْلُ الزَّكُوٰةِ مِنْ بَلْدِ إِلَى  
بَلْدٍ وَإِنَّمَا تَفَرِّقُ صَدَقَةً حَلَ فَرِيقٌ فِيهِمُ مَا رَوَيْنَا  
مِنْ حَدِيثٍ مَعَاذٌ إِهْ (شامیہ۔ ہدایہ۔ ج ۱ ص ۱۹۰)۔

### وصولی زکوٰۃ کے لئے علیحدہ محکمہ قائم کرنا موزوٰل ہے

**سوال ۲۳:** اپ کی نظر میں زکوٰۃ کے نظم و نسق کو چلانے کا بہترین طریقہ کیا ہے؟ کیا زکوٰۃ جمع کرنے کے لئے کوئی الگ محکمہ قائم کیا جاتے یا حکومت کے موجودہ محکموں میں سے ہی کام لیا جاتے؟

**الجواب:** ہماری ناقص رائے میں زکوٰۃ کے نظم و نسق کو چلانے کی بہترین صورت تو یہ صرف اس ایک شعبہ کی اصلاح مقصود ہو تو موجودہ حالات میں اس کی جو موزوٰل صورت نظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ چند دین دار آدمیوں کی ایک امارت شرعیہ قائم کر دی جاتے۔ جس کے قیام و انتخاب کی تمام ذمہ داری حضرت مولانا سید سلیمان ندوی مظلہ العالی جیسے متحر، متدين عالم پر ڈال دی جائے۔ وہ اس امارت شرعیہ کے افراد کا انتخاب فرمائیں۔ بھروسہ زکوٰۃ کے وصول اور خرچ کے معاملہ پر شرعی نکتہ نظر سے کام کریں۔

**زکوٰۃ سرکاری محصول نہیں سوال ۵۵ :** کیا زکوٰۃ کو سرکاری محصول قرار دیا جاتے یا وہ کوئی ایسا محصول ہے کہ حکومت محض اس کی وصولی اور انتظام کی ذمہ دار ہے۔؟

**الجواب** زکوٰۃ ایک عبادت ہے سرکاری محصول نہیں ہے لیکن حکومت جیسا کہ دوسری عبادات کے سلسلہ میں ذمہ دار ہے

الَّذِينَ اتَّمُوكُنْهُمْ فِي الْأَرْضِ إِقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا  
الزَّكُوٰۃَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ إِذَا

اسی طرح لوگوں سے زکوٰۃ کی عبادت ادا کرنے کی بھی ذمہ دار ہے۔ حکومت کی ذمہ داری ادا تے عبادات اور اعلانِ کلمۃ اللہ ہے۔ حکومت زکوٰۃ کی ادائیگی کرنے اور بخوبی چلانے کی ذمہ دار ہے لیکن ٹیکس و محصول کی حیثیت سے نہیں بلکہ عبادت کی حیثیت سے۔ یعنی لوگوں کو مجبور کیا جاتے گا کہ وہ زکوٰۃ کی عبادت کو ادا کریں اور ترک نہ کریں۔ اس سلسلہ میں اولین ذمہ داری نماز کی ہے جو آہستہ العبادات ہے۔ حکومت اس کی زیادہ ذمہ دار ہے۔ کہ کوئی مسلمان ملک میں بے نماز نہ ہو۔ بعد ازاں کوئی بے زکوٰۃ نہ ہو۔

### دور خیرافت مُرُن میں جبڑا کوئی ٹیکس نہیں لیا جاتا تھا

**سوال ۶۳ :** کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں یا خلافتے راشدین رض کے دور حکومت میں اغرضِ عامہ کے کاموں کے لئے زکوٰۃ کے علاوہ بھی کوئی سرکاری محصول و میول کیا گیا ہے۔ اگر کیا گیا ہے تو وہ کیا تھا؟

**الجواب** انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات خلفاء راشدین رضوان اللہ علیہم آمین کے زمانہ میں فضا۔ ایسی بنگتی تھی کہ محصول عائد کرنے کی ضرورت ہی پیش نہیں آئی۔ آپ کے زمانہ میں تو صورت یہ تھی کہ حب بھی کوئی حاجت پیش آتی تھی تو آپ مسلمانوں کو جمع فرما کر ذکر کر دیتے تھے پھر شخص اپنی اپنی ہمت اور بساط سے بڑھ پڑھ کر حصہ لیتا تھا۔ اور حضرات خلفاء راشدین رض کے زمانہ میں اللہ تعالیٰ نے پرکرت اطاعت خدا در رسول صہبۃ فتوحہ عطا کیں اور اس کثرت سے اموال و غنائم آئے کہ حبس کی نظر ملنا مشکل ہے۔ اس لئے ہمیں

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں اور حضرات خلفاء رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں کوئی ٹیکس نظر نہیں آتا جو جبراً وصول کیا گیا ہو۔

**زکوٰۃ کی وصولی کا طریقہ سوال ۲۳ :** اسلامی ملکوں میں زکوٰۃ کی وصولی اور انتظام کرنے کا کیا طریقہ ہے؟ اور اب کیا ہے؟

**الجواب** ابتداء اسلام میں تو یہی طریقہ تھا کہ عاملین آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف سے جاتے تھے اور لوگوں سے اموال ظاہر کی زکوٰۃ وصول کر کے بیت المال میں جمع کرتے تھے۔ پھر بیت المال سے تحقیق پر صرف کی جاتی تھی۔ یہ نظام حضرات خلفاء رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں بھی رہا ہے۔ اس کے بعد یہ نظام بگڑ گیا۔ اب موجودہ اسلامی ملکوں کا کوئی خاص نظام ہماری نظر میں نہیں ہے۔

**زکوٰۃ کی وصولی حکومت اور عوام کی مشترکہ نگرانی میں کی جاتی**

**سوال ۲۴ :** کیا زکوٰۃ کی وصولی اور خرچ کا انتظام صرف حکومت کے پاس رہنا چاہئے یا کوئی مجلسِ امنت نہ۔ مقرر ہو کر اس کا انتظام حکومت اور عوام کی مشترکہ نگرانی میں ہونا چاہئے؟

**الجواب** زکوٰۃ کی وصولی اور خرچ خلیفہ کا کام ہے اور خلیفہ کے ساتھ ارباب حل و عقد اس کے ذمہ دار ہوتے ہیں۔ اب موجودہ زمانہ میں چونکہ وہ صورت نہیں ہے مذکورہ زکوٰۃ کی وصولی اور خرچ کی حکومت کو وہ صورت اختیار کرنی چاہئے جو «سوال نمبر ۲۳» کے جواب میں عرض کی گئی ہے۔

**عمال زکوٰۃ کو اموال زکوٰۃ سے تنخواہ دینے کا حکم**

**سوال ۲۵ :** زکوٰۃ جمع کرنے اور اس کا انتظام کرنے کے لئے جو عملہ رکھا جائے ان کی تنخواہیں، الاؤنس، بپشن پر اوپنٹ فنڈ اور شرائط ملازمت کیا ہیں؟

**الجواب** اگر زکوٰۃ وصول کرنے کا نظام وہی ہو جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارک میں تھا، تب تو یہی صورت ہو گی کہ عامل کو بطور عمالہ اسی کی وصول

کر دہ زکوٰۃ سے بقدرِ کفایت دیا جائے گا۔ مگر ”قدرِ کفایت“ کا لفظ قابل غور ہے اگر قدرِ کفایت وصول شدہ سے بڑھنے لگے تو نصف سے زائد دینا جائز نہیں۔ کافی البحار الواقع و قد ذکرناہ من قبل -

اور اگر زکوٰۃ کی وصولی کا کوئی اور نظم قائم کیا جائے تو اس عاجز کے خیال میں زکوٰۃ وصول کرنے والے عملہ کو دوسرے سرکاری فنڈز سے تخواہ، الاؤنس اور پراویڈمنٹ فنڈ وغیرہ دینا چاہئے یا اس کو امارتِ شرعیہ کی راتے پر چھپوڑ دینا چاہئے۔

فقط واللہ اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

مفتی مدرسہ عربی خیر المدارس ملتان - ۱۶ ذی الحجه ۱۳۶۹ھ

اجواب صحیح

خیبر محمد عفان اللہ عنہ

مہتمم مدرسہ عربی خیر المدارس ملتان : ۲۰ ذی الحجه ۱۳۶۹ھ

جواب صواب ہے

عبد الشکور غفرلہ ، مدرسہ عربی خیر المدارس ملتان

لقلم احقر عزیز الرحمن عفان اللہ عنہ ، مدرسہ عربی خیر المدارس ملتان ۔

## انہ مساجد کو لطور تخواہ اور غنی طالب علم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں

عامۃ الناس انہ مساجد کو صدقاتِ واجبه کے علاوہ کچھ اور دینے کو تیار نہیں ہیں۔ اگر انہ مساجد یہ نہ لیں تو مساجد دیران ہو جائیں گی۔ کیا ذیل کی عباراتِ نقليہ و دلائل عقلیہ سے اس اشد ضرورت کو محسوس کرتے ہوئے انہ مساجد پر صدقاتِ واجبه کے جواز کا استدلال کیا جاسکتا ہے؟ اور انہ مساجد میں غنی اور مفلس کا فرق ہے یا نہیں؟ کیوں کہ لوجہ اللہ امامت کوئی نہیں کرتا یعنی الخدمت عنی اور مفلس امام دونوں یتے ہیں۔

وَاذَا عَيْنُوا لِامَامِهِمْ شَيْئاً مِّنْ الْوَفَافِ وَالصَّدَقَاتِ وَالْهَدَايَا

وغيرها لزمه اداهها - (نقل از سلطان الفقه : ج ۲) -

اور علامہ ابن حبیونؒ کی کتاب « وجیز »، ص ۲۷ پر ہے -

مد و اگر بظاہر لفظہ اند بو قت نصب و تقریر بطریقۃ نسم و رواج و عادت بلاد خود اور امام کردند پس دریں صورت ہم حصہ مرسومہ آئی بلاد برالشیان ادا کردن برائے امام خود و احباب است - لآن المعروف کا المشروط اھ ؟ (سلطان الفقه، ج ۲، ص ۱۴) -

والعاشر فیعطی ولو عنیا لا هاشمیا لانته فرغ نفسه لهذا العمل فیحتاج الى الکفایة والغنى بیمتنع من تناولها عند الحاجة کابن السبیل وبهذا التعیل یقوى مانسب للواعفات من ان طالب العلم یجوز له اخذ الزکوة ولو عنیا اذا فرغ نفسه لانا دة العلم واستفادته لعجز عن الکسب والحاجة داعیة الى مالا بدمته -

علماء متقدہ میں کے نزدیک تعلیم قرآن، امامت، اذان و تدریس کتب دین پر اجرت لینا حرام تھا مگر متاخرین نے دیکھا کہ بقول شاعر  
 ڈر ہے کہیں یہ نام بھی میٹ جائے نہ آخر  
 مدت سے اسے رو ریمان میٹ رہا ہے  
 تو تخلواہ لے کر یہ سب امور کرنے جائز قرار دیتے -

ایسے ہی سادات بنی ہاشم پر صدقات واجبه کو حرام قرار دیا گیا مگر جب دیکھا گیا کہ وہ بوجہ افلکس درلیزہ گری کر رہے ہیں تو علمائے متاخرین نے جائز قرار دے دیا۔  
 ایسے ہی ضرورت محسوس کرتے ہوئے المہ مساجد کے لئے صدقات واجبه کو جائز قرار دیا جائے - اس لئے کتب معتبرہ و فتاویٰ مستندہ مثل فتاویٰ اشرفیہ، عزیزیہ، نظامیہ امدادیہ، بحر الرائق، فتح القديریہ، شامی، روح البیان، بیان القرآن، سے استنباط کر کے اس اشد ضرورت کو پورا کر دیا جائے -

مقبول احمد، ایسپٹ آباد، ہزارہ -



الْجَوَابُ

اگر کوئی امام مسجد مفلس و نادار اور مستحقِ زکوٰۃ ہے تو اس کو زکوٰۃ، اور چرم قربانی بحیثیتِ مفلس و مصرف ہونے کے دینے جائز ہیں۔ بحیثیتِ تخلواہ دینا جائز نہیں۔ فتاویٰ امدادیہ : ج ۱ : ص ۱۶۸۔ میں ہے۔ قربانی کی کھال کے متعلق لکھتے ہیں۔

” اور سچنکھہ صدقہ واجب ہے اس لئے اس کے مصارف مثل مصارفِ زکوٰۃ کے ہیں۔ مدرسین کی تخلواہ میں ان کا صرف کرنا جائز نہیں ”

اور اگر امام مسجد مال دار ہے تو اسے زکوٰۃ اور چرمہائے قربانی کی رقم دینا کسی صورت میں مطہیک نہیں۔ نہ بطریقِ مصرف ہونے کے اور نہ بطریقِ اجرت و تخلواہ۔ استفایہ کے اندر بولنقول اور حوالہ جات پیش کئے ہیں اور اس ساجد کو زکوٰۃ کے جواز کے لئے جو قیاس عامل ہاشمی پر کیا گیا، مطہیک نہیں سب غلطی ہے۔ کامیابیں ۔

طالب علم کو زکوٰۃ دینا جائز ہے اگر وہ فقیر اور حاجت مند ہو۔ اسی طرح ” ابن ابیل ” کے لئے بھی یہی شرط ہے۔ وہ مکمل من لا مال له حکما فی الشافعی۔ غنی طالب علم کے لئے اگرچہ بعض علماء نے زکوٰۃ کو جائز قرار دیا ہے۔ اور علامہ شامیؒ نے اس قول کو نقل کیا ہے مگر وہ قول مرجوح اور غیر معتمد ہے۔

دریخانہ میں نقل ہے۔ ان طالب العلم یجوز له اخذ الزکوٰۃ۔ اہ یہ قول غیر معتمد ہے اس پر فتویٰ دینا یا اس پر قیاس کرنا جائز نہیں ۔

فَالْفَاظُ الطَّحاوِيُّ وَهَذَا نُوْعٌ مُّخَالِفٌ لَا طَلاقَهُمُ الْحَرْمَةُ  
فِي الْغَنِيِّ وَلَعَلَّهُ يَعْتَمِدُهُ اہ

ہاشمی کو زکوٰۃ دینا بھی جائز نہیں۔ ظاہر الروایۃ اور مفتی بہ قول سیی ہے۔ وہ روایت جس میں ہاشمی کو زکوٰۃ دینا جائز قرار دیا گیا ہے وہ روایت ابو عصمه کی ابوحنیفہ سے ہے جو کہ نوادر کی روایت ہے۔ یہ روایت غیر مفتی بہ ہے۔

دریخانہ میں ہے۔

ظاہر المذهب اطلاق المنع اہ فقول العینی والہاشمی  
یجوز له دفع زکوٰۃ لمثله صوابہ لا یجوز۔ الخ ۔

تفصیل کے لئے دیکھئے «فتاویٰ مولانا عبدالحی صاحب رح»۔

عامل کو جو زکوٰۃ دی جاتی ہے وہ بھیتِ عمالہ کے ہے نہ بوجہ فقر کے اس لئے عنی کو دینا جائز ہے۔ دوسرا فرق یہ ہے کہ عامل کو زکوٰۃ دینا بوجہ نفس کے ہے اور علت اس کی عمالہ ہے۔ اس پر کسی مدرس کو قیاس کرنا جائز نہیں۔ وجیز اور سلطان الفقہ کی عبارت اس بات پر مطلقاً دلالت نہیں کرتی کہ الٰہ مساجد کو زکوٰۃ و صدقات تنخواہ میں اور بعض حق امامت دینے جائیں۔ بلکہ اس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ اگر لوگوں نے وقف میں سے یا صدقات اور ہدایا میں سے امام کے لئے کچھ رقم مقرر کی ہو تو اس رقم کا ادا کرنا واجب ہے۔ کیونکہ یہ اجارہ ہے اور اجارہ میں اجرت ادا کرنا واجب ہے۔ صدقات سے مراد ہدایا۔ اور صدقاتِ نافلہ لئے جائیں گے۔ جیسا کہ اگر ہدایا کا لفظ دلالت کرتا ہے نہ کہ صدقات واجبہ۔ تاکہ یہ روایت دوسری روایتوں کے موافق ہو جائے۔ اور متاخرین نے جو مستقد میں کے خلاف فتویٰ سے دیا ہے دہ اسی چیز میں ہے کہ متقد میں کے نزدیک استیجار علی الطاعات جائز نہیں تھا۔ متاخرین نے طاعت پر حائز قرار دیا نہ کہ زکوٰۃ میں سے ان کو دینا جائز قرار دیا۔

البتہ اگر ضرورت شدیدہ ہو تو ملیکِ مشرعی کے بعد دینے جاسکتے ہیں جس کا طریقہ زبانی دریافت کر لیا جائے۔ فقط داللہ اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

مرفتی خیر المدارس ملتان

ابحواب صحیح

خیر محمد عفان اللہ عنہ ۱۲، ۶۹۳

## ایک سیاسی جماعت کو زکوٰۃ دینے کا حکم

ایک مشہور جماعت زکوٰۃ، ہجوم قربانی وغیرہ طبی امداد کے لئے اکٹھے کرتی ہے اور منظم طور پر فراہمی کی جد و جمد کرتی ہے اور بلطائفِ حیل وصول کرتے ہیں۔ اس جماعت کے ارکان چاہتے ہیں کہ ان ذرائع سے سیاسی اقتدار حاصل کیا جاتے۔ اور ان مددات میں جو کچھ بھی ہو وصول کر کے یہ لوگ سیاسی مقاصد، مقدمات، ایکیشن، سیاسی کارکنوں کی تنخواہوں وغیرہ میں نہ رپ کرتے ہیں۔ ان کو مذکورہ صدقات دینا کیا ہے؟ اور ان کا یہ استعمال درست ہے یا نہیں؟

الْجَوَابُ

صدقاتِ واجبه ، سیاسی مقاصد ، مقدمات ، ایکشن اور سیاسی کارکنوں کی ت Xiao ہوں میں استعمال کرنے جائز نہیں - بوجماعت ان مصارف پر استعمال کرتی ہو اسے یہ صدقات نہ دیتے جائیں - مدارس و سینیٹ اور صدقات کا بہترین صرف ہیں - فقط واللہ اعلم -

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ ۱۵ اگری / ۲۰۱۴ھ



## تحقیق کر کے غنی کو زکوٰۃ دی تو زکوٰۃ ادا ہو گئی

ایک شخص نے کسی غریب رشته دار کو زکوٰۃ کا مصرف سمجھ کر زکوٰۃ دے دی - دوسرے سال معلوم ہوا کہ وہ زکوٰۃ کا سختی نہ تھا - تو کیا زکوٰۃ ادا ہوئی یا نہیں ؟

(قاری) محمد رفیع (صاحب) نہیم مدرس تجوید المفتراں ، موقع بازار ، لاہور -

اگر شخص مذکور نے اس رشته دار کو پورے غور و خوض کے بعد غریب سمجھا اور زکوٰۃ دے دی تو زکوٰۃ ادا ہو گئی اعادہ کی ضرورت نہیں ہے - حبیف الدر المختار - ج ۲ - ص ۹۲ ، ۹۳ - علی الشامیة - دفع بتحرر لمن يظنه مصراً الى قوله و انت بان غناه او حکونه ذمیا الى انت قال لا يعید لانته انت بما فـ و سعـ اـ فـ فقط واللـ اـ علم -

بندہ محمد اسحاق غفرلہ

اجواب صحیح

نائب سفی خیر المدارس ملتان - ۱۴۲۴ھ

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ



## فیلِ تحقیق نے زکوٰۃ کی قسم خود صرف کری تو زکوٰۃ ادا ہوئی یا نہیں

زید نے ایک عربی مدرسہ کے طالب علم بھر کو چالیس روپے زکوٰۃ کے دینے کے لئے کہ ان کو اپنے مدرسہ میں داخل کر دو - طالب علم نے اس خیال سے کہ میں بھی غریب اور مصرف زکوٰۃ ہوں اپنے اپر صرف کر لئے بھر کا یہ فعل بہشتی زیور کی تحریر کے مطابق صحیح معلوم نہیں ہوتا - تو کیا زکوٰۃ ادا ہو گئی یا نہیں ؟ اگر

بکر، مالک زید سے اجازت لے تو یہ کافی ہو جائے گا یا نہیں؟ اگر اجازت کافی نہیں تو بکر اپنے پاس سے دے یا نہیں؟

مولانا عبد المجید مدرس دارالعلوم عینہ گاہ کبیر والا

فالدر المختار، ج ۲۔ ص ۳۷۔ و للوکیل ان یدفع

لولده الفقید وزوجته لا لنفسه الا اذا احوال ربها



ضعها حیث شئت اھ-

روایت بالا سے معلوم ہوا کہ صورتِ مسئلہ میں زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ اور اب جب کہ وہ رقم خرچ ہو چکی ہے تو مالک اجازت بھی دے دے تب بھی زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔ اور اگر بکر اپنے پاس سے رقم مدرسہ میں دے دے اور زید کو اس کی اطلاع نہ کرے تو بھی زکوٰۃ ادا نہیں ہوگی۔ البتہ اگر زید کو پوری تفصیل بتلا کر دوبارہ زید سے اجازت حاصل کر کے رقم جمع کر ادے تو زکوٰۃ ادا ہو جلتے گی۔

نقطۃ اللہ علیم  
ابو جاہل صحیح  
بندر محمد بن اسحاق غفران  
خیر محمد عفت اللہ عنہ

**میلوں کو زکوٰۃ دینا و رسول کی نسبتِ فضل ہے**

عبد الرحمن دنس ایکڑ زمینے  
کا مالک ہے اس نے اپنی

ملوک زمین سور و پیر سالانہ فی ایکڑ کے حساب سے احمد خان کاشت کار کو اجارہ پر دے دیے یعنی اپس میں طے کیا کہ احمد خان ایک ہزار سالانہ اس زمین سے فائدہ اٹھانے کے عوض عبد الرحمن کو ادا کرے گا۔ معلوم نہیں سالانہ پیداوار زمین کی کم رہی یا احمد خان کے بال بچوں کی کثرت کبوچہ سے وہ ہر سال اجارہ کی پوری رقم ادا کرنے پر قادر نہ ہوتا تھا۔ ہر سال سو ڈالر ہد سو اس کے ذمہ باقی رہ جاتا۔ حبہ الرحمن بھی وصولی میں سختی ذکرتا۔ قریباً دس سال ایسے ہی چلتا رہا۔ میعاد اجارہ پوری ہونے پر زمین اس سے واپس لے لی۔ لیکن جمیعی طور پر احمد خان کے ذمہ نو سور و پے باقی رہے اگر عبد الرحمن اپنے ذمہ واجب شدہ مال کی زکوٰۃ میں سے کچھ رقم اس احمد خان کو جو فقر و سکنت کی وجہ سے مصرف زکوٰۃ ہے ادا کرے اور کھپر اس سے سابقہ قرضہ طلب کر کے وہی رقم اس سے قرضہ میں لے تو کیا اس طرح زکوٰۃ ادا ہو جائے گی؟ اشکال کی وجہ یہ ہے جس کی بناء پر فتویٰ حاصل کرنے کیلئے

استفارة بھیجا جا رہا ہے۔

- ۱ : اپنی مسلوکہ زمین سے عقد اجارہ کے ذریعہ نفع حاصل کرنا اور سالانہ ایک متعین رقم لینا بلاشبہ جائز ہے یا اس میں کوئی شبہ ہے۔ کیا بدیل اجارہ واجب الادامہ دین ہے؟
- ۲ : ہر سال رقم اجارہ بحوالہ خال کے ذمہ جمع ہوتی رہی تو کیا ہر سال اس سے وصولی نہ کرنا اور نرمی برداشت حکماً ابرار ہو سکتی ہے؟
- ۳ : احمد خان بالکل مفلس اور تھی دست ہے یہ قرضہ اس سے کسی صورت وصول نہیں ہو سکتا بالکل ایک سونختہ قرضہ ہے اس لئے یہ شبہ ہوتا ہے کہ یہ زکوٰۃ کی رقم اسے تمیلیکاً دے کر پھر واپس لینا ناجائز حیلہ نہ ہو۔ کیوں کہ عبد الرحمن کا مقصد یہ ہے کہ میری جبیب سے زکوٰۃ میں کوئی فقد رقم نکل کر نہ جائے اس پر نے قرضہ ہی سے ذمہ داری ختم ہو جاتے۔ اللہ تعالیٰ اسے محض ملکے والاسعاملہ قرار نہ دیں۔

معین الدین : معرفت مفتی سید صالح الدین کا خیل۔

الجواب

صورتِ سوالہ میں بر تقدیر صحیح دائرہ الگ عبد الرحمن نقدر پیغمبر احمد خان کو بہ نیت زکوٰۃ دے دے اور پھر وہی روپیہ اس سے اپنے قرض میں واپس لے لے تو زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی۔

لما في الدرج ۲ - ص ۱۶ - واعلم ان اداء الدين عن الدين و العين عن العين وعن الدين يجوز و اداء الدين عن العين وعن الدين سيفقبض لا يجوز و حيلة الجوان ان يعطي مدینونه الفقیر زکوٰۃ ثم يأخذها عن دینه - ۱۶ -

- ۱ : المدارعہ کے نزدیک زمین کو کراپر دینا جائز ہے۔ نیز دیگر بہت سے فقہاء بھی اسی کے قائل ہیں ( حکما ف شرح مسلم للنووی ج ۲ - ص ۱۲ ) - اور زمین سے استفادہ کے بعد طے شدہ اجرت واجب ہو جاتی ہے۔ جیسے کہ دیگر سائر دلوں - والظاهر من اطلاع المؤلف ان الاجرة تجب باستيفاء المنفعة - ( تکلیف بحوث )
- ۲ : یہ ابرا نہیں۔
- ۳ : یہ حیلہ محض مالکے والاسعاملہ نہیں بلکہ اگر زکوٰۃ دہنندہ کی نیت برآتہ ذمہ مدیون ہو تو اس

میں زیادہ ثواب ملنے کی امید ہے۔

قال فَالْأَشْبَاهُ وَهُوَ أَفْضَلُ مِنْ غَيْرِهِ (إِلَى) لَا تَنْهِيَّ يَصِيرُ  
وَسِيلَةً إِلَى ابْرَاءِ ذَمَّةِ الْمَدِيُوتِ - فَقَطْ وَاللَّهُ أَعْلَمْ -

بندہ محمد اسحاق غفرلہ

۱۳۸۲، ۸، ۲

اجواب صحیح

بندہ عبد اللہ عفان اللہ عنہ

**عنی طالب علم کو زکوٰۃ دینے کے بالے میں راجح قول**

ایک مدرسہ ایک انجمن کے تحت چل رہا ہے  
اس میں کچھ ایسے طالب علم بھی ہیں جو غنی  
ہیں ان کو عشرہ زکوٰۃ سے ذمیفہ دینا جائز ہے یا نہیں ؟ اگر جائز ہے جیسا کہ شامی نے لکھا ہے  
یجوز اخذ الزکوٰۃ لطالب علم ولو غنیا -

توفیہا ہر کرامہ کے عام قاعدہ لا یجوز دفع الزکوٰۃ للغنى کا کیا جواب ہے ؟  
طالب علم شرعی حبس کو غنائم حاصل ہو سیکن وہ اپنے آپ کو الکتساب معاش  
**الجواب**  
سے فارغ کر جکا ہو اور افادہ و استفادہ علم میں مشغول ہو تو اسے زکوٰۃ  
لینا جائز ہے۔ شامی، ج ۲، ص ۵۹۔ میں ہے۔

وبهذا التعلييل يقوى ما نسب إلى الواقعات من أن طالب العلم  
يجوز له اخذ الزكوة ولو غنيا اذا فرغ نفسه لافادة العلم  
 واستفادته -

شامی کا یہ قول فقہاء کے عام قاعدہ لا یجوز دفع الزکوٰۃ الی الغنى کے  
مخالف نہیں۔ کیونکہ وہ ایک عام قاعدہ ہے اور یہ ایک استثنائیہ حملہ ہے۔ ہر عموم میں کچھ نہ  
کچھ استثنی ہوا کرتے ہیں۔ فقط

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

**تبیہ** حضرات فقہاء کرام نے اگرچہ عنی طالب علم کے لئے اخذ زکوٰۃ کو جائز رکھا ہے لیکن  
احتیاط اس میں ہے کہ عنی طالب علموں کے لئے وظیفہ اور کھانا وغیرہ کسی فقیر اور  
مستحق کو تمییک کر لے دینا چاہتے۔ کیونکہ علامہ شامی رہنے والے دوسری جگہ تحریر فرمایا ہے

والاوجه تقييدہ بالفقیر ويكوت طلب العلم مرخصا  
للجواز سواله من الزکوة و غيرها و ان كان متادراً  
على الکسب اذ بدوته لا يحل له السوال - فقط

بندہ محمد عبد الرحمن عفراء

جواب صحیح ہے۔ عنی طالب علم کو بلا تعلیم زکوٰۃ نہیں دینی چاہتے۔

بندہ محمد عبد الرحمن عفراء

ہذا ہوا الاحتیاط وعلیہ الاعتماد ، خیر محمد عفّا اللہ عنہ ، ۱۰ محرم ۱۴۶۹ھ

**چھوٹے بھائی کو زکوٰۃ دینا افضل ہے**  
زید کا چھوٹا بھائی نادار ہے زید سے زکوٰۃ دے سکتا ہے ؟

**الْجَوَابُ**  
افضل ہی ہے کہ زید اپنے چھوٹے بھائی کو زکوٰۃ دے۔ والافضل فی  
الزکوٰۃ و الفطر والنذر الصرف اولاً لـ الاخوة او  
(عالم کیری ج ۱ ص ۹) - فقط وائل اللہ اعلم۔

بندہ محمد صدیق عفراء

اجواب صحیح ، خیر محمد عفّا اللہ عنہ ، رحیب المرحب ۱۳۷۰ھ

**الْجَوَابُ**  
زکوٰۃ حکومت وصول کرنے والوگ خود ادا کریں کیا زکوٰۃ کی وصولی حکومت کا فرض  
ہے یا اس کو انفرادی طور پر ادا  
کیا جا سکتا ہے۔ اور حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کو کن وجوہ کی بناء پر انفرادی طور پر  
ادا کرنے کا حکم دیا۔ ؟

**الْجَوَابُ**  
اموال دو قسم پر ہیں۔ اموال ظاہرہ اور اموال باطنہ۔ اول الذکر اموال  
کی زکوٰۃ حکومت وصول کر سکتی ہے اور ثانی الذکر اموال کی زکوٰۃ خود مالک  
ادا کریں گے۔ کمائی الاجر، ج ۲ ص ۲۳۸۔

وحاصلہ ان مال الزکوٰۃ نوعان ظاہرہ وہو المواتی

والمال (الّذى) يمر به المتاجر على العاشر و باطن وهو الذهب والفضة و اموال التجارة في مواضعها اما الظاهر فلا مام و نوائب ولاية الاخذ الن

اس میں اختلاف ہے کہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات شیخین رض کے مبارک عہد میں سونے چاندی کی زکوٰۃ بھی حکومت وصول کرتی تھی یا نہیں ؟ صاحب بداع نے شیخ ابو منصور ماتریدی سے نقل کیا ہے۔

لَهُ يَلْعَنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بُعْثَةً فِي مَطَابِعِ  
الْمُسْلِمِينَ بِزَكَاةِ الْوَرْقِ وَأَمْوَالِ التِّجَارَةِ وَلَكِنَّ النَّاسَ  
كَانُوا يُعْطِيُونَ ذَلِكَ وَمِنْهُمُ مَنْ كَانَ يَحْمِلُ ذَلِكَ إِلَى  
الْأَئِمَّةِ فَيَقْبِلُونَ مِنْهُ ذَلِكَ . ( ج ۲ - ص ۳۵ - ۳۶ )

عبارت ہذا سے معلوم ہوا کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ حکومت وصول نہیں کرتی تھی بلکہ اہل اسلام خود ادا کرتے تھے اور بعض لوگ اپنی زکوٰۃ حکومت کی تحويل میں دے دیتے تھے اور حکومت اسے قبول کریتی تھی۔ نیز اس کے وصول کرنے میں ہرج اور اضرار بھی ہے کہ لوگوں کی مخفی دولت معلوم کرنے میں سخت تنگی اور دشواری داقع ہو سکتی ہے۔ اور متمول افراد کی مالی یتیمت کی شہرت ان کے اموال کے لئے ایک مستقل خطرہ بھی ہے۔ اسی سلسلہ میں صاحب بداع نے دوسرا رائے نقل کرتے ہوئے یہ الفاظ بھی لکھے ہیں۔

وَعَثْمَانُ طَالِبُ زَمَانٍ وَلَمَّا كَثُرَتْ أَمْوَالُ النَّاسِ وَرَأَى أَنَّ  
فِي تَتْبِعِهَا حِرْجٌ عَلَى الْأَمَّةِ وَفَتَقْتِيشَهَا ضَرِراً بَارِ بَابَ الْأَمْوَالِ  
فَوَضَعَ الْإِدَاءَ إِلَى أَرْبَابِهَا - اه ( ج ۲ - ص ۳۵ )

ان وجہ کی بناء پر سونے چاندی کی زکوٰۃ کی ادائیگی خود مالک کے زمه طال دی گئی۔ اور اس معاملہ کو مالک کی دیانت داری پر چھپوڑہ دیا گیا۔ کیوں کہ اگر ان اموال کی زکوٰۃ بالفرض حکومت ہی چھوٹ کرتی تو بھی اسے مالک کی دیانت داری پر لازماً اعتماد کرنا پڑتا۔ فقط واللہ اعلم

ابحواب صحیح : خیر محمد عفی اللہ عنہ  
بندرہ عبد الصمد عفی اللہ عنہ

**سادات کو زکوٰۃ نہ دینے کی حقیقی علت** زکوٰۃ کا مصرف سادات کو کیوں نہیں ٹھرا�ا گیا۔ حالانکہ اسلام میں ذات پات کی تفریق کا تصور موجود نہیں۔ اور یہ حکم ایک ذات کی برتری ظاہر کرتا ہے۔ دونوں میں تطبیق کیسے ہوگی؟ سادات کو مصرف زکوٰۃ نہ ٹھرانے کی علت حقیقی حکم خداوندی ہے۔

**الْجَواب**

قال علیہ السلام یا بُنیٰ هاشم ان اللہ حرم عدیکم عن سالہ الناس وَاو ساختم رَبُّكَ (هدایہ ج ۱ - ص ۲۶۷)۔

اور اس کا ظاہری سبب یہ ہے کہ زکوٰۃ مالوں کی میل مچیل ہے۔ قرابتِ نبوی کے احترام کے تھیں نظر انہیں اس کے استعمال سے ممانعت کر دی گئی۔ باقی پر کہ اس سے سادات کا محترم ہونا سمجھا جاتا ہے۔ سو اس میں کوئی قابل اعتراض بات نہیں۔ کیونکہ سادات کرام بالاتفاق محترم میں۔ مگر یہ ہندوانہ ذات پات کی تفریق نہیں۔ کیوں کہ اس میں دوسری ذائقوں کو انتہائی حقر اور ناپاک سمجھا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ برسن کے ساتھ اچھوت کھانا نہیں کھاسکتے، ان کے مندوں میں نہیں جاسکتے اچھوٰ برسن کے برتن کو ہاتھ لگادے تو برتن ناپاک سمجھا جاتا ہے۔ باہمی نکاح نہیں ہو سکتا۔ لیکن اسلام نے سادات وغیر سادات میں ان سب احکام کو جائز رکھا ہے۔ کہ باہمی رشتہ داریاں بھی جائز ہیں۔ صرف ایسے نسل کی بنادر پر اس کو ذات پات کی تفریق نہیں کہا جاسکتا۔

ابحاب صبح

خیر محمد عفاف اللہ عنہ، ۲۲ مہر ۱۳۸۶ھ

فقط واللہ اعلم

بندہ عبد ستار عفاف اللہ عنہ

## صدقات واجبه سے تیار ہونیوالا کھانا مدرس کو اجرت میں نہیں دے سکتے

مدرسہ میں صدقات واجبه وغیر واجبہ سے طلباء کا کھانا تیار کیا جاتا ہے۔ اور مدرسہ میں جو مدرس رکھا گیا ہے اس کو تخلواہ کے ساتھ کھانا بھی مقرر کیا گیا ہے آیا اس کا کھانا مقرر کرنا درست ہے یا نہیں؟ اگر صدقات واجبہ سے جو کھانا طلباء کھاتے ہیں۔ مثلاً گھر سے کھانا آتا ہے تو اس صورت میں مدرس کھانا لے سکتا ہے یا نہیں؟

مستفتی عبدالشکور، مدرس مدرسہ اشاعت العلوم، منظہ حی پشتیاں، ضلع بہاولنگر۔

## الْجَلْجَاج

صدقاتِ واجبهہ وغیر واجبہ کے مجموعہ میں سے جو کھانا پکتا ہے۔ اس کا جتنا حصہ ملازم کو تنخواہ میں دیا جلتے گا۔ اس کے حصہ تناسب کے برابر زکوہ و صدقہ

واجبہ ادا نہ ہوگا۔ اور اہل مدرسہ کا ذمہ اس کے ساتھ شغول رہے گا۔ البتہ اگر کھانا قیمتاً لیا جائے اور قیمت پھر تحقیق پر خرچ کر دی جاتے اور ان کو دے دی جائے تو کھانا لینے کی گنجائش ہے۔ اور صدقہ غیر واجبہ سے اگر اہل مدرسہ کی ملازم کو کھانا دے دیں تو جائز ہے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبد اللہ بن عفان عنہ

اب حباب صحیح

نائب مفتی خیر الدار مدرسہ ملتانی

خیر محمد عفان اللہ عنہ

**نوایکٹار اپنی کامکن کوہ لے سکتا ہے؟** ایک شخص کے پاس تقریباً ۲۰ ٹھیکانے ایکٹار ارضی زرعی، مبلغ ٹوٹیرہ لاکھ روپے کی ہے۔ اور اس کی سالانہ آمد مبلغ پانچ ہزار روپے ہے۔ لگھر کے سات آٹھ آدمی ہیں۔ بقول اس کے اس رقم سے اس کا گزارہ نہیں ہوتا۔ کیا ایسے شخص کو زکوہ دینا جائز ہے۔؟ نیز اس کی زمین پر عشر واجب ہوگا؟

امام محمد رح کے نزدیک ایسے شخص کو زکوہ لینے کی گنجائش ہے۔ حب کہ زیورات

## الْجَلْجَاج

اور نقدی اس کے پاس نہ ہو۔ اور اگر نہ لے تو بہتر ہے۔ عشر بہر حال اس پر

واحجب ہے۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ عبد اللہ بن عفان عنہ ۹ / ۱۱ / ۱۴۰۰ھ

**مقروض کو مقدارِ نصاب سے زیادہ بھی در سکتے ہیں** ہمارے ہاں ایک انیس سال کا لڑکا ملازم ہے جو کہ قیم ہے۔ یہ لڑکا اسکی بیوہ ماں اور دو بھنیں جن کی ابھی شادی نہیں ہوئی ہے۔ اور ایک بھن جو بیوہ ہے وہ چھوٹے پھوٹوں سمیت انہی کے ہاں رہتی ہے۔ ان سب لوگوں نے دہلی گیٹ میں گیلانیوں کی خالی زمین پر جھبوزٹری کچی کچی ڈال رکھی ہے۔ اب گیلانیوں نے ان کو زوٹس دیا ہے کہ ہم نے اس جگہ پر سکول بنانा ہے۔ لہذا تم لوگ جگہ فارغ کرو۔ ظاہر ہے کہ عنقریب یہ لوگ در بدر ہو جائیں گے۔ از روئے

شرعيت فتویے صادر فرمائیں کہ زکوٰۃ کی رقم میں سے بچپیں ۲۵ ہزار روپے کا مکان ان کو خرید کر کے دینا جائز ہے یا نہیں ؟

**الجواب**  
صورتِ سوالہ میں یہ لڑکا اپنے لئے اور اپنی والدہ کے لئے اس مکان کا سودا کر لے تو مقرض ہو جانے کے بعد لڑکے اور والدہ کو اتنی رقم دینا درست ہے زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی۔ فقط اللہ اعلم۔

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ

مفتی خیر المدارس ملتان : ۱۳، ۱۳۰۲ھ

## وکیل نے زکوٰۃ کو مصرف میں استعمال نہیں کیا تو کیسے بری ہو گا ؟

ہم تم نے زکوٰۃ کو بغیر شرعی حیلہ کے مختلف تہذیبات میں استعمال کیا تو کیا زکوٰۃ دہنڈگان کے زکوٰۃ ادا ہو گئی ؟ زکوٰۃ ادا نہ ہونے کی صورت میں کیا صورت اختیار کی جاتے ؟

**الجواب**  
زکوٰۃ دہنڈگان کی زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ اصل تو یہ ہے کہ صورت حال بتلا کر مالکان سے اجازت لی جاتے اور پھر ان کی طرف سے زکوٰۃ ادا کی جاتے۔ اگر اس میں مشکلات ہوں تو اتنی رقم معطیین کی طرف سے باقاعدہ تدبیک کر کے مدرس میں خرچ کر دی جاتے۔ ایک قپل کے مطابق گنجائش ہے امید ہے کہ زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی۔

لَكُنْ فَدِيْقَالْ تَجْرِيْعَ الْأَمْرِ مُحْلِقَ الْبَقَاءِ الْأَذْنَ بِالدَّفْعِ إِهْ

(شامیہ : ج ۲، ص ۲۵۲)

رجل جمع مالا من الناس لينفقه في بناء المسجد فانفق تلك الدراء في حاجته ثم ردّ بدله في نفقة المسجد لا يسعه انت يفعل ذلك فإن فعل فلن يعذر صاحب ذلك المال عليه أو سائلة تجديه لالاذن فيه أن المعرف حقاً أمال استأنف الحافظون بعد تعليله الأكابر على الاستحسان إن منفق مثل ذلك من ماله على المسجد فيجوز له (ہندیہ : ج ۲، ص ۲۵۲)۔ فقط اللہ اعلم۔

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ : ۱۵، ۱۳۹۶ھ

## مہمان کو بہ نیت زکوٰۃ کھانا دینے سے زکوٰۃ ادا ہو گی یا نہیں

زید کے ہاں مہمان آیا۔ اس نے تین دن ضیافت کے بعد زکوٰۃ کی نیت سے کھانا دین شروع کیا اور اس کے ملک کرتار ہا اس طرح زکوٰۃ ادا ہو گئی یا نہیں ؟

فَلَوْ أَطْعَمْتِي مَا نَادَيَا الزَّكُوٰة لَا يَجْرِيهِ إِلَّا إِذَا

الْجَوَابُ

دَفَعْ إِلَيْهِ الْمَطْعُومَ لَا تَنْهِ بِالدَّفْعِ إِلَيْهِ بَنِيَّةُ الزَّكُوٰة

يَمْلَكُهُ فَيُصِيرُ إِلَّا مِنْ مَلْكِهِ بِخَلْدَنْ مَا إِذَا أَطْعَمَهُ مَعْهُ۔

(شامی : ج ۲، ص ۳)۔

جزئیہ مذکورہ سے معلوم ہوا کہ اپنے ساتھ بٹھا کر کھلانے تو زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔ کیوں کہ یہ اباحت ہے تدیک نہیں۔ اور اگر کھانا اس کو بہ نیت تدیک دے ریا ہے خواہ وہ کھائے، خواہ بچے۔ تو ایسی صورت میں زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ الحاصل بصورت تدیک، زکوٰۃ ادا ہو جائے گی، اور بصورت اباحت ادا نہ ہو گی۔ فقط وَاللَّهُ أَعْلَم

بندہ عبدستار عفان اللہ عنہ ۱۳۹۵/۲/۲  
الجواب صفحہ : بندہ محمد اسحاق عفرلہ

غیر مسلم عامل زکوٰۃ کو زکوٰۃ نہ دی جائے مصارف زکوٰۃ میں الْعَالَمِينَ عَلَيْهَا کے متعلق کیا حکم ہے؟ یہ عالمین کیف ماتفاق مستحق

زکوٰۃ ہیں یاشرط اسلام؟ احمد شعیب، امیر مجلس الخطبا۔ ڈی۔ آئی۔ خان۔

اصل یہی ہے کہ عامل و محصل زکوٰۃ مسلمان ہوں۔ کافر مصرف زکوٰۃ نہیں۔

قال فـ الدـ رـ فـ لـ اـ تـ دـ فـ عـ الـ ذـ هـ ۔ اـ هـ (شامی : ج ۲، ص ۳)۔

الْجَوَابُ

فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَم

بندہ عبدستار عفان اللہ عنہ : ۱۴۰۰/۷/۹

زکوٰۃ بنام قرض دینے کا حکم زید نے عمرو سے دس روپے قرض مانگا۔ عمرو نے دس روپے دے دیتے۔ جب زید وہ روپے والپس دینے لگا تو عمرو

نے کہا کہ میں نے توبہ نیتِ زکوٰۃ دیتے تھے اور دا قع میں اس نے دیتے وقت زکوٰۃ کی نیت کی تھی۔ زکوٰۃ ادا ہو گئی یا نہیں؟

**الجواب**  
زکوٰۃ ادا ہو گئی۔ و من اعطی مسکیناً دراهم و سماهابہ او فرض و نوی الزکوٰۃ فانہا تجزیہ و هو الاصح۔

(عالیٰ حَمَرَیٰ : ج ۲، ص ۸۸)۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ نائب مفتی خیر المدارس ملتان ۱۳۸۸ھ / ۲۲ جولائی ۲۰۰۷ء

**الجواب**  
عباسیوں کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں ۔ عباسیوں کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں یا نہیں؟ حاجی کرم داد، لورہ بازار مری۔

**الجواب**  
بنو عباس کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں۔ نواہ رشته دار ہوں۔ ان کی دیگر ذرائع سے امداد کی جاوے۔ ولا يدفع الى بني هاشم وهو آل على وآل عباس وآل جعفر وآل عقيل وآل حارث بن عبد المطلب۔ اہ۔ (عالیٰ حَمَرَیٰ : ج ۱، ص ۹۹)۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفان رضی اللہ عنہ

الجواب صحیح

۱۳۹۶ھ - ۱۰ - ۲۹

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ

**الجواب**  
غیر مسلم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں ۔ غیر مسلم اگر بالکل غریب ہو تو آیا اس کو صدقہ و خیرات یا زکوٰۃ کا مال دیا جاسکتا ہے یا نہیں؟

حافظ حبیب احمد : مکتبہ امدادیہ : طی ، بنی روڈ : ملتان  
**الجواب**  
صدقاتِ واجبه (زکوٰۃ و عشرہ غیرہ) کے علاوہ دیگر صدقات غیر مسلم کو دیتے جاسکتے ہیں۔ ولا یجوز ان یدفع الزکوٰۃ الی ذمی و یدفع الی ماسوی ذالک من الصدقة۔ اہ۔ (هدایۃ - ج ۱ - ص ۸۸)۔

فقط واللہ اعلم

الجواب صحیح

احقر محمد انور عفان رضی اللہ عنہ ۱۴۰۰ھ

بندہ عبد اللہ بن عفان رضی اللہ عنہ

پہنچنے والوں کو زکوٰۃ نہیں دے سکتے کیا اپنی اولاد کو زکوٰۃ دینا درست ہے ؟

جائز نہیں ہے۔ لا یصرف الم من بینهم ولا داہم۔

(در مختار علی الشامیه : ج ۲، ص ۸۶) - فقط والله اعلم.

احقر محمد انور عفاف الله عنه

اجواب صحیح

نائب سفتي خير المدارس ملتان ۱۴۹۸/۹

بندہ عبید استار عفاف اللہ عنہ

الجواب

وکیل نے زکوٰۃ کا پیسہ اپنی صورت میں استعمال کر لیا پھر اپنے پاس سے مستحق کو دیدیا تو زکوٰۃ ادا ہوئی نہیں؟

زید نے عمدًا یا کسی مغالطہ کی بنا پر زکوٰۃ کو شرعی حیلہ کے بغیر مدرسک صوریات یا اپنے صوریات میں صرف کر لیا۔ پھر اتنی رقم مدرسہ میں داخل کر دی تو کیا زکوٰۃ وہندگان کی زکوٰۃ ادا ہو گئی؟ جب کہ پسے مدرسہ میں داخل کر دیتے گئے۔

**الجواب** صبح صورت حال مالکان کو بتلا کر بھر ان سے اجازت لی جائے اور بھر ان کی طرف سے زکوٰۃ ادا کی جائے۔ اور اگر اس میں مشکلات ہوں تو ایک قول کے مطابق اسید ہے کہ زکوٰۃ ادا ہو گئی۔ لبشه طبیعیہ تمدیک کے بعد مدرسہ میں استعمال کی گئی ہو۔

(شامى، ج ٢ : ص ١٣). رجل جمع مالا من الناس لينفقه في بناء

المسجد فانفق تلك الدرهم في حاجته شورى بدمهاني

نفقة المسجد لا يسعه ان يفعل ذلك فان فعل فان عرف

صاحب ذالك المال رد عليه او سأله تحديد الاذن فيه

دان لم یعرف صاحب المال استاذ الحاکم وات

تعذر عليه ذلك رجوت له في الاستحسان ان ينفق مثل ذلك

من ماله على المسجد فيجوز امه (هندية ج ٢ ح ٣٥٣) - فقط والسلام

- ٥ - بندہ عبد الستار عفاف اللہ عنہ: ۱۵، ۱۳۹۴ء

لعمیر مکان کے لئے جمع کردہ رقم پر زکوٰۃ زید کے پاس تقریباً پانچ ہزار روپے جمع ہیں۔ جو مکان دغیرہ کی تعمیر اور کائے خریدنے کے لئے جمع کر رکھے ہیں۔ اور زید کے چار چھوٹے بچے، بیوی اور والدہ ہے۔ کیا اس رقم پر حوالان حوال کے بعد زکوٰۃ ہوگی یا نہیں؟ نیز زید کے بیوی، بچے جو غریب ہیں اگر انہیں اپنے کوئی رشته دار زکوٰۃ دیں تو ان کے لئے لینا درست ہو گا جبکہ زکوٰۃ دہنندہ کوئی قریبی رشته دار بھی نہیں ہے۔

**الْحَلْبَجَةُ**  
جب تک نقدی کی شکل میں پیسے موجود ہیں زکوٰۃ فرض ہوگی۔ لہذا سال کے بعد ادائیگی ضروری ہے۔ اور الشمار اللہ یہ زکوٰۃ ادا کرنا مال میں اضافے کا سبب بنے گا۔ البتہ آپ کی بیوی اور والدہ دغیرہ زکوٰۃ کا مصرف ہیں۔ کوئی دوسرا شخص انہیں زکوٰۃ دے سکتا ہے۔ آپ کے نابالغ بچے آپ کی وجہ سے زکوٰۃ کا مصرف نہیں بن سکتے۔  
ولا يجوز دفعها الى ولد الغنى الصغير۔ اه (عالیگیری ج ۱ ص ۹)۔

|                                    |                                |
|------------------------------------|--------------------------------|
| فقط و اللہ اعلم                    | ابحواب صحیح                    |
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۸ھ | بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ |

**الْحَلْبَجَةُ**  
مال خبیث میں زکوٰۃ واجب نہیں ایک شخص یہیک میں ملازم ہے اپنی تخلوٰاہ سے کچھ پس انداز کرتا رہا اور یہ رقم نصاب کو پانچ گتیے اس میں زکوٰۃ واجب ہوگی یا نہیں؟ مولوی محمد عبداللہ، حاصلپور قدیم۔

|                                                                                                                   |                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ماں ذکوٰۃ ملکوٰۃ لاد الحکم واجب التصدق علیہ فلا یفید ایجاد التصدق ببعضه۔ اه (شامیۃ : ج ۲ : ۶۷۴)۔ فقط و اللہ اعلم۔ | الْحَلْبَجَةُ                               |
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ ۱۳۹۸ھ                                                                                | ابحواب صحیح؛ بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ |

**الْحَلْبَجَةُ**  
ٹریکھڑی مالیت پر زکوٰۃ نہیں ہے ایک آدمی کے پاس ٹریکھڑی ہے جو کہ ذریعہ معاش ہے۔ یعنی لوگوں کی زمینوں میں ہل دغیرہ چلا کر۔

اس کی آمدن حاصل کی جاتی ہے۔ آیا ٹریکٹر کی قیمت خرید پر زکوٰۃ واجب ہوگی؟  
ٹریکٹر کی مالیت پر زکوٰۃ نہیں ہے۔ البتہ اس سے جمع شدہ مالیت لفڑاب  
کو پہنچ جاتے تو سال گزرنے کے بعد اس پر زکوٰۃ آئے گی۔

”قوله وَكَذَالِكَ أَرْتَ الْمُحْتَرِفِينَ، إِنَّ سَوَاءَ كَانَتْ مِمَّا لَا تَهْلِكُ  
عِينَهُ فِي الْأَنْتَفَاعِ حَالَفَدْوِمْ وَالْمَبْرُدُ أَهُ - (شامیہ : ج ۲ - ح ۲)۔

|                                   |                                |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| فقط والله اعلم                    | اجواب صحیح                     |
| محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۶، ۱۴۰۰ھ | بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ |

**زکوٰۃ میں دینے کے لئے رکھے ہوئے پیسوں کو لبطور قرض دے سکتے ہیں**

ایک آدمی کے پاس زکوٰۃ کے اپنے پیسے رکھے ہوئے تھے۔ کسی دوسرے آدمی کو ضرورت  
ہوتو کیا وہ دستی طور پر اسے دے سکتا ہے۔ یعنی جب وہ والپس کرے گا تو وہ مستحق کو پہنچا  
دیتے جائیں گے۔ حسین علی نقشبندی و مدرسہ موسویہ ، ملتان۔

فقیر کی ملکیت میں پہنچنے سے پہلے پہلے یا اسی کا مال ہے حسب مشاہد اس کو  
صرف کر سکتا ہے۔ ولا يخرج عن العهدۃ بالعذر مبل  
بالاداء للفقیر۔ اہ - (در مختار علی الشامیہ ج ۲ : ص ۱۵)۔

|                                          |                                |
|------------------------------------------|--------------------------------|
| فقط والله اعلم                           | اجواب صحیح                     |
| احقر محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۴۹۸، ۱۴۰۰ھ | بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ |

**حکومت بجز کوٰۃ کا پیسہ مدارس کو دیتی ہے وہ لے سکتے ہیں یا نہیں**

موجودہ حکومت عشرہ زکوٰۃ بالجبر وصول کرتی ہے اور عوام کے ان تقسیم کرتی ہے۔ اور اسے  
زکوٰۃ کو مدارس عربیہ بھی لے رہے ہیں۔ اور اس میں چند امور قبل غور ہیں۔

کیا زکوٰۃ دعاشر فی الحقيقة صحیح ہے؟ جب کہ یہ سود فنڈ سے جدا کیا جاتا ہے۔ اور مالکان

رقوم سے اجازت بھی نہیں لی جاتی۔ کیا یہ زکوٰۃ و عشر کی رقم پبلک اور مدارس کے لئے حلال ہے یا حرام؟ اور بعض مدارس والے طبیب اور حلال سمجھتے ہیں اور لے لیتے ہیں۔ اور بعض مدارس اس سے اجتناب کرتے ہیں۔

**الْجَوَابُ**  
حکومت کے طبقی کار سے قطع نظر جن مدارس یا اصحاب کو یہ رقم جس نام سے دی جاتی ہے وہ اس کے مصرف ہوں تو ان کے لئے یعنی کی گنجائش ہے۔

فقط وَاللّٰهُ أَعْلَمُ : احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

**وکیل نے زکوٰۃ کے پیسے اپنی مستحق بیوی کو دیدیے یئے تو متوکل کی زکوٰۃ ادا ہو گئی!**

زید نے خالد کو دس روپے دیتے اور کہا کہ یہ زکوٰۃ کے روپے میں کسی مستحق کو دے دو۔ خالد نے سوچا کہ میری بیوی غریب ہے۔ صاحبِ لصاہب نہیں ہے، اس نے دہ دس روپے اپنی بیوی کو دے دیتے، آیا زکوٰۃ ادا ہوتی یا نہیں۔ اور خالد گناہ کار ہو یا نہیں؟

۲: زید کسی مدرسے میں مدرس ہے۔ مکان مدرسہ والوں نے دیا ہے۔ اس مکان میں جو اہل مدرسہ نے دیا ہے زید اس میں رہائش کرتا ہے۔ زید کو کسی نے زکوٰۃ کا روپیہ دیا کہ مدرسہ میں دے دو یا کسی مستحق کو دے دو۔ زید دل میں سوچتا ہے کہ مدرسہ میں زکوٰۃ دینے کی بجائے اگر اس رقم سے دروازہ خرید کر مکان کو لگا دیا جائے تو مکان چونکہ مدرسہ کا ہے، دروازہ بھی مدرسے کا ہو جائے گا اور مجھے جو تکلیف ہے کہ مکان کا دروازہ نہیں ہے وہ تکلیف بھی رفع ہو جائے گی۔ اگر زید اس زکوٰۃ دالی رقم سے دروازہ خرید کر مدرسہ کے مکان کو لگا دے تو زکوٰۃ ادا ہوتی یا نہیں؟

**الْجَوَابُ**  
۱۔ زکوٰۃ ادا ہو گئی، خالد گناہ کار نہیں ہو گا۔ وللوكيل ان يدفع لولده الفقير وزوجته لا لنفسه الا اذا قتال ربها ضعها حيث شئت۔ (شامی ج ۲، ص ۱۵)۔ ۲۔ زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ اس لئے کہ تمدیک نہیں پائی گئی۔ فقط وَاللّٰهُ أَعْلَمُ

اجواب صحیح

بنده عبد ستار عفان اللہ عنہ

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۳۹۰/۳/۲۸

## اپنے مدیون کو زکوٰۃ دے کر بھر قرض میں واپس لینے کا حکم

زید نے بھر سے تقریباً تین چار سال قبل مبلغ تیرہ ہزار روپیہ قرض حسنہ لیا تھا اور جب بگرنے والی کامطالیبہ کیا تو وہ کہتا ہے کہ میں جلدی دے دوں گا۔ لیکن اسی دوران میں زید نے ایک پلاٹ اپنی بیوی کے نام خرید کیا۔ کچھ اپنا پیسہ اور کچھ دستوں سے لے کر، جب مکان بنانے کا مرحلہ آیا تو زید نے کار پورشیں سے پلاٹ گردی رکھ کر سود پر قرض لیا۔ جو تقریباً ساٹھ ہزار کھ قریب ہے۔ بھر نے جب زید سے اپنے تیرہ ہزار روپے کا مطالیبہ کیا تو زید نے اپنی مجبوریاں ظاہر کرنی شروع کر دیں کہ میری اتنی ماہوار تخلیخ ہے۔ میرے گھر کا خرچ مشکل سے پورا ہوتا ہے۔ بچے سکول میں تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ اور تقریباً دس گیارہ بچے ہیں۔ کیا بھر اپنی زکوٰۃ میں سے یہ پیسے کاٹ سکتا ہے جب کہ بھر موجودہ قرض سے کہیں زیادہ خدا کے فضل سے زکوٰۃ دیتا ہے۔

**الْجَواْبُ**  
زید کے مصرف زکوٰۃ ہونے کی صورت میں بکرا اپنی زکوٰۃ زید کو دے سکتا ہے جس کا طریقہ یہ ہے کہ ایک ایک روپے والے نوٹ کی صورت میں زید کو زکوٰۃ دی جاتے۔

وحيلة الجواز ان يعطى مدیونه الفقير زکوٰۃ ثم يأخذها

عن دینه اه۔ ( در مختار علی الشامیة ج ۲ ص ۱۷) - فقط والله اعلم

احقر محمد النور عفاف اللہ عنہ نائب مفتی

اجواب صحیح

خیر المدارس ملتان ۸۸/۲۰۰۴ھ

بندہ عبد السلام عفاف اللہ عنہ مفتی جامعہ ہذا

**بِرْ سَرْ رَوْزَگَارِ كُوْزَكُوْةِ دِيْنِيْنِ حَكْمٍ** زید کے پاس کسی قسم کی مالیت کا نصاب نہیں، لیکن بھر روزگار ہے۔ کیا زید کو زکوٰۃ کا پیسہ دیا جاسکتا ہے؟

قاری غلام نبی ممتاز آباد: ملتان

زید کو زکوٰۃ دینا درست ہے۔ زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی۔ بیک وقت نصاب کے

**الْجَواْبُ** برابر یا اس سے زیادہ نہ دی جاتے۔

هو فقير وهو من له انف شئ اي دون نصاب او قدر

نصاب غیر نام مستغرق فی الحاجة - اه ( درختار علی الشامیہ ج ۲ ص ۵۵ )

اجواب صحیح

بندہ عبد استار عفان اللہ عنہ

فقط واللہ اعلم

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۴۹۹/۱۲/۲۰

**قومی اتحاد کو زکوٰۃ دینے کا حکم**  
آج کل موجودہ تحریک جو کہ قومی اتحاد کے پلیٹ فارم سے  
چل رہی ہے اس تحریک کے بارے میں علماء نے جماد کا فتویٰ  
دیا ہے آیا اس میں زکوٰۃ دینا جائز ہے۔ ۶۔

حاجی محمد حنیف، صدر مجمع تاجران شہرہ باونگر۔

**الظہر** زکوٰۃ و صدقات کا مصرف عام فقراء و مساکین میں جن کی تفصیل قرآن و حدیث اور  
فقہ میں مذکور ہے۔ قومی اتحاد ہر چند کہ علمبردار جماد ہے مگر یہ کوئی وجہ استحقاق  
زکوٰۃ نہیں ہے۔ زکوٰۃ تب ہی ادا ہو گی جب اس کے مصرف کو دی جائے۔ جب کوئی سیاسی یا  
دینی جماعت زکوٰۃ و صدقات کی اپیل کرے، تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ وہ اس زکوٰۃ کو مصرف  
تک پہنچا دیں گے۔ ظاہر ہے کہ جلسہ و جلوس کا انتظام اور کارکنان کو تنخواہ مالی زکوٰۃ سے نہیں  
دی جاسکتی۔ البتہ جماعت میں جو فقراء شامل ہوں وہ مستحق زکوٰۃ ہیں۔ دیسے ہی جو زخمی ہوں اور  
مصرف زکوٰۃ ہوں، ان کی ادویات وغیرہ خرید کر زکوٰۃ کے مال سے دی جاسکتی ہیں۔

الحاصل اگر کسی جماعت کے ہاں زکوٰۃ کو اس کے صحیح مصرف تک پہنچانے کا انتظام ہو، اور  
کارکنان پر اعتماد ہو کہ وہ اس میں سستی نہیں کریں گے تو زکوٰۃ دی جاسکتی ہے مگر اس کا اہتمام کم ہتا  
ہے «أتو الزكوة» کا مطلب صرف جیب سے پیسہ نکال دینا نہیں ہے بلکہ صحیح  
صرف تک پہنچا دینا بھی اس کے مفہوم میں داخل ہے۔ فقط واللہ اعلم۔

اجواب صحیح

بندہ عبد استار عفان اللہ عنہ

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ نائب مفتی

خیر المدارس ملتان ۱۴۹۹/۵/۱۵

**بنوہا شم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں**  
۱۔ قریشی۔ ۲۔ ہاشمی خاندان کو زکوٰۃ ریتاجائز  
ہے یا نہیں؟ ۲۔ اگر لاعلی سے زکوٰۃ دے

دی گئی ہو تو اس کا کیا حکم ہے؟

۱:- باستثناء بنو لہب، بنو ہاشم کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں۔ در مختار میں ہے

**الْجَزْعُ**  
وَلَا إِلَى بَنِي هَامِشِ الْأَمْنِ أَبْطَلَ النَّصْرُ قِرَابَتَهُ وَ  
هُوَ بَنُو لَهْبٍ فَتَحَلُّ لِمَنْ أَسْلَمَ مِنْهُ كَمَا تَحَلُّ لِبَنِي الْمُطَلَّبِ  
ثُمَّ ظَاهِرُ الْمَذْهَبِ الْمَنْعُ ۱۵۔

شامی میں ہے۔

عبد المطلب اعقب اشتبہ عشر تصرف الزکاۃ الى اولاد  
کل اذا كانوا مسلمين فقراء الا اولاد عباس و حارث و اولاد  
ابي طالب من على وجعفر و عقيل قهستانی ۱ھ (رج ۲۶ ص ۹)۔

۲:- زکوٰۃ اداہو گئی مگر علم ہونے کے بعد نہ رکے۔

عملہ علی روایۃ ابو عصیۃ تسهیلاً علی المزکی ۱ھ (امداد المفتیین ص ۲۲)

با استثناء مذکورین قریش کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔ فقط واللہ اعلم

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ

۱۳۹۶ھ - ۳ - ۲۸

**زکوٰۃ کے پیسے امام مسجد کو دینے کا حکم**  
انہ مساجد کو زکوٰۃ و عشر و صدقۃ الفطر اور حرم  
قربانی وغیرہ دیتے جاتے ہیں۔ عام ماحول عرف  
اور خود تجربہ کے پیش نظر چمنے کا موڑ پیش خدمت ہیں تاکہ ان کو محفوظ رکھتے ہوئے تسلیخ بخش جواب  
سے مستفید فرمائیں۔

۱:- اول یہ کہ روزاول تقرر امام کے وقت ایجاد و قبول صرکھی بھی۔ حقیقی اجرت کا نام اجرت  
نہیں ذکر کیا جاتا۔

۲:- اگر یہ لوگ زکوٰۃ نہ دیں یا ان میں بعض نہ دیں تو اگرچہ امام کا گزارہ ہوتا ہے مگر امام ان سے  
مطالبہ کرتا ہے اور اپاڑن ہوتا ہے بلکہ جواب دے کر امامت حضور دیتا ہے۔

۳:- امام اگر اپنے فرانچن میں کمی کرے یا نہ کرے جو بہت سارے فرانچن ہیں، تو لوگ بھی زکوٰۃ غیر

کچھ نہیں دیتے، بلکہ جواب دے دیتے ہیں

۲:- بستی کے لوگ اگر کسی اور فقیر پاکسی عالم وغیرہ کو زکوٰۃ دیتے ہیں تو پوچھا کرتے ہیں یا اگر امام کو پتہ چلتا ہے تو ناراضی ہو جاتا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ عوام و خواص کی نظر میں امام فقیر نہیں اس لئے مصرف زکوٰۃ نہیں مگر لوگ اجرت کے طور پر تینوں دینے کے لئے بھی تیار نہیں۔ اس صورت میں امام اجرت کے طور پر زکوٰۃ لے سکتا ہے یا نہیں باحوالہ جواب اور تفصیلی حکم سے مستفید فرمائیں۔

عبد الحفیظ : شرکیب دورہ حدیث ، مدرسہ بحر العلوم  
نند سریاب کشمکش منڈنگ روڈ ، کوئٹہ : بلوچستان



زکوٰۃ کی رقم بطور اجرت امام صاحب کو نہیں دے سکتے۔ اس صورت میں زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔ کیوں کہ زکوٰۃ کی تعریف یہ ہے۔

تسییک المال من فقیر مسلم عین هاشمی ولا مولاہ بشرط  
قطع المنفعة عن المُملک من حکم وجہ اللہ تعالیٰ : (عاملگری ج ۱ ص ۵۶)

مال زکوٰۃ بنے کے لئے یہ شرط ہے کہ دینے والے کل کوئی منفعت اس مال سے متعلق نہ ہو بستا جر ملازم سے اس مال کے عوض منفعت حاصل کر جپا بے۔ ہندیہ میں ہے۔

"لَوْنُوِ الزَّكَاةِ بِمَا يَدْفَعُ الْمُؤْمِنُ إِلَى الْخَلِيفَةِ وَلَمْ يَسْتَأْجِرْهَا إِنْ كَانَ

الخليفة بحال لولم یدفعه یعلم الصبيان ایضاً اجزاؤاً ولا فلا۔ (بح ام ۴۹)

اس جزئیہ سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ استیجار کی صورت میں زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔ نیز حرم قربانی کی قیمت کا حکم زکوٰۃ کی مثل ہے۔ اس قیمت کو ذائق یا قصائی کو بطور اجرت نہیں دے سکتے۔ ہندیہ میں ہے۔ ولا ان یعطی اجر الحزار والذابح منها۔ (ج ۳ ص ۸۲)۔

اچاصل اگر لوگ امام مسجد کو زکوٰۃ کی رقم بطور تینوں کے دیتے ہوں تو اس صورت میں زکوٰۃ ادا نہ ہوگی ایسے لوگ دوبارہ اپنی زکوٰۃ ادا کریں۔ فقط والشہ عالم

الجواب صحیح : بنده محمد عبد اللہ بن عفان اللہ عنہ  
بنده محمد عبد اللہ بن عفان اللہ عنہ ۱/۳/۲۰۰۸

اندازہ میں غلطی کی وجہ سے مقدار و حجہ سے زیادہ زکوٰۃ

دے دی تو زائد کو آئندہ سال کے حساب میں شمار کر سکتے ہیں

اگر کوئی شخص اندازے سے زکوٰۃ کاٹے اور بعد میں حساب کرنے پر معلوم ہو کہ سات آٹھ روپے زائد نکال دیئے تو کیا اس زائد مقدار کو اگلے سال کی زکوٰۃ میں شمار کر سکتے ہیں ؟

**الْحَجَّاجُ**  
زکوٰۃ سے زائد رقم کو آئندہ سال کی زکوٰۃ میں شمار کر سکتے ہیں - ثانی میں بحوالہ دلوابحیہ منقول ہے - ولو کان عنده اربعۃ مائۃ درهم فادی زکوٰۃ خمس مائۃ ظاناً انها حذالۃ کان له اف يحب الزیادة للسنة الثانية لامنه امکن اف يجعل الزیادة تعجیلاً - (بج ۲ ص ۳)۔

اجواب صحیح  
بندہ عبد استار عفاف اللہ عنہ

**الْحَجَّاجُ**  
مقدوض معرف ہو تو زکوٰۃ واجب ہے ایک شخص نے قرضہ لیا اس کا اقرار کرتا رہا۔ آخر چودہ سال گزر گئے۔ مالک پر کتنے سالوں کی زکوٰۃ لازم ہے ؟

**الْحَجَّاجُ**  
اگر یہ رقم بقدر ضابب ہے تو گزشتہ چودہ سالوں کی زکوٰۃ واجب ہے۔ دفع مقربہ تجب مطلقاً سواء حکان ملیاً او معسراً۔ اہ (ہندیہ بج ۱ ص ۹)۔ فقط واللہ اعلم۔

بندہ عبد استار عفاف اللہ عنہ : ۱۳۹۵ھ / ۲۲ م / ص ۱

بُول میں زکوٰۃ کے وجوب ایک شہر کا جواب آپ نے فرمایا ہے کہ نوٹ مال نہیں بلکہ ایک قسم کا چیک اور حوالہ ہے جب

نحوٹ مال نہیں تو پھر نوٹوں پر زکوٰۃ فرض ہی نہیں ؟

ہاں آپ نے لکھا ہے کہ کاغذ کے بدلتے حکومت لقد روپیرہ ادا کرنے کے لئے تیار ہے۔ تو پھر یاں سے معلوم ہوا کہ اصل مال کا جب وہ مالک بننے کا تو پھر اس پر زکوٰۃ فرض ہوگی، وگرہ مگر نہیں۔ کیوں کہ اس کے پاس تو ایک قسم کا چیک ہے اصل مال نہیں۔ جب اصل مال نہیں تو زکوٰۃ بھی لازم نہیں۔؟

تمیسری بات یہ ہے کہ جیسے آپ نے لکھا ہے کہ «اگر خدا نخواستہ وہ نوٹ فقیر کے ہاتھ سے گہر کر گم ہو جاتے تو زکوٰۃ ادا نہ ہوگی» ॥

معترض نے اس پر یہ اعتراض اکھایا ہے کہ ایک شخص غدہ خرد کرتا ہے۔ وہ نوٹوں کی ایک رقم ادا کرتا ہے مگر گیرنڈہ جب وصول کر دیتا ہے تو اس کے بعد اس سے وہ گم ہو جاتے ہیں تو جو شخص رقم ادا کر دے ہے وہ ابھی قرض دار ہوا۔ کیوں کہ اصل چیز ادا نہیں کی۔

اور دوسری بات یہ ہے کہ زکوٰۃ دیندہ غلہ یا کٹپڑا وغیرہ بھی ادا کر سکتا ہے یا نہیں ؟

پہلے آپ یہ بتائیں کہ اگر کسی کا کسی پر قرض ہو تو جو قرض میں مال دیا ہوا ہے **الجواب**  
اس کی مالک پر زکوٰۃ ہے یا نہیں ؟ جب اس میں زکوٰۃ ہے تو نوٹ کا معاملہ تو قرض سے بھی زیادہ اہم ہے۔ کیونکہ قرض پر قبضہ کرنے کے لئے بہت سے مقدمات طے کرنے پڑتے ہیں۔ بلکہ قرض پر قبضہ اختیاری بھی نہیں، وہ دوسرے کے اختیار میں ہوتا ہے۔ بخلاف نوٹ کے کہ جب چاہے جس وقت چاہے بنیک سے بازار سے، جہاں سے چاہے نوٹ دے کر مال پر قبضہ کر سکتا ہے۔

باقی آپ کا جو غلے والا شبہ ہے اس کا جواب یہ ہے کہ۔ یہ بات تو ٹھیک ہے کہ مشتری بالع کو اصل مال نہیں دیتا بلکہ ایک چیک دیتا ہے اور حکومت کا حوالہ دیتا ہے کہ میرے حکومت کے ذمہ اتنے روپے ہیں تم وصول کر لینا۔ اور حکومت نے پہلے ہی سے حوالہ قبول کیا ہوا ہے کیونکہ نوٹ پر لکھا ہوا ہوتا ہے کہ اتنے روپے عند المطالبه سرکاری خزانہ سے دے دیتے جائیں گے۔ اور جب بالع وہ نوٹ لے لیتا ہے تو یہ بھی گویا اس کو قبول کر لیتا ہے۔ تو جب حوالہ تام ہو جاتے پھر محتال کو محل پر رجوع کا حق نہیں ہوتا۔

ہاں اس وقت رجوع کا حق ہوتا ہے جب محتال علیہ سستی کرے۔ اور یاں تو محتال علیہ ہی

حکومت کی طرف سے کوئی سُستی نہیں اور بعد حوالہ کے تام ہونے کے میں دین سے بری ہو جاتا ہے  
 . اذا تمت الحوالۃ بری المھیل من الدین بالقبول . (ہدایہ ج ۲ ص ۱۱۳)

اس تفصیل سے ظاہر ہو گیا کہ بالائے اگر نوٹ گم کر دے تو اس کو دوبارہ مشتری پر رجوع کا حق نہیں۔ اور نہ ہی مشتری اس کا مقرض متصور ہو گا۔ اور زکوٰۃ میں غله و کپڑا دعیرہ ادا کرنا جائز ہے اس سے زکوٰۃ ادا ہو جاتی ہے۔ فقط وَاللّٰهُ أَعْلَم

|                      |                                   |
|----------------------|-----------------------------------|
| بندہ اصغر علی عفراء  | ابحواب صحیح                       |
| ۲۶ محرم الحرام ۱۴۷۶ھ | بندہ محمد عبده اللہ عفاف اللہ عنہ |

## تہخواہ وصول ہونے سے پہلے نصاب میں شمار نہیں ہو گی

ایک شخص کچھ رقم کا مقرض ہے۔ اس سے کم اس کے پاس نقد موجود ہے۔ لیکن ستا چرہ اس کی تہخواہ داجب ہے۔ کیا اس تہخواہ کو جو بھینہ نہیں ہونے سے اس کا حق ہو چکی ہے متناہی پر قرض شمار کر کے صاحب نصاب ہونے یا نہ ہونے میں یا مقدارِ زکوٰۃ کا حساب لگانے میں اس کو شمار کیا جائے گا یا نہیں؟

اور کیا جتنے دن بھینہ کے گزر گئے ہوں اتنے دن کی تہخواہ کا بھی حساب لگانا چاہیتے؟

افتباٰب احمد حال دار و خیر المدارس ملتان

**الْجَلْبُ** تہخواہ بدیل منافع ہے اور عبید للتجارت کی اجرت کو دینِ ضعیف یا متوسط سے قرار دیا گیا ہے۔ بلکہ ایک روایت دین قوی کی بھی ہے۔ حکما ف الشامیة، ج ۲، ص ۵۵۔

لیکن منابع حصر کو مال قرار دینا دشوار ہے لہذا منافع حصر کا معاوضہ دینِ ضعیف میں داخل ہو گا۔ اور دینِ ضعیف کا حکم بعد قبضہ حب کہ دوسرا مال بھی موجود ہو دی ہے جو مال استفادہ فی اشنا، الحول کا ہے۔ حکما ف الشامیة، ج ۲، ص ۵۹۔

وَهَذَا كَلِه اذالْمِ يَكُن له مال غَيْر الدِّين فَإِنْ حَانَ لِهِ غَيْر ما فَبَضْن فَهُوَ كَالْفَائِدَة فَيُضَمَّن إِلَيْهِ ۝

پس صورتِ سئولہ میں اختتامِ سال پر تخریج کو وصول شدہ تصور کرتے ہوئے نصاب کی تکمیل کا اندازہ نہیں لگایا جائے گا۔ تا وقت تکہ وصول نہ ہو جاتے۔ البتہ بعد الوصول دوسرے مال کو ملا کر فوراً نصاب شمار ہو گا۔ حب کہ دوسرا مال موجود ہو۔ فقط واللہ علیم

اجواب صحیح  
بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ

بندہ محمد عبدالستار عفاف اللہ عنہ ۱۳۸۲/۹/۱۲

ناسب مفتی خیر المدارس ملٹان

**پاکستانی دوستور پر پر زکوٰۃ واجب نہیں** علمائے چترال نے سونا چاندی نہ ہونے کی صورت میں دو حصہ پاکستانی روپے پر زکوٰۃ واجب کر رکھی ہے۔ برسوں سے اس پر عمل جاری ہے۔ حب کہ ان سے سند مانگی گئی توانہوں نے بیج ذیل عبارت بطور سند پیش کی۔

وقالوا لو الجی اف الزکوٰۃ تجب ف الغطارة اذا كانت

مائتین لانها اليوم من دراهم الناس وان لم تكن من

دراءهم الناس في الزمن الاول وانما يعتبر في كل زمان

عادة اهل ذالك الزمان اه (بحر الرائق، ج ۲، ص ۲۲۴)۔

نحوٌ ! غطارة اس سکھ کو کہتے ہیں جس میں چاندی نہ ہو۔

**دو حصہ پاکستانی روپے پر زکوٰۃ واجب نہیں۔ بلکہ حب اتنی مقدار کو پہنچ جانے جن سے سارے ہے با دون تو لہ چاندی خریدی جاسکے تب زکوٰۃ واجب ہو گے۔** کیوں کہ ان میں چاندی معدوم ہے تو یہ مثل فلوس ہونے۔ اور فلوس جب سکھ راحب ہو تو ان کی قیمت میں زکوٰۃ واجب ہوتی ہے۔ حب کی قیمت ادنیٰ نصاب کو پہنچے گی تو زکوٰۃ واجب ہو گی۔ شامی میں ہے۔

فِي الشَّرِبَادِ لِيَةُ الْفَلُوْسُ إِنْ كَانَتْ أَثْمَانًا رَأْبُوْجَةً أَوْ سُلْعَا

لِلتَّجَارَةِ تَجِبُ الزَّكَوَةُ فِي قِيمَتِهَا وَالْأَفْلَادُ - (ص ۳۲ مصري)۔

اور یہ حکم یعنی معمولی تفاوت کے ساتھ دراہم مغشوشه کا ہے جن پر کھوٹ غالب ہو۔ جیسے تو بھر میں ہے۔

ان خلب الغش فليس كالفضة كالستوقة فينظر ان كانت  
رائحة او نوع التجارة اعتبرت قيمتها فان بلغت نصا باوجبت  
فيها الزكوة والافلا - ۱۴ھ (ج ۲ ص ۲۵۵) -

الحاصل پاکستانی روپیہ سعید بدم الفضہ ہو یا مغلوب الفضہ ہو، دونوں صورتوں میں اس کا  
حکم معلوم ہرگز اور دلواجی کا جو قول بحول اللہ بحر سوال میں مذکور ہے۔ اولاً تزوہ مقید ہے  
اس قید کے ساتھ کہ ان کی مالیت عہد بنوی کے درصد اصغر الدراهم سے کم نہ ہو۔ فتح القدیر میں اس  
قول کو ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے۔

الا اني اقول ينبع في ان يقيد بما اذا كانت لهم دراهم لا تقص  
عن اقل ما حكان وزنا في عهده صلى الله عليه وسلم وهي ما  
تشكون العشرة وزن خمسة لأنها اقل ما قدر النصاب بما تين  
حتى لا تجب في المائتين من الدراء المعودية الخامسة  
بمحنة وان كانت دراء مع قوم - (بحر ج ۲ ص ۲۵۵) -

ثانياً یہ کہ قول دلواجی مرجوح ہے۔ بحر الرائق ج ۲ : ص ۲۵۵ پر ہے۔  
”فاما الغطارة فقيل يجب في كل مائتين منها خمسة منها عدد  
لانها من اعز الاثمان والنقود عند هم قال السلف ينظر  
ان كانت رائحة او سلعا للتجارة تجب الزكوة في قيمتها  
كالفلوس وان لم تكن للتجارة فلا زكوة فيها لأن ما  
فيها من الفضة مستهلك لفطبة النحاس عليها فكانت  
حالستوقة وفي البدائع قول السلف اصح - ۱۴ھ

اس عبارت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غطارة میں بھی چاندی ہوتی ہے۔ گو مغلوب ہو۔ تو  
یہ لکھنا درست نہیں کہ غطارة اس سکھ کو کتنے میں جس میں چاندی نہ ہو۔

فقط والسر اعلم

بندہ عبد الاستار عفان عنہ ہفتی خیر المدارس ملتان ۱۳۹۸ھ، ۲۲، ۸



**دینی اداروں کے مخلص جان نثار کا کن حب صعف و پری کے سبب**

**خدمات سر انجام دینے کے قابل نہ رہیں تو ادارہ زکوٰۃ سے**

**ان کی مُسِّتَقِلٰ اِمْدَاد کر سکتا ہے**



علمائے کرام نے سغلیہ دور کے بعد انگریزی دور میں تقسیم ملک کے بعد پاک و ہند میں ہر قسم کے مصائب و شکلات کے باوجود تبلیغی اور تدریسی سلسلہ جاری رکھا اور دین کے بقاء کے لئے جان دمali قربانی سے دریغ نہیں کیا۔ اول تو معاوضہ کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اگر معاوضہ مل بھی گیا تو بہت قلیل مقدار میں لیکن تبلیغ اسلام اور دینی تعلیم اور تربیت میں خلاصہ پیدا نہ ہونے دیا اور یہ دینی خدمات بحضور حجۃ اللہ انجام دیں۔ معاوضہ کے بارے میں نہ کبھی اضافہ کا اظہار کیا، اور نہ کمی کا گلہ کیا۔

بہر حال زندگی بھر رضاۓ اللہ کے لئے کام کرتے رہے۔ ایسے مخلص اور ایثار پیشہ لوگ سلف میں تو بہت پائے جاتے ہیں لیکن اس دورِ تحفظ الرجال میں تو ایسے بزرگوں کا وجود شاذ و نادر ہے۔ تاہم کچھ بزرگ آج بھی موجود ہیں جو دینی درس گاہوں اور تبلیغی اداروں میں دینی خدمات انجام دے رہے ہیں اور قلیل مشاہرے کی وجہ سے اپس انداز نہیں کر سکتے۔ اور حب دینی خدمات کے قابلے نہیں رہتے اور ضعف و پری وغیرہ کے سبب کوئی کام بھی نہیں کر سکتے جو اس وقت قوت لا یوت کا ذریعہ بن سکے۔ تو کیا ایسے حالات میں ان علمائے کرام کو جنہوں نے اپنی تمام زندگی دینیے درس گاہوں یا تبلیغی اداروں میں کام کیا ہو، اور کام کی نوعیت بھی اکابر کی طرح خلوص و ایثار پر مبنی ہو، اور کام بھی جانشناختی کے ساتھ ہو، اور کوئی اولاد یا قریبی رشتہ دار بھی نہ ہو۔ اور کوئی اپس انداز رقم یا جانیداد بھی نہ ہو، جو ان کی ضروریاتِ زندگی کی کفیل ہو سکے۔ اور ان کی حالت بھی دراںِ کام یہ رہی ہو کہ جو مل گیا اسے نعمت غیر متربقہ سمجھا۔

آیا ایسے کارکنوں کو ادارہ حبس میں انہوں نے زندگی بھر کام کیا ہے۔ از روئے شرعیت کسی قسم کی مالی امداد دے سکتا ہے؟ اس کی مقدار کیا ہو اور طریقہ ادائیگی کیا ہو؟

**مستفتی :** (حضرت مولانا) محمد علی جالندھری (رحمۃ اللہ علیہ)

ناظم مرکزی مجلس تحفظ ختم نبوت : لفظ رددہ ، ملتان

صورتِ سَوْلَمٰ میں ادارہ ایسے مخلاص کارکنوں کی کئی صورتوں سے امداد کر سکتا ہے۔

**الْجَوابُ**

۱ :- تخفیف کار اور تقلیل مشاہرہ - یعنی سابقہ کام کی نوعیت تبدیل کر کے شخص مذکور کو ایسا کام دیا جائے جو باسانی کر سکتا ہو۔ اور مناسب قلیل مشاہرہ طے کر دیا جائے جو بقدر کفایت ہو۔

۲ :- اگر یہ مبلغ اس قابل بھی نہ ہو، تو بشرط فقر زکوٰۃ سے اس کی اعانت کی جاسکتی ہے۔ جب کہ تبدیل کر کے تعمیرات و مشاہرات پر رقم صرف ہوتی رہتی ہیں۔ اس سے اولیٰ یہ ہے کہ بدون حمل زکوٰۃ اپنے مصرف میں صرف ہو جاتے۔

۳ :- ایسے مخلاص کارکنان کی کفالت و سرپستی کی مناسب صورت اور قابل تحمل شرح تجویز کر کے اپنے ضوابط و آئین میں اس امر کا اضافہ کر لیں۔ چندہ دیندگان اور عوام الناس میں جب مشیہور دعویٰ معلوم ہو جاتے گا تو اس میں خرچ بھی جائز ہو جاتے گا۔ جیسے کہ دوسری مدت میں خرچ کیا جائے

فقط والشہ اعلم

بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ نائب مستفتی خیر المدارس ملتان

اجواب صحیح

بندہ محمد اسماعیل عفاف اللہ عنہ

اجواب صحیح

بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

صرف بے آباد زمین ملکیت میں ہو تو زکوٰۃ لے سکتا ہے سائل مشاہق احمدانگوں سے معمود ہے کسی قسم کی نقدی اور مال سیرے پاس نہیں ہے تھوڑی سی بے آباد زمین

بے جس سے کسی قسم کی آمدنی نہیں ہوتی کیا بندہ زکوٰۃ لے سکتا ہے؟

سَأَلَ كُوزَكُوَةَ دِيَنَا درست ہے۔ سئل محمد عمن لہ ارض میز عہما او حانوت یستغلها او دار

**الْجَوابُ** غلتها مثلاً ثة آلاف ولا تکفى لتفقته ونفقته عیالہ سنہ محل له اخذ الزکوٰۃ (شامی ج ۷ ص ۶۸)

فقط واللہ اعلم ۔ محمد انور عفاف اللہ عنہ — اجواب صحیح ۔ بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ

## مزدوری سے جمع شدہ غلہ کو تجارتی غلہ میں شامل نہیں کیا جائے گا

ایک شخص کے پاس ماہ جنوری ۱۹۶۳ء میں نصاب زکوٰۃ کی نقدی جمع ہو گئی۔ مالک نے اس نقدی کا غلہ گندم برلنے تجارت لے کر رکھ دیا۔ پھر قبل از حوالانِ حمول اپنی مزدوری کا جمع شدہ غلہ بینیں من ہو گیا۔ اب ماہ جنوری ۱۹۶۴ء میں زکوٰۃ دینی ہے کیا استفادہ غلہ سے بھی زکوٰۃ دینی پڑے گی؟ مستفادہ مذکورہ (مزدوری کے غلہ) میں زکوٰۃ واجب نہیں۔ اگرچہ اسے فردخت کرنے کی بھی نیت ہو۔

” وفي أول الاشباه ولو قارنت النية ماليس بدل مال بحال لاتصح على الصحيح ” (در مختار - ج ۲ - ص ۱۷ شاہی)۔ پہلے غلہ میں زکوٰۃ واجب ہے۔

فقط والسلام

اجواب صحيح

بندہ عبد اللہ عفّا اللہ عنہ

بندہ عبد اللہ عفّا اللہ عنہ

نوٹ ! ذیل کا جواب اس صورت میں ہے۔ حب کہ مزدوری میں بعینہ غلہ حاصل کیا گیا ہوا در اگر مزدوری یا تاخواہ کی رقم سے بغرض تجارت غلہ استفادہ ضریب آگیا تو اس صورت میں غلہ استفادہ پر بھی زکوٰۃ واجب ہو گی۔ خوب سمجھ لیا جائے۔ نقطہ

بندہ عبد اللہ عفّا اللہ عنہ

## رہائش کیلئے خریدیے ہوئے پلاٹوں کی مالیت پر زکوٰۃ کا فکم

ایک شخص کے پاس اپنے رہائشی مکان کے علاوہ دیگر پلاٹ وغیرہ بھی ہیں۔ جنہیں خریدتے وقت اس کی نیت یہ تھی کہ وہ یہ پلاٹ اپنے سہاتیوں یا بچوں میں تقسیم کر لے گا۔ زکوٰۃ ادا کرتے وقت اس کو ان پلاٹوں کی زکوٰۃ بھی ادا کرنی پڑے گی یا نہیں؟ بنیوا تو جروا۔

مسئولہ پلاٹوں کی مالیت میں زکوٰۃ واجب نہیں۔ البتہ اگر اس کی کچھ آمدی ہو۔

مثلاً کرایہ وغیرہ آتا ہے۔ تو آمدی میں صاحبِ نصاب پر سال پورا ہونے پر زکوٰۃ واجب ہو گی۔ در مختار میں ہے۔ ” والاف ثواب البدن واثاث المنزل ودور

السكنى ونحوها -

اس پر علامہ شامیؒ فرماتے ہیں۔

قولہ ونحوہ اعیٰ حثیاب البدن الغیر المحتاج اليها وحالحوانیت  
والعقارات اہ (شامیہ ج ۲ ص ۱)۔ وکذا فتاویٰ دارالعلوم - ج ۶ - ص ۱۸۲ -

|                                  |                                                     |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------|
| فقط وانہ اعلم                    | ابحاب صحیح                                          |
| بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ | احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان |

نصاب سے کم سونے کو چاندی کیسا تھہ کیسے ملایا جائے  
ایک شخص نصاب چاندی  $\frac{1}{5} \text{ تولہ کا مالک ہے}$

اور پانچ تولہ سونا علاوہ چاندی کے ہے۔ کیا اس سونے کو چاندی کے ساتھ ملایا جائے گا؟ اور زکوٰۃ  
ہوگی یا اتنی معتدار سونے پر زکوٰۃ نہیں ہے؟ احمدیہ، دین پور مسئلہ بیان نگر  
اس سونے کو چاندی سے قیمت کے لحاظ سے ملائکہ زکوٰۃ دی جائے گی۔ یعنی سونے  
**الجواب**  
کی قیمت لٹا کر اس چاندی میں ملایا جائے گا۔

وقيمة العروض للتجارة تضم الى التمنين لا بد الحال للتجارة  
وضعا وجعلا ويضم الذهب الى الفضة وعكسه بجامع التمنية  
قيمة - (در مختار على الشامیہ - ج ۲ - ص ۲۵) - فقط وانہ اعلم

|                               |                                                         |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------|
| بندہ عبد استمار عفاف اللہ عنہ | ابحاب صحیح                                              |
| ناسَب مفتی خیر المدارس ملتان  | بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان |

**کون کون سی اشیاء مسوارج حملیہ میں شمار ہوں گی**

۱ - ضروریاتِ زندگی سے زائد سامان بوجقدر نصاب ہے، اس پر صدقہ فطرہ قربانی کے وجوب  
کے فقیہاً و کرام قابل ہیں اس کی تفسیر کیا ہے۔

۲ - ادائیگی زکوٰۃ میں تمدیک کی شرط پر غالباً اجماع ہے۔ لیکن مولانا عثمانی رحمۃ اللہ "وفی الرقاب"

کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ یا خرید کر آزاد کئے جائیں یا فدیہ دیا جائے۔ یہ بظاہر اجماع اور کامک  
فقہ حنفی کے خلاف ہے۔ اس کی توجیہ سے مطلع فرمائیں۔

۱۔ ضروری سامان بظاہر وہی ہے جو عام طور پر زیر استعمال رہتا ہے اور

اس کے نہ ہونے سے تخلیف ہوتی ہے۔ مراتق الغلام میں ہے۔

البخاري

و هى مسكنه و اثاثه و ثيابه و فرسه و سلاحه و عبيده للخدمة اه

وف الشاميّة لا بأس ان يعطى من الزكوة من له مسكن وما اتّاث

بـهـ فـ مـنـزـلـهـ وـ خـادـمـ وـ فـرـسـ اـهـ - (جـ ۲ـ صـ ۸۸ـ)۔

ابن ملک نے حاجت اصلیہ کی تفسیر کی ہے۔

عـمـاـيـدـ فـعـ الـهـلـوكـ عـنـ الـإـنـسـانـ تـحـقـيقـاـ حـالـفـقـةـ وـ دـوـرـ السـكـنـ

وـ أـلـاتـ الـحـربـ وـ الـثـيـابـ الـمـحـتـاجـ إـلـيـهـ لـدـفـعـ الـحرـ وـ الـبـرـ اوـقـدـيرـ

حـالـدـيـنـ - اـهـ

بہشتی زیور میں ضروری سامان کی تشریح میں لکھا ہے۔

" اور وہ سب کام میں آیا کرتا ہے " (رج ۲ ص ۳۶) نیز رج ۳ ص ۳۳ پر ہے " رہنے کا  
گھر پہنچنے کے کپڑے اور کام کا ج کے لئے نوکر اور گھر کی گرد ہستی جو اکثر کام میں رہتی ہے یہ سب ضروری  
سامان میں داخل ہیں " اه

تشريحات بالا سے ظاہر ہے کہ ضروری سامان کی تعریف میں زیر استعمال ہونا اور اس کے نہ ہونے  
سے تخلیف ہونا، داخل ہے۔ اس ضرورت واستعمال سے مراد اضطرار نہیں، بلکہ نفس حاجت  
ہے۔ اور مباح الاستعمال ہونا بھی لازم ہے۔ ہاں اس میں تقدیر نہیں کفایت کا اعتبار ہے  
قال فـ الـمـرـاقـ وـ الـمـعـتـبرـ فـيـهـ الـكـفـاـيـةـ لـاـ التـقـدـيرـ - اـهـ

بہ اشخاص و حالات کے اعتبار سے مختلف ہو سکتی ہے۔ مثلاً ایک کیلے سائیکل کافی ہے  
دوسرے کے لئے موڑ کا ضروری ہے۔ لیکن وجہ اضطراریہ کا مدار قدرتِ ممکنہ پر ہے۔ اس لئے  
اس میں زیادہ توسعہ نہ شائع اور تصریحات فقہاء کے خلاف ہو گی۔ عبارات فقہاء، حرمہ اللہ  
کا لحاظ ضروری ہے۔ کپڑوں کے تین جوڑے ضروری ہیں۔ زائد کو غیر ضروری قرار دیا ہے۔ کسان کے  
لئے ایک جوڑا ایسلوں کا ضروری ہے۔ زائد غیر ضروری ہے۔ اسی طرح اس کے لئے بھیں کو

غیر ضروری زائد قرار دیا ہے۔

لیکن قریب کے لئے ایک گھوڑا حاجت ہے۔ زائد نہیں۔

یہ جزئیات عالمگیری میں موجود ہیں۔ عباراتِ بالا اور ان جزئیات میں کمیں اس امرکاشانے نہیں کہ جس سامان کا فقدان باعثِ عار ہو۔ وہ بھی حوالجِ اصلیہ میں داخل ہے۔ اس لئے موجودہ معاشرہ میں دہن کے تمام چیزیں رہن گی وہ ضروری ہیں۔ اور اس سے زائد کا حساب کیا جائے گا۔ بولغزی زینت و نماش اور تفاخر دی جاتی ہیں۔

علامہ شامیؒ لکھتے ہیں۔

و سُلْطَنٌ عَنِ الْمَرْأَةِ هَلْ تَصِيرُ غَنِيَّةً بِالْجَهَازِ الَّذِي تَزَفَّ بِهِ إِلَى  
بَيْتِ زَوْجِهَا وَالَّذِي يُظَهِّرُ مِمَّا مَرَّانِ مَا كَانَ مِنْ أَثَاثِ الْمَنْزِلِ وَثِيَابِ  
الْبَدْنِ وَأَوْافِ الْإِسْتِعْمَالِ مِمَّا لَا يَدْرِي لَوْمَتَاهُمَا فَهُوَ مِنَ الْحَاجَةِ  
الْأَصْلِيَّةِ وَمَا زَادَ عَلَى ذَالِكَ مِنَ الْحِلْيَ وَالْأَوْافِ وَالْأَمْتَعَةِ الَّتِي  
يُقْصَدُ بِهَا الزِّينَةُ إِذَا بَلَغَ نِصَابًا تَصِيرُ بِهِ غَنِيَّةً۔ ۱۴ (ص ۹۸)

۲۔ «دفن الرقاب» کی تفسیریں ڈو قول ہیں۔

۳۔ اس سے مراد مکاتب ہیں۔ زکوٰۃ مکاتب کو دی جائے تاکہ وہ بدین تابت ادا کر سکے۔ اس میں تملیک متحقق ہو جاتی ہے۔ بعدهر اسی کے قائل ہیں۔ اور بعض احادیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

۴۔ عام مراد ہے۔ مکاتب ہو یا دوسرا غلام خرید کر آزاد کر دیا جائے۔ اس سے بھی زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ امام مالکؓ و احمدؓ و اسحاقؓ اسی کے قائل ہیں۔

وَإِمَامُ الرَّقَابِ فَروِيَ عَنِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ وَمُقاَتِلِ ابْنِ حَبَّانَ وَعُمَرِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ وَسَعِيدِ بْنِ جَبِيرٍ وَالنَّخْعَنِ وَالزَّهْرَى وَابْنِ زَيْدِ الْأَنْصَارِ  
الْمَكَاتِبُونَ وَرَوِيَ عَنِ الْمُوسَى الْأَشْعَرِيِّ نَحْوَهُ وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِيِّ  
وَاللَّبِيْثِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ وَالْحَسَنُ لَا بَأْسَ إِنْ تَعْتَقَ  
الرَّقَبَةَ مِنَ الزَّكُوَّةِ وَهُوَ مَذْهَبُ اسْحَاقٍ وَمَالِكٍ وَاحْمَدَ وَالْأَنْصَارِ

الرقاب اعم من ان يعطي المكاتب او يشتري رقبة فيعتقها

استقلاداً (ابن حكثير، ج ۲، ص ۳۶۵)۔

معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عثمانی رح نے یہ سننہ ابن کثیرہ سے لیا ہے اور اسی کے مطابق تحریر فرمایا ہے۔ راجع درجہ بحث کی بحث سے الگ ہو کر حضرت عام تفسیر فرماتے ہیں۔ باقی یہ درست ہے کہ حنفیہ کے نزدیک اعتقاد کی صورت میں زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔

ولا الى ثمن ما ای فتن يعتق لعدم التملیک ای يعتقد الذع استراه

بزخوة ماله۔ اه (در مختار و شامی، ج ۲، ص ۶۶)۔ فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ عفتار عفان اللہ عنہ

احوالات صحیح

۱۳۹۵ھ / ۵ / ۲۲

بندہ محمد اسحاق عفران اللہ عنہ

## سال کے شروع و آخر میں صاحب لنصاب ہو تو زکوٰۃ فرض ہے اگر درمیان میں مال بالکل ختم نہ ہوا ہو

ایک شخص کو ہر ہبہ نہیں کے شروع میں زکوٰۃ کے نصاب سے زائد رقم ملتی ہے لیکن اخیر ہبہ نہیں میں نصاب سے کمرہ جاتی ہے بالکل ختم نہیں ہوتی۔ اسی طرح سال گزر جاتا ہے۔ اس پر زکوٰۃ واجب ہے یا نہیں؟

**الجواب** حب یہ شخص شروع ہبہ نہیں میں صاحب لنصاب ہو گی تو اس وقت سے اس کو حساب لگانا چاہئے۔ اگر اس کے پاس آخر سال تک ایسے ہی رقم آتی جاتے رہیں لیکن بالکل ختم نہیں ہوتی تو آخر سال میں نصاب کے برابر رقم موجود ہوتی تو زکوٰۃ واجب ہوگی۔ درمیان میں لنصاب کی کمی و بیشی سے فرق نہیں ہوتے گا بشرطیکہ کسی وقت مال بالکل ختم نہ ہوا ہو۔ لیکن هذا الشرط يعتبر في اول الحول و اخره لاف خداله اه بداع (ج ۲، ص ۶۶)۔ وفیه ولا يعتبر في هذا النصاب صفة زائدة على

حکونه فضة الى قوله اذا بلغت مائتی درهم وسواء حکان يمسكها

للتجارة او للمنفعة او للتجمل او لعيونه شيئاً اه بداع ص ۶۶

فقط والله اعلم

ابحواب صحیح

بنده محمد صدیق غفرنہ  
معین مفتی نجیر المدارس ملتان

خیر محمد عفاف اللہ عنہ ۱۳۰۵/۵/۲

**سالہا تے گزشتہ کی زکوٰۃ دیتے وقت سونے چاندی کی موجودہ**

**قیمت کا عہت بارہو گا یا یوم وحجب کی قیمت کا؟**

ایک شخص کے ذمہ قربانی و زکوٰۃ دا حب ہوتی مگر کئی سال گزرنے کے بعد ادا کرنے کا ارادہ کیا اب وہ قربانی کی قیمت اور زکوٰۃ والے سونے کی قیمت ادا کرنا چاہتا ہے تو قیمت یوم الوجوب کی معتبر ہوگی یا یوم الادارہ کی؟ نیز اگر سونا ہی زکوٰۃ میں دلیوے تو مثلاً چالیس تولہ سونا میں سپھلے سال کی زکوٰۃ ایک تولہ ہوگی۔ دوسرے سال اتنا لیس<sup>۳۹</sup> تولہ کا چالیسوال حصہ ادا کرے۔ یا چالیس تولہ کا چالیسوال حصہ؟ صورت یہی ہے کہ کتنی سالوں کی زکوٰۃ اکٹھی ادا کرنا چاہتا ہے۔ اسی طرح قربانی میں مثلاً دس سال کی قربانی اس کے ذمہ ہے۔ تو ایک مکمل گائے کی قیمت اور دوسری گائے کی قیمت کا تین سع (ست) کافی ہوگا یا نہیں؟

محمد سرور: مدرس جامعہ اشرفیہ، نیلا گنبد لاہور

صاحبینؒ کے نزدیک یوم الادارہ کی قیمت لگائی جائے اور امام اعظم رؓ کے نزدیک **الوجوب** یوم الوجوب کی۔ صاحبینؒ کا قول انفع للفقراء ہے اور امام اعظم رؓ کا قول انفع لصاحب المال ہے۔ کیوں کہ آج کل قیمت بڑھی ہوتی ہے۔ اور یوم الوجوب زمانہ مابین میں قیمت کم بھی مستفتی احتیاط پر عمل کرنا چاہے تو احוט قول صاحبینؒ کا ہوگا۔ امرثانی میں چالیس تک تولہ کی زکوٰۃ میں ایک تولہ نکال کر دوسرے سال اتنا لیس<sup>۳۹</sup> تولہ کی۔ وعلیٰ مذا ال آخرہ نکالنی ہوگی۔

دلیل المسئلة الاولی وتعتبر القيمة يوم الوجوب و قالا يوم الاداء  
وفالسواء يوم الاداء اجماعا وهو الاصح - (در منختار ج ۲ ح ۳) -

و دلیل المسئلة الثانية المفهوم من عبارۃ البحرون دین الزکوٰۃ

مانع حال بقاء النصاب لانه يتقصى به النصاب - (ج ۲ - ح ۲۴)۔

فقط والله اعلم

بندہ محمد عبید اللہ عفانہ عنہ : ۱۱/۲/۶، ۱۳۹۵ھ

## حوالجِ اصلیہ خردی نے کے لئے جمع کردہ روپے میں زکوٰۃ حاکم

ایک شخص کے پاس رہائشی مکان نہیں، سواری کے لئے سائیکل نہیں ہے، بھاد کے لئے سلح  
نہیں ہے، کاریگر ہے مگر کاری گری کے الات نہیں ہیں، اس نے کچھ مپسیہ جمع کیا تاکہ یہ حوالجِ اصلیہ خرد  
سکے۔ ان مپسیوں پر اگر یہ نصاب سے زائد ہوں تو سال گزرنے پر زکوٰۃ واجب ہوگی یا نہیں؟  
ذکورہ بالاصورت میں جب کہ یہ پسیے حوالجِ اصلیہ کے لئے تیار کئے گئے ہوں  
سال گزرنے کے بعد ان پر زکوٰۃ واجب نہیں ہوگی۔ طحطاوی علی  
مراقب الفلاح » فقه حنفی کی مشہور کتاب کے صفحہ ۳۳۰ میں ہے۔

فارغ عن الدين وعن حاجته الاصلية كثيابه المحتاج اليها

لدفع الحر والبرد وحالنفةة دور السكني وألات الحرب

والحرفه اه الى قوله فاذ اسكن عند دراهم اعدها المذهب

الأشياء وحال عليها الحال لا تجب فيها الزكوة =

رد المحتار جزء ثانی میں ہے۔

وفارغ عن حاجته الاصلية وفسره بذلك اع فسر المشغول  
بالحاجة الاصلية والاولى فسرها بذلك حيث قال وهي ما يدفع  
الملاك عن الانسان تحقيقاً حالنفةة دور السكني وألات  
الحرب والثياب المحتاج اليها لدفع الحر والبرد او تقديرها  
كالدين فان المديون محتاج الى قضايئه بما في يده  
من النصاب دفعاً عن نفسه الجس الذي هو كالملائكة فاذا  
كان له دراهم مستحقة ليصرفها الى تلك الحوالج صارت

کالمعدومہ کما ان الماء المستحق يصرفه لـ العطش  
کان کالمعدوم وجاز عنده التیم -

علامہ شامی رح کی عبارت کا فیصلہ یہ ہے کہ ایسے شخص کے ذمہ زکوٰۃ واجب نہیں۔ اور اس رقم کو معدوم سمجھا جائے گا۔ اس لئے کہ حواریج اصلیہ میں مستغرق ہے۔  
بحر الرائق : ج ۲، ص ۲۰۶۔ میں ہے۔

وشرط فراغہ عن الحاجۃ الاصلیۃ لافت المال المشغول  
بما کالمعدوم وفسرها ف شرح المجمع لا بیب الملک بما  
یدفع الملک عن الانساف تحقیقاً او تقدیراً ف الثالثی  
کالدین والاول حالنفقۃ ودور السکنی الخ

اس عبارت کا بھی وہی مقصود ہے جو علامہ شامی رح کی عبارت میں گزرا ہے۔ غرضیکہ فقه حنفی  
کی مستند کتابوں سے یہی صریح طور پر معدوم ہوتا ہے کہ ایسے شخص کے ذمہ زکوٰۃ واجب نہیں ہے  
جس کا مال حواریج اصلیہ ضروریہ میں مشغول ہو۔ الگرچہ اس پر سال گزر جائے۔  
البتہ ایسے شخص کے لئے جس کا مال حواریج اصلیہ مذکورہ بالایں مستغرق ہو زکوٰۃ کا لینا جائز ہیں  
جیسا کہ طحادی ، ص ۳۳۳ - باب المصرف میں ہے۔

وهو الفقير من يملك مالا يبلغ نصاباً أو يملأ كه وهو مستغرق  
في حاجته الاصلية فمن تحقق فيه هذا أو هذان فهو فقير  
فقط هذا ما عندك والله أعلم بالصواب -

محمد شیرین خطیب بخششان

ہذا ہوا حق

راولپنڈی

ابوالوفاق محمد اسحاق خطیب : ہبٹ آباد

محوزہ استفتاء کا جواب متنزہ کرہ بالا بالکل صاف اور صحیح مسائل شرعیہ پر مبنی ہے۔  
اور بالکل صحیح اور درست ہے۔ فاضل مجیب نے جن کتب فقہیہ کا حوالہ دیا ہے۔ اسی طرح فقہ  
عنفیہ کی دیگر کتب معتبرہ مسند اولہ تبیین الحقالق۔ زلیعی فتح القدیر وغیرہ میں بھی موجود ہے۔  
لہذا میرے نزدیک فاضل مجیب مذکورہ بالا فتوائے دینے میں مصیب و صائب ہے۔

مولوی محمد شعیب طریکہ خطیب مردان وگران ہفت وزہ قیادت مردان

اجواب صحیح والمجیب مصیب : محمد یوسف کان اللہ لہ مفتی دارالعلوم اکوڑہ خٹک پشاور جو مال حاجتِ اصلیہ میں مستغرق ہوا س میں زکوٰۃ واجب نہیں ۔

عجیب الشکور عفراء مفتی جامعہ اسلامیہ اکوڑہ خٹک

ہذا ہوا حلقہ و ما ذا بعد الحلقہ الا الضلال عجیب الواحد خطیب صدر را ولپنہ ملے ہی ۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم

ایسا روپیہ جو فساد کو سپنچتا ہو یا فساد سے زائد ہو اگر کسی شخص نے اس نیت سے جمع کر رکھا ہو کہ وہ اس روپیہ کو حوالج اصلیہ میں صرف کرے گا لیکن ابھی تک حوالج اصلیہ میں صرف کرنے نہیں پایا تھا کہ حوالان حوال ہو گیا تو اس روپیہ کے اندر وجوب زکوٰۃ میں اختلاف ہے ۔ راجح قول یہ ہے کہ زکوٰۃ واجب ہو جائے گی جیسا کہ علامہ شامی حنفی اسی کو ترجیح دی ہے ۔ صاحب بحر الرائق و بدائع اور صاحب ہدایہ وغیرہ جموروں کا مسلک یہی ہے لہذا جواب محررہ بالا سے ہمیں اختلاف ہے ۔ فقط واللہ اعلم

بندہ محمد عجیب اللہ عفی اللہ عنہ

مفتی نعیم المدارس ملتان ۱۳۴۶ھ، ۱۲، ۱۳

**مال مضاربہ میں زکوٰۃ کے سائل** زید نے عمرد کو کچھ رقم بطور مضاربہ دی ۔ اب اس کے متعلق چند سوالات کا جواب مطلوب ہے ۔

۱۔ کیا زکوٰۃ صرف رب المال پر عائد ہوگی یا مال تجارت پر قبل از تقسیم منافع عائد ہوگی ۔ اور حصہ رسیدی اس میں سے عمرو بھی ادا کرے گا ۔ ؟

۲۔ اگر تجارت میں بالفرض سارا پیسہ نہ لگایا جاتے اور رب المال نے ساری رقم کارکن کے سپرد کر دی ہو تو سوچوں تجارت میں لگی ہوتی نہیں ہے اور کارکن کے قبضہ میں ہے کیا اس کی زکوٰۃ مشترک ہوگی یا صرف رب المال پر یا صرف کارکن پر ۔ ؟

اگر مضاربہ میں نفع نہیں ہوا صرف رأس المال ہی ہے تو اس کی زکوٰۃ صرف رب المال پر واجب ہے ۔ مضارب پر نہیں ۔ اور اگر نفع ہو جکا ہے تو رأس المال کی زکوٰۃ صرف رب المال پر واجب ہوگی ۔ اور منافع کی زکوٰۃ علی قدر حصص دونوں پر ہوگی ۔ لیکن

الحمد لله

رب المال کا حوال رأس المال کے وقت سے شروع ہوگا۔ درمیان سال میں جو نفع ہوتا رہا وہ رأس المال کے ساتھ شامل ہوتا رہے گا۔ اور مضارب کا حوال اس وقت سے شروع ہوگا جبکہ نفع مقدارِ نصاب کو پہنچا۔ دہاں سے اس کا حوال شروع ہوگا۔ کما ہو المفہوم من قواعد الفقهاء۔

۲: صرف رب المال پر۔ فقط والله أعلم بمنه محمد بن عبد الله عفان اللهم عنك  
مفتی خیر المدارس ملتان

اجواب صحیح : خیر محمد عفان اللهم عنك : ۹، ذی الحجه ۱۴۰۷ھ

## مختلف اموال ملک میں ہوں تو سب کی قیمت لگا کر مجموعہ بھی ادا کرے

میں جو قول کا کار و بار کرتا ہوں۔ باہر اور ملتان سے مال خرید کر پر چون میں فروخت کرتا ہوں۔ دو کان میں اچھا اور پرانا سمجھی قسم کا مال لکھتا ہوں۔ زکوٰۃ نکالنے کا صحیح طریقہ کیا ہے۔؟

مستفتی محمد عبد الحفیظ مالک پاک شوسٹر ملتان حجّادی

دو کان میں جتنا مال موجود ہے اس کی قیمت لگا کر رقم مشخص کر لی جائے اسے

الْحَقْدَرَ

میں مزید نقدی اور زیورات وغیرہ (اگر ہوں) کی قیمت، نیز جو آپ نے قرضہ جات لیئے ہیں ان سب کو جمع کر لیا جاتے۔ پھر اس مجموعی رقم سے چالیسو ان حصہ لبtor زکوٰۃ نکال دیے اگر کوئی قرضہ آپ کے ذمہ ہو تو یہ قرضہ مندرجہ بالا رقم مجموعی سے وضع کر کے پھر زکوٰۃ کا حساب

لگایا جائے گا۔ فقط والله أعلم

بندہ عبید اللہ عفان اللهم عنك

نائب مفتی خیر المدارس ملتان

اجواب صحیح

خیر محمد عفان اللهم عنك

پراویڈنٹ فنڈ میں زکوٰۃ نہیں ہے بندہ ایک ریلوے ملازم ہے اور بندہ کو زکوٰۃ کے بارے میں مندرجہ ذیل فتویٰ درکار ہے۔

۱: ہر طیو سے ملازم ہے تسلیم ہو جانے کے بعد پراویڈنٹ فنڈ ہر ماہ تنخواہ سے لازماً کاٹ لیا جاتا ہے اور اس فنڈ کو ملازم اپنی ملازمت سے ریٹائر ہونے سے پہلے والپس نہیں لے سکتا کیا الیسی رقم پر زکوٰۃ ادا کرنا واحب ہوگی؟ البتہ ہر سال جتنی رقم کٹ جاتی ہے اس کا میزان یہ تباہ دیا جاتا ہے۔

۲ :- آج کل بعید کمپنیاں زندگی دغیرہ کا بھی کرتی ہیں اور ماہانہ یا سہ ماہی قسط وصول کرتی ہیں۔  
کیا بھی کرنا جائز ہے؟

۳ :- کیا بھی شدہ رقم پر بھی زکوٰۃ واجب ہوگی۔ پر رقم بھی کی مت ختم ہونے سے قبل نہیں مل سکتی۔  
۴ :- حکومت ہر طبقے ملازم کو ریاضہ ڈھونے کے بعد مذکورہ بالا پر اور ٹینٹ فنڈ کے علاوہ بلوں رحمتی  
(لازم) اور دنوں کا زائد سود بھی دیتی ہے۔ کیا یہ سود لینا جائز ہے؟ اگر لیا جائے تو کی  
صرف ہے؟

پر اور ٹینٹ فنڈ میں جمع شدہ روپیہ پر زکوٰۃ نہیں۔



۵ :- بھی زندگی کرنا جائز نہیں ہے تو وجہ سے۔ (الف) یہ سود ہے۔ (ب) یہ تمار  
وجہا ہے۔ اور یہ دونوں حرام ہیں۔

۶ :- اس رقم پر زکوٰۃ ہے۔ ۷ :- پر اور ٹینٹ پر بلوں کا ملنا اور وصول کرنا جائز ہے۔

فقط والله اعلم

بندہ محمد سحاق غفرلہ نائب سفتی خیر المدارس ملتان

## عشرہ اکرنے کے بعد علیہ بیچا تو اس کی نرسم پر زکوٰۃ کا حکم

فصل کا عشرہ نکال دیا گیا باقی جنس فروخت کر دی گئی تو اس رقم پر زکوٰۃ واجب ہوگی یا نہیں؟

عبدالباری خان احمد پور شرقیہ

اس رقم پر زکوٰۃ واجب ہوگی جب کہ اس پر سال گزر جاتے۔ یا کسی دوسری رقم پر  
سال گزر جائے جو اس شخص کے پاس پہلے سے موجود ہو۔ فقی البدائع اوس کان

لہ طعام فادی عشرہ الخ شرعاً باعها يضم الى اصل النصاب اه (ج ۲ ص ۳)

فقط والله اعلم : بندہ عبد اللہ استار عطا اللہ عنہ ۱۳، ۱۰، ۰۰۰ م ۱۴۴۲ھ

## سونا چاندی جس شکل میں بھی ہوں ان پر زکوٰۃ واجب ہے

کیا سونے کی کوئی صورت ایسی بھی ہے کہ جس میں زکوٰۃ نہ آئے اور استعمال میں آنے والے  
سونے کا کیا حکم ہے۔ ایسا پر زکوٰۃ آتی ہے یا نہیں؟ اور کتنی مقدار سونے پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے؟

الْجَلْبُ

احناف کے نزدیک استعمال کے زیورات میں بھی زکوٰۃ فرض ہے۔ جب کہ نصاب کو پہنچ جائیں۔ سونے کا نصاب سارٹھے سات تو لہ ہے۔ اور چاندی کا نصاب سارٹھے باون تو لہ ہے۔ لیکن یہ نصاب اس صورت میں ہے جب کہ صرف سونا یا صرف چاندی ہو۔ دونوں موجود ہونے کی صورت میں یا ان کے ساتھ کچھ نقدی ہو تو پھر مجموعہ اگر سارٹھے باون تو لہ چاندی کی لمیت تک پہنچ جائے تو زکوٰۃ فرض ہو جاتی ہے۔

در مختار میں ہے۔ و معمولہ ولو تبرا او حلیا مطلقاً مباح الاستعمال  
اولاً ولو للتجمل والنفقة لأنهم أخلق إثماناً فيزكيهما كيف حان  
(شامی، ج ۲، حصہ ۳)۔ فقط والله اعلم۔

اسحقر محمد انور عفان اللہ عنہ مفتی نجیر المدارس ملتان ۱۴۰۸ھ / ۱۹۸۷ء

### راجح الوقت سکھ $\frac{۱}{۳}$ ۵۲ تو لہ چاندی کی قیمت کو پہنچ جائے تو اس سے زکوٰۃ واجب ہے

زید کے پاس پانچ نوٹ ہزار ہزار کے موجود ہیں جن پر جواں حول بھی ہو چکا ہے۔ زید کہتے ہے کہ ان پر زکوٰۃ نہیں۔ کیوں کہ نوٹوں پر زکوٰۃ اس وقت ہے جب کہ اس سے  $\frac{۱}{۳}$  ۵۲ تو لہ چاندی خریدی جاسکے لہذا جب اتنی مقدار کے نہیں تو زکوٰۃ بھی نہیں۔

لیکن عمر دکھتا ہے کہ ان پر زکوٰۃ ہوگی۔ کیوں کہ سونا چاندی کی تعین اس زمانے کے ساتھ خاص تھی جب کہ دریم و دنایر تھے۔ اس زمانے میں وہ نہیں، اس لئے نوٹوں پر زکوٰۃ ہوگی۔ ارشاد فرمائیں کہ کس کی بات صحیح ہے۔

الْجَلْبُ

راجح الوقت سکھ جب ادنیٰ مقدار نصاب کو پہنچ جلے تو اس میں زکوٰۃ واجب ہوگی اور خود زید کے کھنے کے مطابق بھی زکوٰۃ واجب ہونی چاہتے۔ کیونکہ پانچ ہزار روپیہ  $\frac{۱}{۳}$  ۵۲ تو لہ چاندی کی مالیت سے کہیں زیادہ ہے۔ اور نوٹوں کا اپنا کوئی نصاب نہیں۔ بلکہ ان کی مالیت کا اعتبار ہے۔ چانہ بھی، سونے کی مالیت میں کمی بیشی نہیں ہوتی۔ اور نوٹوں کی مالیت میں کمی بیشی ہوتی رہتی ہے۔

الفوسیان حکانت اثما نار لِمُوجَة او سلعاً للتجارة تجب الزكوة  
فقيمتها والا فد - (شامی ج ۲ حصہ ۳) فقط والله اعلم۔

اجواب صحیح

محمد صدیق غفرلہ مدرسہ خیر المدارس ملتان

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ نائب مفتی

۱۳۹۸ - ۱۰ - ۲۰

**مُلِيزٌ طَكَ سَامَانٍ پِرْ زَكُوٰةٌ نَهِيٰں**

ایک دوکاندار نے برائے تجارت شامیا نے قناتی سے دسترنخوان، کرسیاں، میز اور دیگریں ٹپ، ڈش پلیٹس، ڈونچے، جگ اور گلاس، چچے چھپوٹے اور بڑے، دریاں، یعنی طبیعت ہاؤس کا سالم سامان براۓ شادی بیاہ، کرایہ کے لئے دوکان کھولی ہے۔ تو کیا اسکی آمدی پر زکوٰۃ ہے یا کہ سالم سامان کی قیمت کو کہ اس کی زکوٰۃ ادا کی جاتے۔ کیوں کہ سامان کرایہ پر چلنے سے پرانا ہو گا۔ اور اگر سالم قیمت پر زکوٰۃ ہے تو مالک سامان بظاہر نقصان میں ہو گا۔

**الْأَوْجَعُ**

مُلِيزٌ طَكَ سَامَانٍ پِرْ زَكُوٰةٌ وَاحِبٌ نَهِيٰں الْبَتَّا اس سے ملنے والی آمدی پر زکوٰۃ کا وجہ ہو گا۔ مہنسیہ میں ہے۔ ولو اشتري قدورا من صفر يمسكها ولي اجرها لا تجب فيها الزكوة حكمًا لا تجب في بيوم الغلة۔ (ج ۱ ص ۹۳)۔

اجواب صحیح

بندہ محمد استار عفان اللہ عنہ

فقط والله اعلم

بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ ۱۴۰۸/۹/۲۸

## آن دو صد درهم از نقرہ است

چے سے فرمائید علمائے کرام و مفتیاں عظام درین سائلہ نہمہ۔ درہم شرعی کہ دو صد درہم ازال نصاب و جوب زکوٰۃ و دہ بزار درہم دیت قتل خطرا است آیا معیار خاص دارد کہ کمی و میشی را دراں را دنیست یا اینکہ باعتبار ہزار و ہر مکان بالتفاوت قیمت نقرہ متفاوت میگردد۔

در امداد الفتاوی، جلد دوم، ص ۶۔ کتاب الزکوٰۃ می آرد کہ دو صد درہم ۵۲ تولہ نقرہ میشود پس اگر قیمت آن باععتبار ہزار و مکان است۔ پس فی الحال درین ولایت ما یک تولہ نقرہ باسے روپیہ نوٹ برابر است۔ پس بایں حساب  $\frac{52}{156}$  تولہ نقرہ کر نصاب پر زکوٰۃ است برابر ۱۵۶ روپیہ فوریٹ سے شود و دہ بزار درہم کہ دیت قتل خطرا است ۲۹۰۰ تولہ نقرہ و آن برابر ۸۰۰ روپیہ

نوط می شود و اگر قیمت را اعتبار نمیست و توله نقره بار و پسیه برابر حساب می شود پس دو صد درهم نصاب زکوٰۃ که ۵۲ توله نقره است ۵۲ روپیہ نوط می شود و ده هزار درهم که دیت قتل خطا مر است با ان حساب مذکور ۲۶۰۰ توله نقره می شود پس دیت هم ۲۶۰۰ نوط می شود - در المجموعۃ النیرۃ کتاب الدیات ص ۱۹۳ می آرد -

قال ابو یوسف و محمد و من البقر مائتا بقرة ومن الغنم

الفاسحة اللخ

لپس اگر در بقر و غنم قیمت هزار و هر مکان اعتبار کرده شود فعلاً قیمت یک گاؤ درین دلایت تقریباً ۵۰۰ روپیه است که مجموع قیمت دو صد گاؤ صد هزار روپیه می شود و همچنین قیمت یک گوسفند ۵۰ روپیه که مجموع قیمت دوهزار گوسفند صد هزار روپیه می شود - خلاصه اینکه در باره تحقیق قیمت درهم شرعی و مقدار نصاب زکوٰۃ و مقدار دیت خطا مر از نوط مردج وقت هر چه تحقیق علمائے کرام و مفتیان عظام است تحریر فرمایند که موظنوں نخیل هم و مشکل است چرا که درهم شرعی فعلاً موجود نمیست و در تمام معاملات تقویم اشیاء مردج شده است.

(مولانا) عبدالعزیز خطیب جامع مسجد زاهدان - ایران

**الحمد لله رب العالمين**  
باید دانست که درهم عبارت از مخصوص قطعه نقره معلوم وزن است و آنحضرت صلی الله علیہ وسلم ایں دو صدقطعات نقره را نصاب زکوٰۃ مقرر فرمود و وزن این قطعه در عهد رسالت معرفت بود - و حضرات فقہاء ایں وزن را ضبط کرده اند - علماء تحقیقین تحقیق کرده فرموده اند که به حساب اوزان را ترجیح الوقت  $\frac{1}{2}$  ۵۲ توله نقره می باشد لپس گویا که رسالت مأب صلی الله علیہ وسلم نصاب زکوٰۃ از نقره  $\frac{1}{2}$  ۵۲ توله را تعین فرموده اند -

لپس این مقدار نقره برائے نصاب زکوٰۃ معیار می است که کمی و بیشی را دران پیغام را غیرت نیز معلوم گشت که نصاب نقره  $\frac{1}{2}$  ۵۲ توله نقره است نکه ۵۲ نوط در روپیه نعم در نوط زکوٰۃ واجب است - یک در وجوه زکوٰۃ قیمتیش اعتبار کرده شود - یعنی چون در بیک کسے جمع آیند که از قیمتیش  $\frac{1}{2}$  ۵۲ توله نقره خرید تو اک کرد بعد سو لان حول زکوٰۃ در آنها واجب شود و زن واحب نه شود و همچنین در دیت باید فهمید که معتبر در آن وزن ده هزار درهم نقره است که مساوی ۲۶۰۰ توله باشد این مقدار از نقره یا قیمتیش از نوط در دیت ادا کردن واجب

است نہ دیہ بزار درسم روبیہ نوٹ دلیں۔ فقط واللہ اعلم

بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ

ابحواب صحیح

خیر محمد عفاف اللہ عنہ

۱۸ - ۱۱ - ۱۳۸۶ھ

## سفراء کو زکوٰۃ کے لیے پیسے قبل از تملیک تخریج دینا درست نہیں

### اور سفیر کو عامل پر قیاس کرنا صحیح نہیں

ایک سفیر جو ادارے کا تخریج دار ہے۔ ادارہ اس کو حنپدہ وغیرہ وصول کرنے کے لئے بھیجا ہے۔ وہ مختلف جگہوں سے زکوٰۃ وعشر وغیرہ کے پیسے ادارہ کے لئے جمع کرتا ہے۔ تو کیا تملیک سے پہلے اس رقم سے تخریج لے سکتا ہے یا نہیں؟ زید کہتا ہے کہ میں نے (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱ ص ۲۹)۔ میں پڑھا ہے کہ زکوٰۃ سے کسی سفیر کو تخریج دینا جائز نہیں اور عاملین علیہما میں داخل نہیں۔ قبل از تملیک مال زکوٰۃ سے سفیر کو تخریج دینا درست نہیں۔ جیسا کہ ”فتاویٰ

الجواہر

دارالعلوم“ میں تحریر ہے۔ اور سفراء کو عاملین پر قیاس کرنا درست نہیں ہے۔

کیوں کہ عاملین صدقات فقراء کے دکیں ہوتے ہیں اور سفراء اصحاب اموال کے دکیں ہوتے ہیں۔

نیز بعد از حیله تملیک اسے مال زکوٰۃ کہنا ہی درست نہیں۔

لأنه يتبدل الحكم بتبدل الملك۔ فقط واللہ اعلم۔

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ نائب مفتی

ابحواب صحیح

۱۳۹۸ / ۱۱ / ۲۰ھ

بندہ عبدالستار عفاف اللہ عنہ

### اہم باب مدارس، ہبڑیں اور وظائف وغیرہ میں صدقات

### واجبہ احتسیاطاً بدون تملیک۔ استعمال نہ کریں!

ایک بچے کے والدین زکوٰۃ دینے کے قابل ہیں۔ اور وہ زکوٰۃ بھی ادا کرتے ہیں۔ اور ان کا بچہ مدرسہ میں تعلیم حاصل کر رہا ہے۔ یعنی اپنے شہر سے کہیں دوسرے شہر پیش گیا ہوا ہے۔ تو وہ طالب علم

درس سے کھانا اور کپڑا، وظیفہ بھی لیتا ہے کیا یچریں اس کے لئے دینا جائز ہے؟  
**الْجَلْبُ**  
 جس طرح عنی صدقاتِ واجبہ کا مصرف نہیں ایسے ہی عنی کی نابالغ اولاد بھی صدقات  
 واجبہ کا مصرف نہیں۔ لہذا اگر یہ اشیاء شلاٹہ (کھانا، کپڑا، وظیفہ) صدقات  
 واجبہ سے دی جاتی ہیں اور وہ سچے نابالغ ہے تو لینی درست نہیں۔ اگر وہ سچے بالغ ہے اور صاحبِ نصہ  
 نہیں تو یہ سختا ہے۔ بہتر یہ ہے کہ اشیاء مذکورہ درس میں تدیک کے بعد استعمال کی جائیں۔ تاکہ سمجھی  
 مستفید ہو سکیں۔ فقط اللہ عالم۔

اجواب صحیح: بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ

مفتی خیر المدارس ملتان

احقر محمد انور عفان اللہ عنہ

نائب مفتی جامعہ خیر المدارس ملتان

**تدیک کی بہتر صورت**  
 ایک مدرسہ میں عطیات وغیرہ سے کام نہیں چلتا۔ تو ارادہ  
 ہوا کہ صدقاتِ واجبہ بھی لئے جائیں۔ اور ان سے تنخوا ہیں  
 پوری کی جائیں۔ زید کہتا ہے کہ تدیک وغیرہ کی کوئی ضرورت نہیں۔ بل تدیک تنخواہ دینا جائز ہے  
 بلکہ کہتا ہے کہ تدیک کے ساتھ بھی جائز نہیں۔ عز وکرہ کہتا ہے کہ شرعی تدیک سے تو جائز ہے ورنہ نہیں۔  
 تدیک کی ایک صورت یہ ہے کہ کوئی صاحب جو مستحق رکوٹہ ہوں اس سے مدرسہ کے لئے چنے  
 لیا جاتا ہے۔ اس کے پاس نہ ہو تو وہ قرض لے کر دیتا ہے۔ پھر اس کو رکوٹہ کے پیسے دے دیئے  
 جائیں۔ یا وہی رکوٹہ کے پیسے دیں اور وہ اپنی خوشی سے مدرسہ کو دے دے، کیا حکم ہے۔

محمد صدیق: انوار العلوم جہنمگ صدر

**الْجَلْبُ**  
 عمر کا قول صحیح ہے۔ اور تدیک کی پہلی صورت اختیار کی جاتے۔

« وحیلة المتخفین بما التصدق على الفقیر

شُو هُو يَكْفُنْ فَيَكُونُ الشُّوَافْ لِهِمَا وَكَذَا فَ

بناء المسجد۔ (در منختار)

اور فتاویٰ دارالعلوم جدید: جلد ۷ ص ۱۰۳ میں اسی حیلہ سے رکوٹہ وغیرہ کو تنخوا ہوں  
 میں صرف کرنا جائز لکھا ہے۔ فقط اللہ عالم

بندہ عبدالستار عفان اللہ عنہ ۱۲/۲۲/۱۳۹۳ھ

## کپاس میں بھی عشر و اجب ہے

پر عشر ہے اور کن پر نہیں ؟

۲۔ جو زمین مٹھیکے (ستاجری) پر دی گئی ہو، اس کا عشر مالک پر ہے یا اس کو کاشت کرنے والے پر ہے یا اب ہو گا جب کہ زمین نہیں ہو۔ اور کاشت کار کو مٹھیکہ ادا کرنے کے بعد بھی کافی منافع حاصل ہوتا ہے۔

۱۔ کپس روئی وغیرہ میں بالاتفاق زکوٰۃ و عشر و اجب ہے۔ البتہ امام صاحبؒ



اور صاحبین کا مقدارِ نصاب میں اختلاف ہے۔

قال ابو یوسفؓ فیما لا یوسق كالز عفران والقطن یجب فیه  
العشر اذا بلغت قیمتہ خمسة او سق من ادنی ما یوسق الخ  
و قال محمدؒ ویجب العشر اذا بلغ الخارج خمسة امداد من  
اعلی ما یقدر به نوعه۔ (هدایہ ج ۱ ص ۱۸۷)۔

اس عبارت سے صراحت معلوم ہو گیا کہ روئی وغیرہ میں عشر و اجب ہے۔ امام اعظمؒ کے نزدیک ہر اس چیز پر عشر و اجب ہے جس کو زمین اگاتے۔

” لقوله عليه السلام ما اخرجت الارض ففيه العشر (هدایہ ج ۱ ص ۱۸۳)۔  
فتاؤی عالمگیری میں شجر قطن کی نفی ہے ثمر قطن یعنی کپس کی نفی نہیں ہے۔ (ج ۱ ص ۹۵)۔

۲۔ الباب ص ۵۵۔ پر ہے کہ۔

العشر على الموجر كالخارج فهو ظُف و قال اعلى المستأجر قال في  
الحاوى وبقولهما نأخذ اقول لكن الفتوى على قول الامام وبه  
افتى الخير الرملی والشيخ اسماعيل العائذ وحامد افتى العماری  
وعلي العمل لامنه ظاهر الرواية۔

اس سے معلوم ہوا کہ مالک پر واجب ہو گا کیونکہ مکمل مٹھیکہ وصول کرتیا ہے نہیں زمین میں نصف عشر یعنی  
بیسوں حصہ ادا کیا جاتے گا۔ فقط داللہ اعلم

ابحواب صحیح

بنده عبد اللہ بن عقبہ بن عوف عن عائذ



محمد عبد اللہ عقبہ بن عوف عن عائذ

**عشر کل پیداوار سے دیا جاتے** ایک آدمی نے گندم اڑھائی ایکڑ بھی اور اس کی گندم کل چالیس من ہوتی۔ اور اس نے پھر حساب لگایا۔ مزدوری سات من اسی وقت نکل گئی۔ کھاد، بجائی اور ٹرکھڑ کا خرچ، سولہ من گندم وہاں خرچ ہوتی۔ نقد پیسے اور آب پاشی بھی آتے گی۔ پھر اس گندم کا عشرہ کیسے نکلا جاتے۔

**الْجَوَابُ**  
— ذکرہ زمین کی کل پیداوار سے نصف عشرہ بھی بطور عشرہ دیا جاتے۔

— ویجب نصفہ فی مسقی غرب و دالیہ بلا رفع مؤن ای حلف الزرع۔ (در مختار علی الشامیۃ۔ ج ۲۔ ص ۶۹)۔ فقط واللہ اعلم

|                              |                                |
|------------------------------|--------------------------------|
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ | اجواب صحیح                     |
| ۱۸ ربیع المرجب ۱۴۰۲ھ         | بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ |

**نابانگ کی جاتیداد میں بھی عشرہ واجب ہوگا** نابانگ کی جاتیداد میں عشرہ  
واجب ہے یا نہیں؟

**الْجَوَابُ**  
نابانگ کی مملوکہ زمین کی پیداوار میں بھی عشرہ واجب ہوگا۔ فی الشامیۃ ویجب مع الدین و فی ارض صغیر احمد۔ (ج ۲ ص ۴۷)۔ فقط واللہ اعلم۔

|                              |                                |
|------------------------------|--------------------------------|
| احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ | اجواب صحیح                     |
| ۱۴۰۸ - ۲ - ۳                 | بندہ عبد الاستار عفاف اللہ عنہ |

**لاؤں میں عشرہ نہیں** ہمارے علاقہ میں خود روپودا ہوتا ہے جس کو لاؤں کہتے ہیں۔ اس سے کپڑے دھونے کی کھار بنتاتے ہیں اور کافی آمدی ہوتی ہے۔ تو کیا اس کھار پر عشرہ ہے یا نہیں؟

**الْجَوَابُ**  
چونکہ عام طور پر اسے کاشت نہیں کیا جاتا، اور اس کے ذریعہ سے زمین کی آمدی مقصود نہیں ہوتی۔ لہذا اس میں عشرہ نہیں۔

الا فيما يقصد به استغلال الارض نحو حطب و قصب فارسي

دحشیش و تبن و سعف و صمغ و قطرات و خطمی و اشان اھ

(در مختار علی الشامیہ - ج ۲ ص ۶۸)۔

البتہ اگر کسی کی زمین میں مستقل پرے ہوں اور وہ ان کی حفاظت کرتا ہو، گودی وغیرہ کرتا ہو پک جانے پر کھار تیار کر کے بھپتا ہو تو اس پر عشرہ ناجاہتے۔

وَنِ الْدَّرِ المُخْتَارِ حَتَّى لَا شُغْلَ أَرْضَهُ بِهَا۔ (رأي بالمحذورات)

یجب العشر اہ (در مختار علی الشامیہ - ج ۲ ص ۶۸)۔ فقط

|                                              |                                                    |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| وَاللَّهُ أَعْلَم                            | الجواب صحيح                                        |
| اَخْरَجَ مُحَمَّدُ اُبْرَاهِيمُ عَنْ عَلِيٍّ | بِنْدَهُ عَبْدُهُ اَسْتَارِ عَفَافُ اللَّهُ عَنْهُ |

---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---



---

۲۔ باع اس رقم کو سابقہ لفتہ می کے ساتھ ملا کر مال مستفادہ کے طور پر زکوٰۃ ادا کرے گا اس کے لئے الگ سال پورا کرنے کی ضرورت نہیں۔ بلکہ جب عشر باع پر ہو تو اتنے عشر کے بعد جو شش ملے گا یہ بھی مال مستفادہ کی طرح اصل نصاب کے ساتھ ملایا جائے گا۔

در و لوکان له عبد للخدمة فادی صدقۃ فطرہ او کان له طعام فادی

عشرہ ..... شرعاً يضم ثمّنها إلى أصل النصاب ۴

(بدائع ج ۲ ص ۳۷) - فقط والله اعلم -

بندہ عبد العفاف اللہ عنہ

مفتي خير المدارس ملتان ۱۳۹۸/۱۱/۲۹

**بھوسہ میں عشرہ ہے یا نہیں ؟**

اس میں تفضیل ہے۔ اگر زین میں گندم کی کاشت بھوسہ حاصل کرنے کے لئے ہی کی گئی ہے تو پھر اس میں عشرہ ہو گا۔ اور اگر کاشت گندم حاصل کرنے کے لئے کی تھی لیکن ساتھ ہی بھوسہ بھی برآمد ہوا تو گندم میں عشرہ ہو گا بھوسہ میں نہیں۔

الْجَزِيْرَةُ

لما ف الشامیة والبحر (قوله وتبين) بالباء الموحدة فـالـ فـالـ  
الفتح غير انه لـوفـصـلـهـ قـبـلـ انـعـقـادـ الـحـبـ وـجـبـ العـشـرـ فـيـهـ لـفـهـ  
صارـهـ مـقـصـودـ . وـعـلـىـ هـذـاـ كـلـ مـاـ لـيـقـصـدـ بـهـ استـغـلـالـ  
الـأـرـضـ لـاـ يـجـبـ فـيـهـ العـشـرـ مـثـلـ السـعـفـ وـالـتـبـينـ . فـقـطـ وـالـلـهـ اـعـلمـ

ابحاب صحیح

|                                               |                                                |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------|
| بندہ محمد اسحاق عفران                         | ابحاب صحیح                                     |
| بندہ محمود عفاف اللہ عنہ مفتی قائم علوم ملتان | بندہ محمد عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان |

ابحاب صحیح ، بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ملتان ۱۴۰۷/۱۵

**عشرہ میں نصاب نہیں ہے**

۱۔ پیداوار غلہ پر عشرہ کتنی مفتدار پر داجب ہے ؟  
پیداوار کی کوئی حد دزن پہیا نہ بھی مقرر ہے یا جتنا غلہ

پیدا ہو سب پر عشر واجب ہے؟

۲۔ تمام پیدا دار پر عشر واجب ہے یا مزارع وغیرہ کے اخراجات اور دیگر اخراجات نکال کر دیا جائے؟ حافظ محمد یوسف تونسہ ڈی جی خان۔

۱۔ چیزیں من غلہ پر عشر واجب ہے۔

۲۔ عشر زمیندار پر ہے۔ چیزیں من غلہ جب نکلے پہلے عشر نکلا جائے باقی اخراجات بعد میں نکالے جائیں گے۔ فقط اللہ اعلم

قاضی طیرہ غازیخان

**الجواب** ب۔ ۱۔ امام ابوحنیفہؒ کے نزدیک عشر میں نصاب تھیں ہے جملہ پیدا دار پر عشر واجب ہے۔ لقولہ علیہ السلام ما اخرجت الا رض ففیہ العشر۔ (هدایہ ج ۱۔ ص ۱۸۳)۔

۲۔ مزارعوت کی صورت میں زمیندار پر عشر اس کے حصہ میں آنے والی پیدا دار پر آئے گا اس حصہ سے دیگر اخراجات وضع کرنے سے پہلے عشر ادا کرے۔ فقط اللہ اعلم

احقر محمد انور عفاف اللہ عنہ

۱۳۰۰ھ - ۱۲۰۰ھ

اجماع صحیح

بندہ عبید استار عفاف اللہ عنہ

## جن زمینوں کا آبیانہ دیا جاتا ہو ان میں بھی واجب ہو گا

عرصہ تقریباً ۵، سال گزر چکا ہے کہ لائل پور کی زمین گورنمنٹ برطانیہ نے کچھ مستی اور کچھ گراں قیمت پر لوگوں کے ہاتھ فروخت کر دی تھی۔ کیا اس زمین میں عشر واجب ہے یا نہیں؟ جبکہ حکومت آبیانہ اور مالیہ دونوں قسم کے مطالبات وصول کرتی ہے۔

مولوی عبید الغنی نائب مہتمم مدرسہ ربانیہ، ضلع لاہور

آبیانہ اور مطالبہ مال کی ادائیگی کی وجہ سے ان زمینوں کے عشری ہونے میں کوئی فرق نہیں آتا۔ البتہ ان زمینوں میں جب کہ مشقت اور محنت زیادہ ہوتی ہے

دوسری حصہ کیلئے بیسوال حصہ دینا واجب ہو گا۔ لدن العلة فـ العدول عن العشر

**الجواب**

الْكَلْفَةُ فِي مَسْقَى غَرْبٍ وَدَالِيَّةٌ هِيَ زِيَادَةُ الْكَلْفَةِ كَمَا  
عُلِمَتْ وَهِيَ مُوْجَدَةٌ فِي شَرَاءِ الْمَاءِ ۱۵ (شَامِيَّةُ جَ ۲ صَ ۶۶)۔

فَقْطُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
بَنْدَهُ مُحَمَّدُ اسْحَاقُ عَفْرَلَهُ ۱۲، ۲۸، ۱۳۸۳ھ

اجْوَابُ صَيْحَةٍ  
بَنْدَهُ مُحَمَّدُ عَبْدُ اللَّهِ عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ مُفْتَیُ خَيْرِ الْمَدَارِسِ مُتَّانٌ

**قرض و وجوب عشر سے مانع نہیں**  
ماکب زمین یا مزارع مقروض ہے تو وہ زمین  
کی پیداوار سے قرض ادا کرے یا عشر؟

**الْجَوابُ**  
قرض و وجوب عشر سے مانع نہیں۔ اس کے باوجود ہر ایک اپنے حصہ پیداوار کا عشر  
ادا کرے۔ ولا یعنی الدین وجوب عشر و خراج و کفارۃ اھ  
(در مختار علی الشامیہ - ج ۲ ص ۷)۔ فقط وَاللَّهُ أَعْلَمُ۔

اجْوَابُ صَيْحَةٍ  
بَنْدَهُ عَبْدُ الرَّسَّا عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ  
نَائِبُ مُفْتَیِ خَيْرِ الْمَدَارِسِ مُتَّانٌ ۱۴۰۰ھ

**قدرتی پانی سے سیراب کھیتیوں میں بہ واحب ہے**  
چپڑاں میں گرمیوں کے موسم میں  
برف کا پانی ندیوں اور وادیوں  
میں بنتا ہے۔ لوگ ان سے نہریں نکلتے ہیں اور اپنی اراضی کو پانی دیتے ہیں۔ یہ نہریں ایک فلانگ  
لبی، کہیں میل کہیں زیادہ لمبی ہوتی ہیں۔ پھر سردیوں میں یہ نہریں خراب ہو جاتی ہیں تو لوگ بعضے  
جگہ تقریباً بیس دن تک ان کی اصلاح کرتے رہتے ہیں پھر اس نہر میں پانی جاری کرنے کے بعد  
تقریباً ۱۰ ماہ تک دو آدمی نہر کی دیکھ بھال کرتے رہتے ہیں تاکہ کہیں ٹوٹ نہ جلتے۔ اب اس پانی سے  
جو زمینیں سیراب ہوتی ہیں ان میں عشر ہو گا یا نصف عشر۔ در مختار وغیرہ سے بظاہر یہ علوم  
ہوتا ہے کہ عشر ضروری ہے۔ جب کہ حکومت آبیانہ وغیرہ بھی نہیں لیتی۔

مولوی فضل مولی - چپڑاں

**الْجَوابُ**  
آپ کی اراضی میں عشر ہی واحب ہو گا۔ چند دن نہر کی کھدائی میں لگ جائیں اور  
پھر دو ماہ تک اس سے سیراب ہوتی رہے تو اس سے متونت کبیرہ قرار نہیں دیا جاتا

غصوصاً جب کہ آپ کے ہاں سابقہ تعامل بھی عشرہ ہی کا ہے۔

وَتَجْبُ فِي مَسْقَى سَمَاءٍ أَيْ مَطْرُ وَسِيحَ كَنْهُرَ اَصَ

معلوم ہوا کہ نہر سے سیراب شدہ فصل پر عشرہ ہو گا۔ اور اس کی عمومی صورت یہی ہوتی ہے کہ نالی  
کاٹ کر لانی جاتی ہے۔ فقط اللہ عالم

بندہ عبید اللہ عطا اللہ عنہ، ۱، ۱، ۱۳۹۵ھ

## مختل (ضلع میانوالی) کی ہر یہ نیں عشرہ ہیں

زید نے آج سے تقریباً بارہ سال قبل حکومتِ اسلامیہ پاکستان سے ضلع میانوالی میں  
چار مریع زمین بدلہ آباد کاری اجرت پر (قیمتاً)، می تھی مگر قیمت ابھی تک ادا نہیں کی گئی۔ بلکہ ہر سال  
بارہ روپے ایکڑ کے بدلہ میں حکومت کو ادا کرتے ہیں۔

۱۔ تو کیا یہ زمین عشرہ ہے یا خراجی؟

۲۔ اگر خراجی ہے تو عشرہ ادا کیا جاتے یا نہیں؟

۳۔ اگر خراجی ہے تو ماہیہ بارہ روپے فی ایکڑ کی صورت میں جو حکومت لے رہی ہے اس کی کی  
صورت ہوگی۔ یہ خراج ہے یا عشرہ مستقل دینا پڑے گا؟

۴۔ اب تک اس زمین کو عشرہ سمجھ کر جو عشرہ ادا کیا گیا اس کی بناء پر علاقہ کے غرباً میں میشہور  
ہو گیا ہے کہ یہ لوگ عشرہ دینے والے ہیں۔ اب عشرہ پڑنے کی صورت میں اس کا کیا ہو گا؟  
اگر اراضی عشرہ اور خراجیہ کی شرائط بھی بیان فرمادیں تو مہربانی ہو گی۔

۵۔ اسی طرح فیصل آباد اور بخش خان تحصیل حصیل حصیل میں کچھ زمین آباد و اجداد کے دراثہ میں ملی  
ہے۔ اس کا کیا حکم ہے؟ وہ عشرہ ہے یا خراجیہ؟

۶۔ اراضی خراجیہ کی صورت میں اگر حکومت خراج نہ لے تو اس کا کیا حکم ہے؟

**الجواب**

۱۔ غور کرنے سے یہی معلوم ہوا کہ یہ زمین عشرہ ہے۔ جب کہ بارانی ہو یا سو بیل  
یا حکومت پاکستان کی نکالی ہوئی نہروں سے سیراب کیا جاتا ہو۔ کیوں کہ یہ سب  
عشرہ پانی میں۔ اور مالک بھی مسلم ہیں۔ اور ”ایق بحال اسلام“ عشرہ ہی ہے۔ بے آباد زمینوں

کے بارے میں صنابط یہ لکھا ہے کہ - اگر انہیں حکومت کی اجازت سے آباد کیا جائے تو امام ابو یوسف و  
کے نزدیک اسے قریبی زمینوں کا حکم دیا جائے گا - اگر عشیری کے قریب ہے تو عشیری۔ اور اگر خراجی  
کے قریب ہے تو خراجی۔ جب کہ آباد کرنے والا مسلمان ہے۔

اور امام محمد رضا کے نزدیک پانی کا مستبار ہے۔ اگر عشیری پانی سے اس زمین کو سیراب کیا جاتا ہے تو  
عشیری ہے ورنہ خراجی - جیسا کہ ہدایہ و درختار وغیرہ میں مصرح ہے -

اور ایک مقام پر مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں -

” اس طرح جن زمینوں کو حکومت پاکستان نے پانی پہنچانے کے ذرائع مہیا کر کے آباد کیں اور مسلمانوں  
کو بلا قیمت یا بہ قیمت تقسیم کیا جیسا کہ پنجاب میں تخلی کا علاقہ، اور سنہھ میں کوٹری کا علاقہ، ان سب  
زمینوں پر چونکہ ابتداء ملکیت مسلمانوں کی ہوئی، اس لئے یہ بھی عشیری قرار پائیں گی۔ بشرطیکہ ان کی آبپاشی  
سنہھ و پنجاب کے بڑے بڑے دریاؤں سے ہوتی ہو۔ (جواہر الفقة ج ۲ ص ۲۵۸) -

لپس یہ زمین عشیری ہے تو خراج سے متعلق سوالات کی حاجت نہیں -

۲ - جو زمین ابتداء ہی سے مسلمانوں کی ملکیت میں چلی آ رہی ہو اس میں احتیاط عشیر کو واجب  
قرار دیا جاتا ہے۔ لپس ان میں سے بھی عشیر یا نصف عشیر ادا کیا جائے گا -

۳ : - اگر لگان مسلمان حکومت وصول کرتی ہے تو اس کی ادائیگی میں خراج ادا کرنے کی نیت کی  
جا سکتی ہے۔ اور اگر حکومت لگان وصول نہیں کرتی یا بہت کم وصول کرتی ہے تو اپنے طور پر  
خارج کو مصارف خراج میں خرچ کرنا ضروری ہے۔ کذافی جواہر الفقة ج ۲ ص ۲۹۰) -  
اور مصارف خراج میں سے علماء، طلباء، مفتیوں، قاضیوں کو دینا بھی جائز ہے۔

فقط واللہ اعلم

بندہ عبد الاستار عفان اللہ عنہ، ۱۴۰۱ھ، ۱۳، ۵

پاکستانی زمینیں عشیری ہیں یا خراجی

پاکستان کی زمینیں عشیری ہیں یا خراجی - اگر عشیری  
ہیں تو زمیندار اور مزارع دونوں پر اپنے اپنے  
 حصص میں عشیر واجب ہے یا فقط زمیندار پر ، اور اگر دونوں پر واجب ہے تو زمیندار معاملہ  
 سرکاری نکال کر ، اور مزارع آبیانہ نکال کر باقی دے گا - یا معاملہ و آبیانہ نہیں نکالنا پڑے گا ؟

اگر نکال کر باقی دینا ہے تو اگر کچھ نہ بچے تو دیوے یا نہ دیوے۔ اگر پانچ و سو سے کم ہے تو بھی عشر نکالے یا نہیں۔ اگر صاحبین کے قول پر پانچ و سو کے کم سے نکالے تو مجرم ہے یا نہیں۔ اگر امام اعظمؑ کے قول پر ہر چیز سے نکالنا ہے تو سب ریاض مثلاً کریلے وغیرہ سے کیسے نکالے، حجتوی طری قلیل کثیر سب کا عساب سخت مشکل ہے۔

اویجوز سینین نہ سرکاری یا عموم کی نہ رہتے آب پاشی ہوتی میں ان کا دسوال حصہ نکالنا ہے یا بیسوال سیلابی اور بارشی زمین کا لتنا حصہ نکالنا ہے؟

**الحل** پاکستانی زمینیں عشری ہیں کیوں کہ اسلامی بادشاہوں کے زمانے سے مسلمانوں پر تقسیم ہوتی چلی آئی ہیں یا یہاں کے باشندے مسلمان ہوتے ہیں۔ اور ایسی ہر دو قسم کی زمینیں عشری ہیں۔ البتہ کافر سے خریدی ہوتی زمین عشری نہ ہوگی۔ (بہشتی زیور)

عشر صاحب پیداوار پر ہے۔ زمیندار اور مزارع ہر ایک اپنے حصہ کا عشر نکالے۔

(بہشتی زیور)

جس زمین کا آبیانہ سرکاری ادا کیا جاتا ہے اس کی پیداوار پر نصف عشر لیعنی بیسوال حصہ لازم ہے۔ لہذا کل پیداوار کا بیسوال حصہ دینا ہو گا۔ کیوں کہ ادائیگی آبیانہ کی وجہ سے عشر میں تخفیف ہو کر بیسوال حصہ لازم ہو گکا ہے۔

عبدات میں مطلقاً امام اعظم ابو حنیفہؓ کے قول پر فتویٰ ہے۔ اس لئے احتیاط اسی میں ہے کہ پیداوار قلیل ہو یا کثیر دسوال یا بیسوال حصہ ضرور نکالے، سبزیوں کا عشر بھی نکالے جس وقت پیداوار کستیاب ہو کل وزن کر کے دسوال یا بیسوال حصہ تول کر فقراء میں تقسیم کر دے۔ بس سیر سبزی میں سے ایک یا دو سیر نکالنا کوئی مشکل نہیں ہے۔ (بہشتی زیور)

نہری یا چاہی پانی میں چونکہ مؤنت زیادہ ہے اس لئے اس میں بیسوال حصہ عشر ہے۔ اور بارشی پانی میں مؤنت کم ہے اس لئے اس میں عشر (دسوال حصہ) لازم ہے۔

فقط والله اعلم

نبہہ محمد عجب اللہ عفان اللہ عنہ

خادم الافتاء نعیر المدارس ملتان

ابحاسی صحیح

نیز محمد عفان اللہ عنہ - ۴ صفحہ ۱۳۴۲ھ

## خرابی زمین کی تعریف

زمین کی مقدمیں ہیں۔ عشری اور خرابی۔

**عشری** کی وضاحت یہ ہے کہ جو زمین یا علاقہ کفار سے لڑ کر حاصل کیا جائے۔ اور حاصل شدہ زمین کو مسلمان بادشاہ مسلمانوں میں غنیمت کے طور پر تقسیم کر دے وہ عشری ہے۔ مزید تفصیل معلوم ہوتی ہے کہ آج کل جو بھی زمینیں کلیم اور الامنٹ کی صورت میں تقسیم ہوتی ہیں سب کی سب عشری ہیں۔ اس میں بارانی اور چاہی کی صورت میں ہے اور بچہ کا عشرہ ہونا چاہتے۔ یا ایسی عشری زمین بات دادا سے دراثتاً چل آتی ہے اور اس کو کوئی دوسرا مسلمان خریدے تو بھی اس میں عشرہ ہو گا۔ اس سے صرف ایک ہی نتیجہ نکلتا ہے وہ یہ کہ کفار کی زمین جو کہ مالِ غنیمت یا فدیہ میں ملی ہو جب تک وہ مسلمانوں کی دراثت میں رہے گی بے شک بسیروں دفعہ فردخت ہو (مسلمانوں میں) عشری ہی رہے گی۔ تا وقت تک اس کو کوئی خیر مسلم نہ رکھے۔ بندہ نے اپنی عقل اور سمجھ کے مطابق یہ مفہوم عرض کر دیا ہے۔ اگر اس میں غلطی ہو تو، اصلاح فرمائی جائے۔

اور خرابی زمین کے بارے میں تفصیل وضاحت کی جائے کہ خرابی زمین کون سی ہے۔

عزیزہ برادر زغلہ منظہ می حشمتیاں۔

**الجواب**

عشری زمین کے بارے میں جو اپنے سمجھا ہے صحیح ہے۔ اور خرابی زمین کے تعریف اور تشخیص اس طرح ہے کہ۔ جو اراضی کفار سے لڑ کر حاصل کی جائیں اور وہ مسلمانوں میں تقسیم نہ کی جائیں۔ یا کوئی علاقہ صلحیٰ فتح ہو جائے، وہ زمینیں خرابی ہیں۔ البتہ مکہ مکرمہ اگرچہ لڑ کر فتح ہو لیے لیکن مکہ کی زمینیں عشری ہیں خرابی نہیں۔ اس لئے کہ مکہ مکرمہ جزیرہ عرب سے ہے۔ در مختار میں ہے۔ ج ۲۔ ص ۲۶۲۔ شامیۃ۔

و ما فتح عنوة ولو يقسم بين جيش الامامة سواء اقر اهله

عليه او نقل اليه كفار اخر او فتح صلح اخارجية -

اسی طرح جو زمین کافر سے خریدی جائے وہ بھی خرابی ہو گی۔ اور جو زمینیں مسلمانوں نے انگریز گورنمنٹ سے خریدی ہیں اگر وہ پہلے سے عشری نہیں تھیں تو وہ زمینیں بوجہ استیلام سرکار کی ملک ہو گئی تھیں۔ اس لئے وہ اب بھی عشری نہیں ہوں گی۔ فقط اللہ اعلم

اجواب صحیح : شیر محمد عفوا اللہ عنہ ۱۳۸۸ھ / ۲۰۰۷ء



**اجرت کم ہو تو عشر کاشت کا پہ ہے** مسئلہ عشر کے متعلق معلوم کرنا چاہتا ہوں جواب تحریر فرمادیں۔ اجتناس مثلاً گندم، نخود، چاول اور غیرہ میں عشر ہے یا نہیں؟ نیز یہ ٹھیک کی زمین کی پیداوار ہے تو اس کی کل آمدنی پر عشر ہو گا یا ٹھیکہ منہا کرنے کے بعد عشر ادا کیا جائے گا؟

ف الد ر المختار والعشر على الموجب كخراب موظف

وقالا على المستأجر كمستعير مسلمو وفي الحاوي

وبقولهما نأخذ اه وف الشامية قلت لكن افتى بقول

الامام جماعة من المتأخرين (إلى اه) لكن في زماننا

عامة الأوقاف من القرى والمزارع ليرضى المستأجر

بتتحمل غرامات ومؤنها يستأجرها بدون اجر المثل - اه

(ج ۲ ص ۴۵) -

روایت بالا سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر زمیندار پوری اجرت لے اور کاشتکار کے پاس بہت کم بچے تو عشر زمیندار کے ذمہ ہے اور اگر زمیندار اجرت کم لے اور کاشتکار کے پاس زیادہ بچے تو عشر کاشت کار کے ذمہ ہے لیکن ہمارے دیار میں جب کہ اجرت کم لی جاتی ہے۔ اس لئے کاشتکار پر وجوب عشر کا فتواء دیا جاتے گا۔ کافی امداد الفتاوی (ج ۲ ص ۴۵)

ابیانہ، ٹیکس، لگان دغیرہ آنہنی سے منہا نہیں کیا جائے گا۔ لیکن ایسی زمین کی پیداوار میں

نصف عشر واجب ہوتا ہے۔ فقط واللہ اعلم

بندہ محمد اسحاق غفرلہ نائب مفتی

خیرالمدارس ملکان ۱۶/۱۱/۱۳۸۶ھ

اجواب صحیح

خیر محمد عفان اللہ عنہ

**بارانی اور نہری زمینوں کی پیداوار میں مقدار عشر کے فرق کیوجہ**

زید کے پاس ایک ایکٹر زمین ہے اور اس سے گندم کی فصل حاصل کرنے کے لئے دو قسم کے خرچ کرنے پڑتے ہیں۔ کچھ خرچ اس کے بھنے سے فصل پکنے تک، اور کچھ ضرور فصل پکنے پر کٹوانے اور دلنے

نکلوانے کے لئے ادا کرنے پڑتے ہیں۔ اس طرح اسے انیں من گندم حاصل ہوتی ہے جس میں سے کٹوانی نکلوانی ادا کر کے پندرہ من گندم بچتی ہے، آیا عشر کتنی گندم کا دینا ہوگا؟

۲ : دوسری صورت یہ ہوتی ہے کہ جتنی گندم کافی جاتی ہے اس کا سولہواں حصہ فصل کی کٹائی میں دیدیا جاتا ہے۔ اس کے بعد تھریشیر سے ملنے نکلوانے جاتے ہیں اس میں کتنا عشر دینا ہوگا۔

۳ : زید کے پاس چار گائیں، دو سیل ہیں وہ مزارعہ پر کام کرتا ہے۔ اور صاحبِ نصاب بھی نہیں غریبِ آدمی ہے، کیا زید کو عشر دیا جا سکتا ہے یا نہیں؟ حب کہ اس کے جانوروں کی قیمت تقریباً سیزار کے قریب ہے۔

**الْجَلِيلُ**  
کل پیداوار یعنی انیں<sup>۱۹</sup> من سے نصف عشر لیعنی بیم ادا کرنا ہوگا۔ کیوں کہ ایسی زمینوں کی پیداوار کے عشر میں انہی اخراجات کو مد نظر کر کر تخفیف کی گئی ہے اور بجائے عشر کے نصف عشر واحب کیا گیا ہے۔ بارانی زمین میں اخراجات کم ہوتے ہیں اس لئے اس میں عشر واجب کیا گیا ہے۔ اگر یہ اخراجات وضع کرنے کے بعد باقی نفع رہنے والی پیداوار میں عشر واحب ہو تو بارانی اور نہری کے عشر میں تفریق کی کوئی وجہ نہیں رہ جاتی۔

يجب العشر في الاول ونصفه في الثاني بلا رفع اجرة العمال ونفقه

البقر وحرى الانهار واجرة الحافظ ونحو ذلك - "درر" قال

فـ الفتح يعني لا يقال بعدم وجوب العشر في قدر الخارج

الذى بمقابلة المؤونة بل يجب العشر في الحال لانه

عليه السلام حكم باتفاق المؤونة والواجب

رفعت المؤونة كان الواجب واحدا وهو العشر دائما

الباقي لانه لم ينزل الى نصفه الا للمؤونة والباقي بعد رفع

المؤونة لا مؤونة فيه فكان الواجب دائمـا العشر لكن الواجب

فـ تفاوت شرعا فعلمـنا انه لـعـيـتـبرـ شـرـعاـ عـدـمـ عـشـرـ

بعضـ الخارجـ وهوـ الـقـدـرـ المـساـوىـ للـمـؤـونـةـ اـصـلاـ اـصـ

(شامیح ۲ ص ۴۹)

ب۔ کافی کی اجرت میں دی جانے والی گندم کا عشر بھی ادا کرنا ہوگا نیز اس کی کافی ہوتی گندم کو

اجرأت میں مقرر کرنا درست نہیں۔ کہ ہو المعرفت  
۲ : زید کی گزار اوقات اگر ان گایوں پر موقوف نہیں تو ان کی وجہ سے اسے عنی سمجھا جائے گا، زکوٰۃ  
و عشر کا ستحق نہیں۔ عالمگیری ج ۵ ص ۲۹۳ میں ہے۔

والمسارع بشورین و الة الفدان لیس بغنى و ببقرة واحدة عنی۔

فقط والله اعلم

بندہ عبد اللہ استار عفاف اللہ عنہ مفتی خیر المدارس ماتان

## مُدْكَانٍ پر رکھے ہوئے اموال بھی اموال باطنہ ہیں

مالِ تجارت پر زکوٰۃ تو لازم ہے مگر اسکی دصولی کے متعلق کہا جاتا ہے کہ یہ اموال  
باطنہ میں سے ہے اس لئے یہ حکومت کے دائرہ اختیار سے باہر ہے۔ بھیڑ، بکری جو  
چکل میں چرتی ہے یہ تو اموال باطنہ میں سے ہے مگر جو مالِ تجارت کھلے بازاروں میں  
پوری روشنی میں فروخت کے لئے پیش ہو رہا ہے کیسے اموال باطنہ میں سے ہو؟ اسکی  
قرآن و حدیث کی روشنی میں وضاحت فرمائیں ایزیز یہ کہ کیا اسلامی حکومت یہ زکوٰۃ جمع کرنے  
کی قانوناً مجاز ہے یا نہیں؟

**الْحَوْلَ حَبَّ**  
اندر وہ شہر جو مال پائے جاتے ہیں انہیں اموال باطنہ کہا جاتا ہے جیسے  
سونا چاندی اموال تجارت ہیں جب تک کہ وہ شہر کے اندر ہوں اور بڑیں  
شہر پائے جانے والے اموال مال ظاہر ہیں۔ عربی زبان میں "ظاہرالمبلد" بیرون شہر  
کو کہتے ہیں اسی سے یہ اصطلاح ماخوذ ہے۔

(۲) : اسلامی حکومت یہ زکوٰۃ جمع کرنے کی مجاز نہیں مگر خاص حالات میں مالکان کو زکوٰۃ  
کی ادائیگی پر مجبور کر سکتی ہے۔ فقط ، بندہ عبد اللہ استار عفاف اللہ عنہ ،

۱۹ ربیعان سـ۱۴۱۷ھ

**دِفَاعِي فِنْدُ میں زکوٰۃ دینے کا حکم :** صدرِ پاکستان نے ہنگامی حالات  
شدید ہونے پر قومی دفاعی فنڈ

کا آغاز کیا ہے کیا اس فنڈ میں زکوٰۃ دینا جائز ہے ؟ جبکہ زکوٰۃ کے لئے تملیک شرط ہے تو اس صورت میں یہ شرط کیسے پوری ہوگی ؟

**الْجَلِيلُ** زکوٰۃ میں تملیک شرط ہے لہذا تملیک کے بغیر زکوٰۃ کاروپیرہ دفاعی فنڈ میں جمع کر کے خرچ کرنے سے زکوٰۃ ادا نہ ہوگی البتہ اگر زکوٰۃ کاروپیرہ کسی مسکین کو دے دیا جائے پھر وہ مسکین اپنی خوشی سے اس روپیہ کو دفاعی فنڈ میں جمع کر دے تو زکوٰۃ ادا ہو جائے گی جبکہ وہ روپیہ نوٹوں کی شکل میں نہ ہو۔ فقط اللہ اعلم

محمد اسحاق غفرلہ،

المجاوب صواب

خیر محمد عفان الرعناء، ۱۲۸۵ / ۶ / ۲۳

## زکوٰۃ کی ادائیگی میں تاخیر کرنے کا حکم

کیا صاحبِ نصاب پر سال پورا ہوتے ہی زکوٰۃ ادا کرنا ضروری ہے یا کچھ دن کی تاخیر بھی ہو سکتی ہے ؟

**الْجَلِيلُ** سال پورا ہوتے ہی زکوٰۃ ادا کر دی جائے بلا عذرِ معقول تاخیر نہ کی جائے ورنہ گناہ ہوگا۔

فِيَا ثُمَّ بِتَاخِيرِهَا بِلَا عُذْرٍ (در مختار) قوله، فِيَا ثُمَّ بِتَاخِيرِهَا إِلَى

ظَاهِرِهَا إِلَّا ثُمَّ بِالتَّاخِيرِ وَلَوْ قَلَ لِيَوْمٌ أَوْ لِيَوْمَيْنَ لَا نَهْمَ فَسَرَّا

الْفُورَ بِأَوْلَى أَوْقَاتِ الْإِمْكَانِ وَقَدْ يُقَالُ الْمَرَادُ إِنَّ لَا يُؤْخِذُ

إِلَى الْعَامِ الْقَابِلِ لِمَا فَرَأَ الْبَدَائِعَ عَنِ الْمُنْتَقَى إِذَا لَمْ يَؤْدِ مِضْنَى

حَوْلَانَ فَقَدْ أَسَاءَ وَأَثْمَاهُ (شامیہ) فَمَتَى لَمْ تَجْعَلْ عَلَى الْفُورِ

لَمْ يَحْصُلْ الْمَقْصُودُ مِنَ الْأَيْجَابِ عَلَى وَجْهِ التَّعَامِ وَتَعَاهِدِهِ فِي

الْفَتْحِ (در مختار) (قوله وَتَعَاهِدَهُ فِي الْفَتْحِ أَنَّهُ) حِيثُ قَالَ بَعْدَ

مَا مَرَّ فَتَكُونُ الْزَّكُوٰۃُ فِرَاضیةً وَفَوْرِيَّتِهَا وَاجِبَةٌ فَإِلَنَّمْ بِتَاخِيرِهَا

مِنْ غَيْرِ ضَرُورَةٍ إِلَّا ثُمَّ كَمَا صَرَحَ بِهِ الْكَرْخِیُّ وَالْحَاكِمُ الشَّهِیدُ فِی

المنتقى المأذون (شامی ص ۱۳۲) - فقط واللہ اعلم ، محمد النور عطا اللہ عنہ

## مسجد و مدرسه کا جو پیسہ جمع ہو اس پر زکوٰۃ نہیں

مسجد و مدرسه کا پیسہ جو جمع رہتا ہے اور اس پر سال بھی گزر جاتا ہے۔ کیا اس کی زکوٰۃ متولی کو ادا کرنا ضروری ہے یا اس مال پر زکوٰۃ نہیں ہے ؟

**البخاری** ایسے مال پر زکوٰۃ نہیں ہے۔ و سببہ ای سبب افتراضہ ملک نصاب اہد در مختار (قولہ ملک نصاب) فلا ذکوٰۃ فی سوامی الوقف والخیل المسبلة لعدم الملك اہ (شامی ص ۱۳۲) - فقط واللہ اعلم ، محمد النور غفرانہ ،

## حکومت زکوٰۃ کو انہی مصارف میں صرف کرنے کی

پابند ہے جن کا قرآن حکیم میں فکر آیا ہے

کیا اسلام حکومت اپنی مرضنی اور منشار سے زکوٰۃ و عشر خرچ کر سکتی ہے ؟ اس سلسلے میں اسلامی احکامات کیا ہیں ؟

**البخاری** زکوٰۃ و عشر کے مصارف قرآن حکیم میں واضح طور پر بیان کردیتے گئے ہیں  
انہی مصارف میں استعمال کرنا ضروری ہے کسی بھی حکومت کو ان مصارف کے سوا دوسری جگہ استعمال کرنے کی اجازت نہیں۔ حدیث پاک میں آتا ہے کہ ایک صحابیؓ نے آنحضرت علیہ السلام سے صدقہ مانگا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ صدقات کے معاملہ کو اللہ نے صرف اپنے اختیار میں رکھا ہے اور خود مصارف متعین فرمادیتے ہیں اگر تم ان مصارف میں سے کسی قسم میں آتے ہو تو میں تمہیں دے سکتا ہوں ورنہ نہیں۔

عَنْ زِيَادِ بْنِ الْحَارِثِ الصَّدَائِيِّ قَالَ أَتَيْتَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

فَبَايِعْتَهُ فَذَكَرَ حَدِيثًا طَوِيلًا فَاتَّا هُوَ رَجُلٌ فَقَالَ اعْطُنِي هُنَّ الصَّدَقَةُ

فقال له، رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الله لم يرض حكم بني ولا غيره فـ الصدقات حتى حكم فيها هو فجز أها ثمانيه

اجزاء فـ ان كنت من تلك الاجزاء اعطيتك اهـ (رواہ ابو داؤد  
مشکوٰۃ ص ۱۴۲)

عالگیری میں بیت المال میں جمع ہونے والے مال کی اقسام اور ان کے مصارف کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ زکوٰۃ و عشر کو صرف انکے اُن مصارف میں خرچ کیا جائے جن کا قرآن و حدیث میں ذکر ہے۔

ما يوضع في بيت المال أربعة أنواع الأول زكوة السواميم والعشر  
وـ ما أخذـ العاشر من تجارة المسلمين الذين يـرونـ عليهـ و محلـهـ ما  
ذـكرـناـ منـ المصارـفـ الخـ (ص ۱۹۰)

قال الشـرـبـلـاـلـيـ انهـ يـحبـ عـلـيـهـ (أـىـ عـلـىـ الـامـامـ)ـ انـ يـجـعـلـ لـكـلـ  
نـوـعـ هـنـهـ (أـىـ مـنـ الصـدـقـاتـ بـيـتـاـ يـخـصـهـ وـ لـاـ يـخـلـطـ بـعـضـهـ بـعـضـ اـمـ)  
(شـامـ صـ ۶۳ـ ۲ـ جـ)ـ فقطـ وـ اللـهـ اـعـلـمـ ،ـ مـحـمـدـ الـورـ ،ـ مـفـتـحـ جـامـعـهـ خـيرـ المـدارـســ مـلـانـ  
الـجـوابـ صـحـحـ ،ـ بـنـدـهـ عـبـدـ الـسـتـارـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ ،ـ ۱۳۰۹ / ۱۱ / ۲۲

کتابت کے بلاکوں پر زکوٰۃ نہیں : ایک شخص نے قرآن مجید کی طباعت کتابت کے بلاکوں پر زکوٰۃ نہیں : کے لئے عکسی بلاک بنولتے۔ ایک بار طباعت کے بعد ان کو اس لئے محفوظ کر لیا کہ آئندہ ان کے ذریعہ طباعت کر اتے رہیں گے۔ اب وہ صرف قرآن پاک کی تجارت کرتا ہے اور بلاک کو اپنے کام کے لئے بطور آلات رکھا ہوا ہے۔ ان کو تجارت سے کوئی تعلق نہیں رکھا ان بلاکوں کی زکوٰۃ بھی شرعاً اس کے ذمہ ہے یا نہیں ؟

(حضرت قاری رحیم بن شریعتہ اللہ علیہ مقیم خیر المدارس ملأن)

**اللـهـ عـلـيـهـ بـحـجـ** اگر شخص مذکور نے ان بلاکوں کو بغرض تجارت نہیں رکھا تو ان پر زکوٰۃ نہیں آتے گی۔ فقط و اللـهـ اـعـلـمـ ،ـ بـنـدـهـ مـحـمـدـ اـسـحـاقـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ ،ـ

الـجـوابـ صـحـحـ ،ـ بـنـدـهـ مـحـمـدـ عـبـدـ اللـهـ عـفـاـ اللـهـ عـنـهـ ،ـ ۱۱ / ۲۹

## صاحبِ لِضَابِ لُوگوں سے زکوٰۃ لیتا رہا تو اب تلافی کی صورت

زید سنت حق زکوٰۃ ہے اس کے اکثر احباب کو علم ہے اسے حج کے لئے کسی نے تیرہ روپیہ دیا۔ زید نے یہ سمجھا کہ یہ روپیہ تو حج کے لئے دیا گیا ہے حج پر خرچ کر دل گا۔ نیز زید اپنے آپ کو مصرفِ زکوٰۃ ہی سمجھتا رہا چنانچہ صدقاتِ واجبه بھی وصول کرتا رہا۔ اور ایک مدرسہ عربیہ کے مہتمم صاحب بھی زید سے مدرسہ کی رقم تملیک کرتے رہتے تھے باوجود یہ کہ مہتمم صاحب کو ۱۳۰۰ روپے حج والے کا علم تھا، زید کو بدستور غریب مسکین سمجھتے ہے، اب زید کو مسئلہ بتایا گیا کہ تیرہ روپیہ حج کے لئے تم کو جو دیا گیا ہے وہ تمہاری ملک ہے۔ اگرچہ دینے والے نے حج کے لئے دیا ہے مگر اس نے تمہارے حج کے لئے دیا ہے۔ حج بدل کے لئے نہیں دیا ہے تو وہ روپیہ تمہارا ہو گیا۔ اسوجہ سے اب تم مصرفِ زکوٰۃ نہیں تھے اب زید پر پیشان ہوا کہ لوگوں کی زکوٰۃ میں وصول کر کے اپنے مصرف میں لا چکا ہوں۔ اور زیادہ فکر مدرسہ کی رقم کا ہے اب کیا کیا جائے۔

**الْمُؤْمِنُ بِالْحَقِّ** صورتِ مشمولہ میں مخلصی کی شکل یہ ہے کہ ان مرات سے جن میں زکوٰۃ کا صرف کرنا جائز نہیں تھا، مثلاً تعمیر و معاہرات اس میں سے مقدار زکوٰۃ نکال کر صحیح مصرفِ زکوٰۃ میں خرچ کرے مثلاً مستحق طالب علموں کو نقد و ظالماً دعیرہ دیتے جائیں اور جو رقم اس صاحب نے جو درحقیقت مالکِ لِضَابِ تھے اپنی ذات پر خرچ کر لی وہ مالکان کی طرف سے زکوٰۃ ادا ہو گئی کیونکہ لوگوں نے اسے حبِ سابق مصرف سمجھتے ہوئے تملیک کی تھی ایسی صورت میں زکوٰۃ ادا ہو جاتی ہے۔

فِ الْدِرْ المُخْتَارِ دَفْعَ بِتَحْرِيرٍ مِنْ يَظْنَهُ مَصْرِفًا بِبَانِ إِنَّهُ عَبْدَهُ  
أَوْ مَكَاتِبَهُ أَوْ حُرْبَيِّهِ وَلَوْ مَسْتَأْمِنًا أَعْادَهَا لِهَا مَرْوَانَ بَانَ غَنَّاَهُ أَوْ  
كَوْنَهُ ذَهَبًاً أَوْ إِنَّهُ أَبُوهُ أَوْ ابْنَهُ أَوْ أَمْرَأَتَهُ أَوْ هَاشْمِيًّا لَا يَعْدِلُهُ  
إِنَّهُ بِمَا فِي وُسْعِهِ حَتَّى لَوْ دَفَعَ بِلَا تَحْرِيرٍ لَمْ يَجْزِ إِنَّهُ أَخْطَاءَ -  
اور اگر ان رقم بالا میں سے کچھ بقا یا موجود ہو تو وہ مالکان کی طرف واپس کر دے

یا صدقہ کر دے۔ فقط بندہ محمد عبداللہ عطا عنہ، مفتی خیر المدارس۔

الجواب صحیح، خیر محمد مہتمم مدرسہ خیر المدارس ۱۳۸۳ / ۵ / ۲۰ جو

پیشہ و رکد اگر وں کو زکوٰۃ دینا : جو شخص زکوٰۃ کا مال عام فقیروں

کرتے ہیں۔ انکی کیفیت کسی کو معلوم نہیں کیا زکوٰۃ لینے کے مستحق ہیں؟

اللهم بارک قبل ازیں اگر ان لوگوں کی فقرانہ حالت کے پیش نظر انہیں کیا سمجھتے ہوئے زکوٰۃ دے دی گئی تھی تو وہ زکوٰۃ ادا ہو گئی۔ کذا فی الشامیہ (ص ۹۲)

الجواب صحیح، عبدالستار غفرلہ، نائب مفتی خیر المدارس

بندہ محمد عبداللہ عطا عنہ ۱۳۸۳ / ۱۰ / ۲ جو

عله و عبارته دفع بتحریر من یظنه مهرفاً فبان انه عبد لا او مکاتبه او سری ولومستا متنا اعادها لما مروا ان بان غناها او کونه ذمیا او انه ابوها او ابنته او امراءٰ او هاشمی لا یعید لانه اثی با ف و سعہ حتى لو دفع بلا تحریر لم یجز ان اخطاء اه فقیر محمد انور، مرتب خیر الفتاوی

کو بطورِ تمیک زکوٰۃ دی گئی اُس سے جبراً واپس نہیں لے سکتے

اگر تمیک کرنے والے کو ساری صورت سمجھادی جائے لیکن زکوٰۃ وغیرہ ہاتھ میں لینے کے بعد اگر وہ واپس دینے سے منکر ہو جائے اور ہو بھی صاحبِ ضرورت تو پھر اس کا کیا حکم ہے؟

اللهم بارک تو یہ رقم اس صاحبِ ضرورت غریب کی مملوک ہو گی زبردستی اس سے

والپس نہیں لی جاسکتی۔ عبدالستار عطا اللہ عنہ،  
مفتی خیرالمدارس مدنیان ۱۳۹۷/۱/۱۲ جو

مہتمم زکوٰۃ دہندگان کا وکیل ہوتا ہے : عوام انکس اپنے مال کی زکوٰۃ بلکہ ایک مہتمم مدرسہ کو فری دیتے ہیں اور وہ مہتمم ضروریاتِ مدرسہ پر خرچ کرتا رہتا ہے مثلاً سالم، تیل، روٹی وغیرہ تو کیا یہ زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی یا نہ ؟

**الجواب** مہتمم مدرسہ لوگوں کی طرف سے وکیل ہوتا ہے لے چاہئے کہ زکوٰۃ کا پیسے بصورتِ نقدی یا روٹی وغیرہ طلباءِ مستحقین کی تملیک کرے اگر وہ ایسا کرے گا تو لوگوں کی زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی اور اگر اس نے ایسا نہیں کیا بلکہ تنخواہ میں خرچ کر دیا یا اس کو تعمیر مدرسہ پر یا کسی اور مقام میں خرچ کیا جس میں تملیک نہیں ہوئی تو زکوٰۃ دہندہ کی زکوٰۃ ادا نہیں ہوئی اور اگر لیے مصارف تعمیر وغیرہ میں خرچ کرنے کی ضرورت ہو تو فقیر کی تملیک کراکے پھر مدرسہ میں داخل کیا جاتے پھر اس کو حسب منشاء خرچ کر سکتے ہیں۔ فقط واللہ اعلم، بنده محمد عبداللہ غفرلہ

الجواب صحیح، بنده خیر محمد عطا اللہ عنہ، ۱۳۹۰/۱/۲۳ جو

بلانیتِ زکوٰۃ صدقہ کرتے رہے تو وہ زکوٰۃ میں شمار نہیں ہوگا

بعض لوگ زکوٰۃ ادا نہیں کرتے مگر ویسے صدقات دیتے رہتے ہیں کبھی کسی گداگر کو کچھُ دے دیا کبھی کسی غریب و مسکین کو دے دیا کبھی کسی نیک کام میں چندہ دے دیا، مگر زکوٰۃ کی نیت نہیں کرتے تو کیا ایسے لوگوں کی زکوٰۃ ادا ہو جاتے گی ؟

**الجواب** جو کچھُ یہ لوگ گداگروں کو دیتے رہتے ہیں اور زکوٰۃ و عشر کی نیت نہیں ہوتی تو یہ سب صدقاتِ غلیب سے شمار ہوں گے یہ زکوٰۃ اور عشر سے

محسوب ہوں گے۔ البتہ اگر زکوٰۃ و عشرہ والامال علیحدہ کیا ہوا ہو اور اس مال سے فقراء اور مسکین کو تھوڑا تھوڑا دیتا ہے تو پھر یہ زکوٰۃ و عشرہ سے محسوب ہو گا۔

الجواب صحیح،  
بندہ محمد اسحاق غفرلہ، ۱۳۴۸/۳/۲۹

بندہ عبد اللہ عفاض اللہ عنہ، ۱۳۴۸/۳/۲۹ جو

**سویلی والدہ کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں؟** ۱- زکوٰۃ کے لئے نصاب موجودہ وقت میں قیمت کے

لحاظے سے چاندی کو رکھا جائے یا سونے کو۔ ۲- کاروبار کیلئے مستعمل اشیاء وغیرہ میں زکوٰۃ ہے یا نہیں ۳- دفعائی فنڈ میں جو ہم تنخواہ کٹوٰتے ہیں یہ اس میں شمار کی جائے یا نہیں ۴- اگر اپنے بھائی سے کچھ رسم لینی ہو تو وہ بھی اس میں شمار ہو جائے گی یا نہیں؟ ۵- کاروبار میں جو رقم دوسروں کے پاس اُدھار ہوتی ہے وہ وقتاً فوقتاً ملتوی رہتی ہے تو اس کو اس میں داخل کیا جائے یا نہیں ۶- اپنی سویلی والدہ جبکہ بیوہ ہو تو اس کو زکوٰۃ دی جا سکتی ہے یا نہیں جبکہ ضرچہ کا خود کفیل ہو۔

۱- چاندی کی قیمت لگا کر نصاب ہونا معلوم کیا جائے اور اگر سونا ہی پاس ہونے سامان تجارت ہونے چاندی نہ قرضہ تو ایسی صورت میں صرف سونے کے وزن ہی کا اعتبار ہو گا۔ ۲- برتاؤں اور آلات کی قیمت زکوٰۃ میں شمار نہ ہو گی۔

۳- زرِ ضمانت زکوٰۃ کی رقم میں شمار کریں پر اولینٹ فنڈ نہیں۔ ۴- کی جائے۔ سال پُردہ ہونے پر آپ جب زکوٰۃ کا حساب کریں تو اُدھار والی رقم کو بھی اپنے پاس موجودہ نقدر رقم میں شمار کر لیا کریں اور اس کی بھی زکوٰۃ نکال دیا کریں۔ ۵- اگر یہ مسکینہ ہو صاحب نصاب نہ ہو تو اس کو ضرچہ اور معالجہ کے لئے زکوٰۃ دی جا سکتی ہے۔ فقط اللہ اعلم،

الجواب صحیح  
بندہ عبد الاستار عفاض اللہ عنہ،

۱۳۸۵/۷/۱۹

خیر محمد عفاض اللہ عنہ،

## جس کے پاس گھر کا سال کا خرچ موجود ہو اسے زکوٰۃ دینا

اگر کسی کے پاس اپنی ضروریات کے لئے بہنے کا اپنا گھر اور روزانہ استعمال کے برتن اور چار پائیاں اور بستہ اور سامان خوارک مسئلہ گذم نہ ک مرچ مصالحہ تقریباً ایک سال کے لئے ہیں اور کپڑے سے یعنی کم شیں ہے جس کی آمدنے سے اپنے اہل و عیال کا گزارہ کرتا ہے ایسے شخص کو مال زکوٰۃ، قربانی، نذر، صدقہ فطر - فدیہ - کفارہ اور عشر دینا جائز ہے اگر کسی نے جائز سمجھ کر دیا تو دوسری دفعہ زکوٰۃ وغیرہ کا دینا واجب ہے یا نہیں۔ نیز اس شخص سے جس کو غلطی کیوجہ سے دے چکا ہے و اپس لینے کا کیا حکم ہے؟

اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْعَمْتَنِي بِأَرْضٍ فِي زَرْعِهَا وَحَانُتْ يَسْتَغْلِلُهَا وَدَارَ غُلْتُهَا ثَلَاثَةَ أَلْفٍ وَلَا تَكُفِي لِنَفْقَتِهِ وَنَفْقَةِ عِيَالِهِ سَنَةٌ يَحْدُلُهُ أَخْذُ الزَّكُوٰۃِ وَإِنْ كَانَتْ قِيمَتُهَا تَبْلِغُ الْوَفَاءِ وَعَلَيْهِ الْفَتْوَیُ. وَعِنْهُمَا لَا يَحْلُ وَفِي الدِّرَاجِ الْمُخْتَارِ  
دفع بتحریر ملن یظنه مصرفاً فی باین انہ عبدہ او مکاتبه او حریبی  
ولو هستا منا اعادہ هما مروان بان غناہ او کونہ ذمیاً او ابنة او امرأة  
او هاشمی لا یعید۔

شخص مذکور فی السوال کو زکوٰۃ دینا جائز ہیں۔ بنا بر روایت در مختار سئیل محمد اور جس شخص کو دی جا چکی ہے۔ اگر اپنی طرف سے تحقیق کر کے فقیر یا مستحق سمجھ کر دی گئی تو اعادہ واجب نہیں درہ اعادہ ضروری ہے۔ بنده عبد اللہ عفاف اللہ عنہ،  
الجواب صحیح،  
جعفر محمد عفاف اللہ عنہ

## زکوٰۃ کی تقسیم کے لئے زکوٰۃ کے پیسوں سے رجسٹر خریدنا

زید نے ایک ادارہ قائم کیا ہے جو محض رقم زکوٰۃ دفتر ان لوگوں سے وصول کرنے

کی اپیل کرتا ہے پھر مشورۃ اہل محلہ مستحق لوگوں پر تقسیم کی جاتی ہے اور قیدیوں میں بھی تقسیم کی جاتی ہے، قابل دریافت امر یہ ہے کہ اس ادارہ کو رسید بک داشتہار درجہ سترات و قلم دوات اس فنڈ سے رکھنا اور بنا نادرست ہئے یا نہ۔ اور کیا اس فنڈ سے قیدیوں کے پڑھنے کے لئے دینی اور مذہبی کتابیں خرید کر کے لائبریری جیل خانہ میں داخل کرنا کیا ہے؟

**الجواب الصحيح** زکوٰۃ و فطرۃ وغیرہ کے مال سے ادارہ مذکورہ کے حساب دکتاب کے لئے رجسٹر اور قلم دوات وغیرہ خریدنا جائز نہیں ہے۔ اور نہ ہی کتابیں خرید کر کسی لائبریری میں داخل کرنا جائز ہے اس طرح زکوٰۃ وغیرہ ادا نہیں ہو گی کیونکہ اس میں تملیک ضروری ہے۔ لہذا زکوٰۃ وغیرہ کی ادائیگی تب ہو گی جب کسی سکین کو اس کا مالک قابض بنادیا جائے۔ **بندہ اصغر علی غفرانہ** ۱۳۷۸/۹/۱۲

**الجواب صحيح** ، محمد اسحاق غفرانی<sup>ر</sup> ۱۳۷۸/۹/۲۳  
جب آپ نے ایک نیک مقصد کے لئے ادارہ قائم کیا ہے تو رجسٹر وغیرہ کے لئے اہنی لوگوں سے جو زکوٰۃ دیتے ہیں دیگر چندہ یعنی کیونکہ اس طرح ان کی زکوٰۃ صحیح مصرف پر صرف ہو گی اور ان کو تحقیق مصرف وغیرہ کی مشقت سے کفایت حاصل ہو جائے گی۔ نیز زکوٰۃ کارو پیہ نقد بتا کر فقراء کی تملیک کیا جائے اور جو رقم کسی سے زکوٰۃ کی وصول کی جائے وہ فوری طور پر فقراء پر تقسیم کر دی جائے۔ ایسا نہ ہو کہ زکوٰۃ کی رقم ہفتواں یا دنوں تک آپ کے پاس پڑی رہے۔ کوشش یہ ہو کہ رات آنے سے پہلے روز کی روز بھکانے لگ جائے۔ اس قسم کی اور بھی ضروری احتیاطات اور مسائل ہیں جو کہ آپ اہل علم سے دریافت کر سکتے ہیں۔ **الجواب صحيح** ، محمد عبد الرحمن غفرانی<sup>ر</sup>

**الجواب صحيح** ، مفتی خیر المدارس مanan

خیر محمد عفان شرعنة ۱۳۷۸/۹/۱۳

## عیالدار مستحق کو نصاب سے زیادہ بھی دے سکتے ہیں

زید نے خالد کو مبلغ ۱۵۰ روپے زکوٰۃ کے دینے کیا خالد کو بکرہ بھی زکوٰۃ دے سکتا ہے کیونکہ خالد صاحب نصاب بن گیا۔؟

**الجواب صحیح** خالد اگر عیالدار ہے تو اسے مزید زکوٰۃ کی رقم دینا درست ہے تا وقت تکہ اس کے کنبے کے ہر فرد کے پاس تقریباً ۱۰۰ روپے کی مالیت کی مقدار

نہ ہو جاتے۔ لہ بندہ عبدالستار عطا اللہ عنہ، نائب مفتی خیرالمدارس

الجواب صحیح، بندہ عبدالعزیز عطا اللہ عنہ مفتی خیرالمدارس مланی ۱۳۸۳/۸/۳۰ جو

علہ وکرہ اعطاء فقیر نصاباً "او اکثر الالا اذا كان المدفوع اليه مدیونا او كان صاحب عیال بحیث لوفَرَةَ علیهم لا يخص كُلَّا هم

(درختار علی الشامیۃ ص ۲۴)

فقیر محمد انور عطا اللہ عنہ،

مُرتَب خیرالضاولی مقيم خیرالمدارس - ملانی

## کتنی عمر کے بچے کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں؟

اگر کسی نابالغ اور میتم بچے کو زکوٰۃ دینی ہو تو شرعاً اس کے لئے کوئی عمر کی شرط ہے یا نہیں؟

**الجواب صحیح** نابالغ مستحق کم از کم اتنی عمر کا ہو کہ وہ قبضہ کو سمجھتا ہو لیعنی لے سے یہ سمجھدی ہو کہ یہ چیز مجھے مالکا نہ طور پر دی جا رہی ہے۔ لے چینیک کہ بھاگ نہ جلتے کم از کم چھ سال کی عمر کے بچے میں اتنی سمجھدی ہوتی ہے۔

ولو کان الصبی مراهقاً او يعقل القبض بان کان لا ينْهَى بِهِ ولا

يُخْدِعُ عَنْهُ يَجْوَزاً (فتح القدیر ص ۲۱) - فقط واللہ اعلم، محمد انور، عطا اللہ عنہ،

زکوٰۃ میں آتے ہوئے کپڑے کو مہتمم نے کم قیمت پر

بیچ دیا تو کتنی زکوٰۃ ادا ہوئی؟

ایک شخص نے چاچا شش روپے کے کپڑے لیکر بعد زکوٰۃ مدرسہ میں داخل کئے۔ مہتمم نے تیس روپے کے فروخت کر کے رقم مدرسہ میں داخل کر لی تو زکوٰۃ تیس روپے کی ادا ہوئی یا چاچا شش کی؟

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
بِالْحُجَّۃِ الْمُبِيْنِ  
اما دیہ میں مل گئے ہیں اگرچہ وہ بھی باحوالہ نہیں۔ تاہم ان سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ صورت مسولہ میں تیس روپے کی زکوٰۃ ادا ہو گی۔ اگر ان کپڑوں کی قیمت پچاس روپے ہو تو مہتمم بیس روپے کا ضامن ہو گا۔ زکوٰۃ دینے والے سے دوبارہ اجازت حاصل کر کے مہتمم صاحب اپنی طرف سے تیس روپیہ مدرسہ میں داخل کرے۔ فقط واللہ اعلم،

الْجَوابُ صَحِيحٌ  
بندہ محمد اسحاق عفان اللہ عنہ،

خیر محمد عفان اللہ عنہ ۱۳۸۵ھ / ۲۰۰۷ء نائب مفتی خیر المدارس علان

زکوٰۃ کی رقم ملکی قضیہ میں ادا کرنا : گورنمنٹ پاکستان نے غیر ملکیں کا بہت قرض دینا ہے جس

کی وجہ سے ہنگامی ہے اور ملک مالی لحاظ سے کمزور ہو رہا ہے۔ اور دن بدن قرض میں اضافہ ہو رہا ہے۔ سود کی ادائیگی کے قابل بھی ملک نہیں ہے۔ کیا ان حالات میں حکومت جو زکوٰۃ و عشر جمع کرتی ہے، وہ اس قرض کی ادائیگی میں استعمال ہو سکتا ہے اور کیا قربانی کی کھالیں حکومت جمع کر کے اس قرض کی ادائیگی کر سکتی ہے اس کے بارے میں شرعی فتویٰ کیا ہے؟

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
زکوٰۃ و عشر غریب کا حق ہے۔ یہ و لعب اور نمائش پر خرچ ہونے والا

مذکورہ فرضہ زکوٰۃ وعشر سے ادا کرنے کی قطعاً اجازت نہیں اُنما الصدقات للفقراء الایة  
زکوٰۃ دینیہ کی ادائیگی میں تملیک فقیر ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کو مسجد پر ہٹکیں  
جح، جہاد وغیرہ ابوابِ خیر میں خرچ کرنے سے زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔ فقیر کو مالک بنانا ضروری ہے  
ھندیہ میں ہے ولایجنون ان یہ بنی بالزکوٰۃ المسجد و کذا الفنا طبیر والمقامات  
وصلاح اطرافات وکری الانهار والحج و الجہاد و كل مالا تملیک فیہ (ص ۱۸۸)

الجواب صصح ، بندہ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ

۱۳۰۹ / ۱۰ / ۱۲

بندہ عبد الاستار عطا اللہ عنہ ،

## کافر کو زکوٰۃ کمیٹی کا چیئر میں نہ بنایا جائے

ہمارے چک نمبر E-B ۲۲۱ میں موجودہ زکوٰۃ وعشر کمیٹیوں کی سلیکشن کی صورت میں ایک شخص  
نور محمد ولد عزیز نجاشی کو زکوٰۃ کمیٹی کا ممبر بنادیا گیا جو کہ میڑاٹی ہے۔ بظاہر وہ اپنی ذات  
کو مسلمان کہلاتا ہے لیکن حقائق سے معلوم ہوا کہ وہ میڑاٹی ہے کیا شخص زکوٰۃ کمیٹی کا  
ممبر بن سکتا ہے ؟

**مرزاٹی ممبر مسلمانوں کے مال میں تصرف کا شرعاً مجاز نہیں ہے خصوصاً**  
**جگہ نظام زکوٰۃ کے اصول میں ہے کہ شیعہ اور میڑاٹی عشرہ زکوٰۃ کمیٹی**  
**کا ممبر و عہدیدار نہیں بن سکتا۔ نیز قرآن کریم میں واضح اعلان ہے کہ کافر مسلمان پر کسی قسم**  
**کی فویت کا اہل نہیں۔ ولن یجعل اللہ للكافرین علی المؤمنین سبیلاً الایة**  
**ھدایہ میں ہے۔ لا تقبل شهادته (ای الکافر علی المسلم) ص ۱۴۳**

فقط واللہ اعلم ، بندہ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ

الجواب صصح ، بندہ عبد الاستار عطا اللہ عنہ ، ۱۲ / ۱۰ / ۱۳۰۹ نجح

## سال گز نے سے پہلے حکومت جبراً زکوٰۃ نہیں کاٹ سکتی۔

میری بیوی راشدہ بیگم نے مرکزی قومی بپت نیشنل سبونگ سنٹر ملان میں موخرہ ۲۰ مئی ۱۹۸۵ء کو مبلغ ایک لاکھ روپیہ جمع کر دیا تھا اس مئی کے مہینے میں صرف ۲۰ دن بعد اڑھائی ہزار روپے زکوٰۃ فند میں کاٹ لئے گئے کیا یہ زکوٰۃ کی کٹوٰۃ صحیح ہے؟

ماکِ نصاب کے مال نامی پر جب ایک سال گز رجاتے تو اس پر زکوٰۃ

**بِحَلَالٍ جَبَ** داجب ہے۔ اس سے پہلے زکوٰۃ کاٹنا خلاف ضابطہ شرعیہ ہے

فقط واللہ اعلم، بنده عبدالستار عفان الدّین

۳، شعبان ۱۴۳۱ھ بحر

## جس سے تملیک کر ائی جاتے اس کو بھی ثواب ملے گا؟

بعض مدارس میں تملیک کا معمول ہے تو جس سے تملیک کر ائی جاتے جب وہ رقم مدرسہ کو دیدے تو اسے بھی کچھُ ثواب ملے گا یا نہیں؟

**بِحَلَالٍ جَبَ** اسے بھی ثواب ملے گا بشرطیہ تملیک صحیح طریقہ پر ہوتی ہو۔

**بِحَلَالٍ جَبَ** وحیلة التکفین بها التصدق على فقير ثم هو يكف

فِيكون الثواب لهمَا وَكذا في تعمير المسجد اهـ (درختار)

(قوله فيكون الثواب لهمـ) اى ثواب الزکاۃ للمنزکی وثواب

التكفین للفقیر وقد یقال ان ثواب التکفین یثبت للمنزکی

ایضاً لآن الدال على الخیر كفاعله وان اختلف الثواب كهماً

وَكِيفاً طَقْلَتْ وَأَخْرَجَ السِّيُوطِيُّ فِي الْجَامِعِ الصَّغِيرِ لِوَمَرْتَ

الصَّدَقَةَ عَلَى يَدِي مَأْتِيٍّ لَكَانَ لَهُمْ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أَجْرِ الْمُبْتَدِئِ

من غیر ان ينقص من اجرة شيءٍ اهـ (شامیہ ص ۲۳)

فقط داللہ عالم ، فیقر محمد انور عطا اللہ عنہ

**انجمن سپاہ صحابہ کو زکوٰۃ دینے کا حکم :** زکوٰۃ کی رقم انجمن سپاہ صحابہ کو دینا جائز ہے یا نہیں؟

بجکہ انجمن اس کو ایک دینی پر گرام پر خرچ کرنا چاہتی ہے مثلاً عطیتِ صحابہ کے لئے - ؟  
(سائل مولانا عبد الرحمن صاحب - بہاولپور)

**اللہ عزوجل** زکوٰۃ ہر دینی کام پر خرچ نہیں ہو سکتی بلکہ اس کے لئے ضروری ہے کہ جس کو دی جاتے وہ فقراء مساکین میں سے ہو۔ نیز کسی کام یا عمل کے معاوضہ میں نہ دی جائے۔ اگر انجمن سپاہ صحابہ کے کارکن جن کو زکوٰۃ دینا چاہتے ہیں وہ اس سلسلہ سے سنبھالی دا قفت ہوں اور ان پر اعتماد ہو کہ وہ زکوٰۃ کے سلسلہ میں ادائیگی زکوٰۃ کی شرائط کا اہتمام کریں گے تو انہیں زکوٰۃ دے سکتے ہیں۔ ورنہ دیگر عطیات سے اُن کا تعاون کر دیں۔ فقط داللہ عالم ، محمد انور ۱۲/۸/۱۴۱۰ جو

### مختلف شہروں کے سفیروں کو زکوٰۃ دینے کا حکم

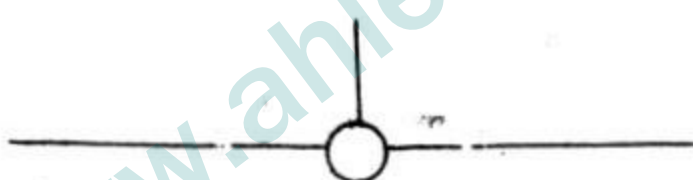
رمضان المبارک میں مختلف شہروں سے مدرس کے سفیر حضرات زکوٰۃ دینے کے لئے آ جاتے ہیں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ پانے شہروں کا حق زیادہ ہے شرعاً اُن سفیروں کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں؟

**اللہ عزوجل** یہ درست ہے کہ پانے شہروں کا حق مقدم ہے اور اُن کو حضور کر دوسرے شہر میں زکوٰۃ بھینا مکروہ تنزیہی ہے مگر چند صورتیں اس سے مستثنی ہیں مثلاً اگر پانے کی شرکت دار ضرورتمند ہوں اور دوسرے شہر رہتے ہوں تو بلا کہ اہم اُن کی طرف بھینا درست ہے۔ ایسے ہی علوم دینیہ کے طلباء کے لئے بھی دوسرے شہروں میں زکوٰۃ

بِعِنْدِهِ دُرْسٌ مُؤْكَلٌ إِلَى قِرَابَةِ بَلْ فِي الظَّهِيرَةِ لَا تَقْبِلُ  
صِدْقَةَ الرَّجُلِ وَقِرَابَتَهُ مَحَاوِيَّ بَحْرٍ حَتَّى يَبْدُأُهُمْ فِي سَدِّ حَاجَتِهِمْ  
أَوْ حُجَّ أَوْ اصْلَحَ أَوْ أَوْرَعَ أَوْ فَعَّ لِلْمُسْلِمِينَ أَوْ مَنْ دَارَ الْحَرْبَ إِلَى  
دارِ الْإِسْلَامِ أَوْ إِلَى طَالِبِ عِلْمٍ وَفِي الْمَرَاجِ التَّقْدِيقُ عَلَى الْعَالَمِ الْفَقِيرِ  
أَفْضَلُ أَهْدِ دِرْخَتَارِ)

وف الشامية (قوله وكرة نقلها) اى من بلدٍ الى بلدٍ آخر  
لان فيه رعاية حقوق المجوار فكان أولى فيليعى والمتادر منه ان الكراهة  
تنزيهية تأمل فلو نقلها جاز لان المصرف مطلق الفقراء در راهن  
و فيها قوله افضل) اى من الجاهم الفقير قهستاني اه (صحيح)

الجواب صحيح  
بنده عبد الفتار عفاف الرعنونه، احقر محمد انور عفاف الرعنونه، فقط والتراعلم ،



ہاتھم مدرسے کے بیٹے بھی اتنا ہی مال لے سکتے ہیں جتنا کہ عام طالب علم

زید کا اپنا مدرسہ ہوا سس میں مسافر طلباء اور زید کے اپنے بچے بھی پڑھتے ہیں جس طرح عام طالب علموں کی ضروریات کا مدرسہ کفیل ہوتا ہے کیا زید کے لڑکوں کو بھی وہی مراعات و ضروریات مدرسہ سے دی جاسکتی ہیں یا نہیں ؟ حالانکہ زید مسکین و غریب بھی نہیں ۔

**ضرورت نہ ہونے کی صورت میں بہتر یہ ہے کہ نہ لے، اور اگر لیٹ  
چاہیں تو جتنا ایک عام مقامی طالب علم کو مدد کی طرف سے دیا جاتا ہے، اتنا لینے میں**

گنجائش ہے۔ مہتمم مال مدرسہ کا ایں ہے، مالک نہیں۔ محض اہتمام کی بناء پر اپنے کے بھی مال مدرسہ لینے کے مجاز نہیں۔ اور اجازت صرف ان بچوں کے لئے ہے جو باقاعدہ مدرسہ کے طالب علم ہوں۔ نیز غنی کے نابالغ بچوں کو صدقاتِ واجبه دینے جائز نہیں، دیتے وقت اس مسئلہ کو بھی ملحوظ رکھا جادے۔ نیز اگر مقامی طلبہ کو امداد نہیں دی جاتی تو مہتمم کے لڑکوں کو بھی زدی جائے۔

محمد انور عفان اللہ عنہ،  
نائب مفتی خیر المدارس ۱۳۹۸/۱۱/۲۸ جو

بنده عبدالستار عفان اللہ عنہ، مفتی خیر المدارس۔ ملتان

## کمپنیوں کے حصہ دار زکوٰۃ کیسے ادا کریں؟

ایسی صنعتی کمپنیاں جس کے مختلف حصہ دار ہوں وہ اصل اور نفع کی زکوٰۃ کیسے ادا کریں؟  
اگر اصل رقم کا کوئی حصہ تعمیر یا مشینی پر خرچ نہیں ہوا تو زکوٰۃ اصل  
اور نفع دونوں پر ہوگی۔ درختار میں ہے۔

وَثُنْيَةُ الْمَالِ كَا الدِّرْهَمِ وَالدِّنَارِ لِتَعْيِينِهِا لِلْتِجَارَةِ بِاَحْصَلِ الْخَلْقَةِ  
فَتَلَزِمُ الزَّكَاةَ كَيْفَمَا اَمْسَكَهَا وَلَوْلَا نِفَقَهَا اَهْرَ (شامی ص ۱۱)

اگر رقم کا کچھ حصہ مشینی پر خرچ ہو چکا ہے تو باقی مال اور نفع پر زکوٰۃ فریب  
ہوگی۔ کیونکہ آلات اور مشینی پر زکوٰۃ نہیں آتی ولو اشتراک قدرًاً ویوجہ  
لا تجب فیها الزکوٰۃ کما لا تجب فی بیوت الغلة (کذا فی قاصنی خان و  
عالکبری ص ۹۲)

فقط واللہ اعلم، بنده محمد عبدالستار عفان اللہ عنہ،

الجواب صحیح بنده عبدالستار عفان اللہ عنہ ۱۴۰۷/۱۱/۳

## کمپنی کے شیئرز کی زکوٰۃ اسوقت کی قیمت کے اعتبار ادا کی جانے

کمپنی یا بنیک سے (SHARES) شیئر خریدے جب خریدے تھے تو اسکی قیمت چار ہزار روپے تھی اور اب ہم اس کو فروخت کریں تو اسکی قیمت آٹھ ہزار روپے ہے تو انکی زکوٰۃ موجودہ قیمت کی ادا کریں یا بوقت خرید کی زکوٰۃ ادا کریں؟

اللّٰهُ أَكْبَرُ

بازار میں افتوجوں کی قیمت ہو گئی زکوٰۃ اسی حساب سے ادا کی جائے گی۔  
 دریافتار میں ہے۔ و تقييمت القيمة يوم الوجوب وقال  
 يوم الاداء اجماعاً وهو الاصح (ص ۲۷۳) - فقط واللہ عالم ،  
 الحجابت صحيح ، بنده عبدالستار عفان شعراً بنده محمد اسحاق عفان اللہ عنہ ،

## کسی کی طرف سے بلا اجازت زکوٰۃ دے دی تو اسکی

### طرف سے ادا نہیں ہو گی

ایک عورت پر زیور کی زکوٰۃ واجب تھی مگر نقدر قم موجود نہ تھی۔ اسکی بیٹی نے اپنی ذاتی رقم سے والدہ سے اجازت لئے بغیر والدہ کی طرف سے زکوٰۃ ادا کر دی کیا وہ زکوٰۃ ادا ہو گئی؟

اللّٰهُ أَكْبَرُ

صورتِ مسئلہ میں زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ لوادی زکوٰۃ غیرہ  
 بغير امرہ فبلغہ فاجاز لم یجز اہ (شامی ص ۲۷۳)

الحجابت صحيح ، بنده عبدالستار عفان اللہ عنہ ، محمد انور عفان اللہ عنہ ،  
 ۹۹ / ۱ / ۶

## مُتوفّة نے اپنی زندگی میں زکوٰۃ نہ دی ہو تو ترکہ سے لے کلنے کا حکم

ہندہ مرگی اور کچھ زیورات چھوڑ گئی۔ اپنی زندگی میں اس نے ان زیورات وغیرہ

کی زکوٰۃ پُوری پابندی سے نہ دی اب وفات کے بعد کیا درثاء مال میں سے اسکی زکوٰۃ نکال سکتے ہیں۔ اور ان پر زکوٰۃ نکانہ واجب ہے یا نہ۔ اور زکوٰۃ اس کے مال سے نکال کر ترکہ تقسیم کریں یا کیسے کریں اگر ایک وارث اپنی طرف سے زکوٰۃ آدا کر دے تو کیا یوں بھی ہو سکتا ہے۔ اور اس وارث کی ادائیگی زکوٰۃ سے ہندہ سے فرض اتر جاتے گا یا نہ؟

**الجواب** اگر درثاء تمام بالغ ہوں تو اپنی خوشی سے متوفاہ کی طرف سے زکوٰۃ نکال سکتے ہیں۔ ان پر واجب نہیں۔ اگر ان میں سے ایک بھی زکوٰۃ دینا چاہئے تو یہ بھی جائز ہے حق تعالیٰ سے اس کو ثواب ملنے کی پُوری امید ہے اور اس متوفاہ سے بوجھ کم ہونے کی توقع ہے۔ اگر سب وارث راضی ہوں تو ترکہ کی تقسیم سے پہلے زکوٰۃ ادا کریں ورنہ بعد ازاں تقسیم ہر شخص اپنے حصہ سے اگر چاہے نکال کر ثواب حاصل کرے۔ بندہ محمد اسحاق غفراللہ

الجواب صحیح، بندہ عبد اللہ عفان عنہ، الجواب صحیح،

۶/۱۳/۶ خیر محمد عفان عنہ، مہتمم خیر المدار برس میان

مکان کی تعمیر کے لئے زکوٰۃ کی قسم دینا: ایک غریب ستحق زکوٰۃ کو مکان کی تعمیر کے لئے زکوٰۃ کی رقم دینا درست ہے۔؟

**الجواب** درست ہے۔ مگر بیک وقت اتنی نہ دی جائے کہ وہ عنی ہو جائے دیکرہ ان یدفع الی واحدِ ہائی درهم فصاعدًا وات دفع جاز اہ (هدایۃ ح)۔ فقط واللہ عالم، بندہ محمد انور عفان عنہ، الجواب صحیح، بندہ عبد اللہ عفان عنہ، ۲۳/۸/۱۳۹۸ جو

بیک کے ذریعہ حاصل کردہ مال پر زکوٰۃ کا حکم:

جونقدی بذریعہ بیک حاصل کی جائے اس سے قربانی و فطرانہ دینا جائز ہے یا نہیں۔؟

**الجواب** یہ مال اگرچہ ناجائز طریقے سے حاصل ہوا ہے لیکن باوجود اس کے وہ اس کا مالک بن گیا ہے اس وجہ سے اس کو قربانی اور فطرانہ اور اسکی زکوٰۃ یہ تمام امور ادا کرنے ضروری ہیں۔ فقط واللہ عالم  
 بندہ محمد اسحاق عفر اللہ لہ  
 معین مفتی خیر المدارس - ملتان  
 نائب مفتی خیر المدارس - ملتان ۱۳۷۸ھ / ۱۲ / ۱۱  
 الجواب صحیح، محمد عبد اللہ عفر اللہ لہ مفتی خیر المدارس - ملتان

---

**الجواب** ماموں کو زکوٰۃ دے سکتا ہے؟: زکوٰۃ دے سکتا ہے؛ جبکہ ماموں از حد غریب ہے زنقدی ہے اور نہ سونا چاندی؛ کسی یعنی جماعت کو زکوٰۃ دے سکتے ہیں؟  
 اگر ماموں میں کوئی شرعی بانج نہ ہو تو عام لوگوں کی بُنْسبت ان کو دینا زیادہ  
**الجواب** ثواب کا سبب ہے۔ ایسے ہی اگر وہ زکوٰۃ کا پیسہ استعمال کرنے میں مصارف کا پورا پورا خیال رکھتے ہوں تو انہیں زکوٰۃ دے سکتے ہیں۔ فقط واللہ عالم،  
 الجواب صحیح، بندہ عبد الاستار غفرلہ، محمد انور عفان اللہ عنہ ۱۳۰۶ھ / ۱۹ / ۷ جو

---

**الجواب** حکومت کو مالیہ کرنے سے عشر ساقط نہیں ہوتا

زمین کی پیداوار پر گورنمنٹ ٹیکس (مالیہ) ادا کرنے کے ساتھ شرعی حق

وسوال یا بیسوال جھٹہ ادا کرنا ضروری ہے یا نہیں؟

**الجواب** فتاویٰ دارالعلوم دیوبند ص ۸۶ میں مرقوم ہے اگر زمین عشری ہے تو سکاری محصول دینے سے عشر ساقط نہیں ہوتا۔ فيما بینہ وہ بن اللہ

فقراء کو دسوال یا بیسوال حصہ دینا چاہئے ۔ فقط واللہ اعلم ،  
بندہ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ ،  
الجواب صحیح  
خیر محمد عطا اللہ عنہ ،  
۱۰ ربیع الاول ۱۴۳۷ھ جو

---

زکوٰۃ کا پیسہ بذریعہ منی آرڈر بھیجننا : زکوٰۃ کا روپیہ بذریعہ منی آرڈر  
روانہ کرنے جائز ہے یا نہیں یا بیہہ  
ہو سکتا ہے ؟

جواب : منی آرڈر سے زکوٰۃ ادا ہو سکتی ہے اور اسی طرح بیہہ سے بھی روپیہ  
کو نقد بنانے کے قبضہ کرانا ضروری ہے ۔ (کذا فی الفتاویٰ امدادیہ ص ۱۳۹) لیکن واضح  
ہے کہ اگر ڈاک خانے سے مرسل الیہ کو زکوٰۃ کا روپیہ بصورتِ نوٹ کے حاصل ہو تو اس  
کو نقد بنانے کے قبضہ کرانا ضروری ہے ۔ یعنی مرسل الیہ کو بکھر دیا جاتے کہ یہ رقم زکوٰۃ کی ہے۔  
اس رقم کے اگر نوٹ ڈاک خانے سے حاصل ہوں تو نقد بنانے کر لو ۔ اور نقد رقم کو اپنے صرف  
میں لاو۔ فقط واللہ اعلم ، بندہ محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ ،

الجواب صحیح ،  
بندہ خیر محمد عطا اللہ عنہ ،

## مقدمہ بھی اپنی زمین کی پیداوار کا عشر دے

میری تخلیق مبلغ ۸۰ روپے ماہوار ہے ۔ کنبہ زیادہ ہونے کی وجہ سے بڑی مشکل  
سے گزر رہتا ہے اور اپس امداہ کچھ بھی نہیں ہوتا کہ اس سے شرعاً طور پر زکوٰۃ دی جا  
سکے ۔ اس وقت مجھ پر ۵۰ روپے قرض ہے ۔ اور زمین سے دس گندم ملی ہے  
کیا اس گندم پر شرعاً عشر داجب ہے یا کہ نہیں ؟

**الْجَوَابُ** عشر کا وجوب زمین سے حاصل شدہ چیز پر ہے۔ اس میں یہ ضروری نہیں کہ عشر دینے والا غنی ہو۔ پس آپ پر ضروری ہے کہ آپ ایک من عشر ادا کریں۔ زمین اگر بارافی ہے تو دسوائی حصہ دینا ہوگا اور اگر چاہی یا نہی ہو جس کا پانی معاوضہ سے خریدا گیا ہو تو بیسوائی حصہ لینی بھی سیر عشر ہوگا۔

بندہ محمد اسحاق غفران اللہ ۱۳۷۶ / ۱۱ / ۲۳ جو

الجواب صیحع ، بندہ اصغر علی غفران اللہ ۱۳۷۶ / ۱۱ / ۲۳ جو

الجواب صیحع عبد اللہ غفران اللہ مفتی خیر المدارس مлан

**الْجَوَابُ** بہن کو زکوٰۃ دینے کا حکم : بھائی بہن کو زکوٰۃ دے سکتا ہے یا نہیں ؟

**الْجَوَابُ** بہن مستحق ہو تو اسے زکوٰۃ دینا درست ہے بلکہ دُہر اثواب ملے گا۔ فقط واللہ اعلم ، محمد انور مفتی جامعہ خیر المدارس۔

۱۳۰۰ / ۹ / ۵ جو

**الْجَوَابُ** جانوروں کی زکوٰۃ کے لئے ان کا سامنہ ہونا ضروری ہے

ایک شخص کے پاس انسٹی بھینیں ہیں۔ جو کہ تجارت کے لئے ہیں۔ بلکہ ان کا دُودھ فرداخت کرتا ہے۔ جس کی آمد فی ہر ماہ تقریباً سو لاکھ روپیہ ہے۔ کیا بھینیوں پر زکوٰۃ ہوگی۔ یا آمد فی پر جبکہ وہ باہر چڑنے نہیں جاتیں۔ بلکہ گھر پر ہی خرید کر چارہ ڈالا جاتا ہے۔ ؟

**الْجَوَابُ** بر تقدیر صحتِ واقعہ صورتِ مسئولہ میں بھینیوں پر زکوٰۃ واجب نہیں

کیونکہ وجوب زکوٰۃ کے لئے ساتھ ہونا ضروری ہے۔ البتہ ان سے جو آمد فی ہوتی ہے اس پر زکوٰۃ واجب ہے۔ فقط واللہ اعلم ،

الْجَوَابُ صَحِحٌ ، بِنَدِهِ مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللَّهِ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

---

داخلہ حج میں دیتے ہوئے روپیوں پر زکوٰۃ : میرا سال زکوٰۃ ماہ رمضان ہوتا ہے مگر میں نے یکم ربیعہ کو داخلہ حج پھر دیا ہے۔ سال پورا ہونے پر اس رقم پر زکوٰۃ آئے گی یا نہیں ؟

الْجَوَابُ صَحِحٌ جب سال یکم رمضان کو پورا ہوتا ہے اسوقت تک روپیہ استعمال میں نہیں آیا تو وجوب زکوٰۃ کل رقم پر ہو گا۔ لہذا داخلہ حج میں دیا ہوا روپیہ وجوب زکوٰۃ سے مستثنی نہیں ہو گا۔

كَمَا يَفْهَمُ مِنَ الدُّرُرِ عَلَى هَا مِنْ الرِّدِّ صَبَحٌ ۖ بَخْلَافِ دِيْنِ نَذْرٍ وَكَفَارَةٍ  
وَرِحْمٍ لِعَدْمِ الْمَطَالِبِ الْخَـ - فقط واللہ اعلم ، محمد اسحق عفاض عنہ  
خیر المدارس - مланی ۹۲/۷/۶ جو

الْجَوَابُ صَحِحٌ ،

محمد عبد اللہ عفاض عنہ، خیر المدارس - ملانی ۹۲/۷/۶ جو

---

## زکوٰۃ کے روپیے سے ادویات خرید کر دینا

زکوٰۃ کے روپیے ادویات خرید کر لوگوں کو تقسیم کر سکتے ہیں یا کسی مدرسہ میں جو گورنمنٹ سے گرانٹ حاصل کر رہا ہوا اس میں ادویات خرید کر دے سکتے ہیں ؟

الْجَوَابُ صَحِحٌ زکوٰۃ کے روپے سے ادویات خرید کر کے فقراء و مساکین کو مستحق ہوں اور شرعی مصرف ہوں تملیک کر دینا جائز ہے۔ اسی طرح سکول کے مستحق طلبہ کو ادویات تملیک کرنا جائز ہے۔ چاہئے سکول کو گورنمنٹ یا گرانٹ

بھی ملتی ہو یہ ضروری ہے کہ زکوٰۃ سے خرید شدہ ادویات مستحق اور نادار طلبہ کو ہی  
تمیک کی جائیں۔ فقط واللہ اعلم، محمد عبد اللہ غفران اللہ را  
۱۲/۵/۱۳۷۸ ہو سفتی خیر المدارس۔ مлан

## زکوٰۃ کے پیسے علیحدہ رکھنے تھے کہ چوری ہو گئے

زکوٰۃ کے دو سور و پیسے زائد حساب کر کے نکالے اور ان زکوٰۃ کے روپیوں کو  
علیحدہ رکھ دیا۔ مدارس دیگرہ میں بھیجتے رہتے۔ کچھ روپے ابھی تقسیم نہیں کئے تھے کہ  
کسی نے وہ ڈبہ گھر کی الماری سے چُڑایا۔ اس کمرے سے ہی ہمارے پہلے بھی کچھ  
پیسے کسی نے چُڑا لئے تھے۔ دریافت طلب امر ہے کہ زکوٰۃ والے روپیوں کی زکوٰۃ ادا  
ہو گئی۔ یاد دوبارہ دینے پڑیں گے۔؟

**الْجَوَابُ** جتنی مقدار فقراء کو نہیں دی گئی اتنی مقدار ادا نہیں ہوگی۔ دوبارہ  
دینی لازم ہوگی۔ (درخوار ص ۲۲) (ولَا يخرج عن العهدة بالعزل)  
فلوضاعت لا تسقط عنده الزكوة۔ فقط واللہ اعلم بالصواب  
الجواب صحیح،  
بندہ محمد عبد اللہ عفاض اللہ عنہ،  
خیر محمد عفاض اللہ عنہ، ہمہم جاہذا ۳/۱۲/۱۳۷۱ جو

## ایک ہی شخص کو اتنے پیسے دینا کہ وہ عنی ہو جائے

کوئی آدمی زکوٰۃ کے پیسے سے ایک غریب آدمی کو نجع بیت اللہ شریف کر سکتا  
ہے یا نہیں؟

**الْجَوَابُ** ماک بنتے کے بعد فقیر کو اختیار ہے کہ اس پیسے کو جہاں چاہتے  
صرف کرے لیکن کسی مستحق کو عنی کرنا بیک وقتِ نصاب سے زائد

دینا مکرہ ہے۔ ویکرہ ان یہ فرع الی واحدِ ما شتی در ہم فصاعداً  
و ان دفع جائز (هدایہ باب الزکواۃ)۔ فقط واللہ اعلم،  
فیقر محمد انور عطا اللہ عنہ،  
مفہی خیر المدارس مлан ۱۳۹۴/۱۲/۹ جو

## جس قرض کے ملنے کی اُمید نہ ہو اسکی زکوۃ کا حکم

جو مال کسی کو قرض پر دیا ہے یا رقم قرضہ پر دی ہوئی ہے لیکن ملنے کی اُمید نہیں  
ہے تو اسکی زکوۃ ادا کی جاتے گی یا نہ۔ پھر یہی قرضہ اگر کئی سالوں کے بعد بالفرض  
مل جاتے تو گز شتر سالوں کی زکوۃ ادا کرنی ہو گی یا نہ؟

**البخاری** اگر مقرض منکر تھا اور قرض دینے کے گواہ بھی موجود نہیں تھے تو  
اس صورت میں گز شتر سالوں کی زکوۃ واجب نہیں۔ درختار میں  
و دین کان جحدہ ال مدیون سنیت ولا بینة له عليه (ص ۹) لیکن  
اگر مقرض مفتر ہے مگر حصول پر قدرت نہ ہونے کی وجہ سے نا امیدی ہے تو اس  
صورت میں بھی گز شتر کی زکوۃ واجب نہیں۔ (شامیہ باب المصٹ) ملنے کی اُمید اور مقرض  
کے اقرار یا اس پر گواہ ہوں تو مکمل صوتوں میں گز شتر سالوں کی زکوۃ واجب ہے۔  
درختار میں ہے۔ ولو کان الدین علی مقرملئی او معسر او مفلس او جاحد  
علیہ بیتہ او علم بہ قاہض فوصل الـ ملکہ لذم زکوۃ ماضی۔  
(شامیہ ص ۲۲)۔ فقط واللہ اعلم، بنده محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ،

الجواب صحیح : ۲۴ / ۵ / ۱۳۰۶ جو

بنده عبد اللہ عطا اللہ عنہ،

## واجب التصدق رقم اپنی بالغ اولاد کو دے سکتا ہے

ایک آدمی کے پاس سود کی رقم ہے وہ خود تو لپنے اور خرچ نہیں کرتا اسکی ایک لڑکی ہے جس کی شادی کی تھی تو اس کے خاوند نے طلاق دے دی کیا وہ والد سود کی رقم اپنی اس رٹکی کو دے سکتا ہے یا کہ نہیں ؟

**الجواب صحيح** اگر لڑکی مستحق زکوٰۃ ہے تو یہ رقم اس کو دے سکتا ہے مگر زکوٰۃ دیغیرہ نہیں دے سکتا ہے۔ وف کراہیۃ المہذیۃ اتنے

تصدق بہ علی ابیہ یکفیہ ولا یشترط التصدق علی الاجنبی

فقط والله اعلم ، محمد انور غفرانی

الجواب صحيح ، بنده عبدالستار عفان عنہ

شیعہ کو عُشر دینا جائز نہیں : ایک شخص صاحب مال ہے اور عُشر دینا چاہتا ہے اس کا ایک

ریشتہ دار قریبی شیعہ مذہب کے تعلق رکھتا ہے کیا اس پر عُشر لے سکتا ہے یا نہیں ؟

**الجواب صحيح** جائز نہیں۔

بنده محمد اسماعیل غفرانی

الجواب صحيح ، محمد عبد اللہ غفرانی

## افیون کی تجارت سے حاصل ہونے والے مال پر زکوٰۃ کا حکم :

ایک شخص افیون بیتبا ہے اس میں منافع اتنا ہوا کہ اس کے پاس دو تین ہزار روپیہ جمع ہو گیا۔ وہ چاہتا ہے کہ اس میں سے زکوٰۃ ادا کروں اور نماز بھی پڑھوں اور رج بھی ادا کروں اور یہی کام آئندہ بھی کرتا رہوں جس طرح شریعت کا حکم

ہو تھریر فرمادیں۔؟

**الْجَلِيلُ** افیون کی تجارت کرنا جائز ہے لیکن افضل یہ ہے کہ اگر کارڈ بار  
مل جائے تو اس کو چھوڑ دیا جائے اور اس کمائے ہوئے روپے  
کی زکوٰۃ بھی دیوے اور اس سے نجع بھی کرے۔ فقط اللہ عالم،  
الجواب صحیح،  
بندہ اصغر علی غفران اللہ عنہ،

بندہ عبد اللہ عفاف اللہ عنہ، ۱۳۰۳ / ۱۲ / ۲۳

### زکوٰۃ میں جانوروں کی ایک جنس کو دوسری کے ساتھ ملا یا نہیں جائیگا

ایک آدمی کے پاکس ۵۳ بھریاں اور دس گائے اور تین اوٹنٹ، پانچ بھینیں  
ہیں۔ نقدی بھی ہے۔ اس میں زکوٰۃ کا کیا حکم ہے؟ اور گھوڑوں کی زکوٰۃ ہے یا نہ؟ اگر  
ہے تو نصاب کیا ہے؟

**الْجَلِيلُ** مولیشی مختلف اقسام کے جمع ہو جائیں اور لصاہ کسی کا پورا نہ ہوتا ہو  
تو کسی قسم پر زکوٰۃ واجب نہ ہوگی اور ایک قسم کو دوسری قسم کے ساتھ  
جمع نہ کیا جائے گا۔ گھوڑوں پر زکوٰۃ واجب نہیں ہے۔ بنابر قول مفتی ابہ فیض  
الدر المختار ولا شئ فی خیل سائمه عندہما وعلیه الفتوی وفی الرد  
قال الطحاوی وهذا احب القولینلينا ورجده القاضی البوزید ف  
الاسطر وفی المینابیع وعلیه الفتوی۔ وفی الجواہر والفتاوی  
علی قولهما المختصر ج ۲۶ بندہ محمد عبد اللہ عفاف اللہ عنہ، خادم الافتاء

خیر المدارس، مлан، ۱۸ شعبان ۱۴۰۳ھ جو

خیر محمد مہتمم مدرسہ خیر المدارس طیان  
۲۳ شعبان ۱۴۰۳ھ جو

## ۰ ماحبِ نصاب وکیل اپنی بیٹی کو زکوٰۃ دے سکتا ہے

زید صاحبِ نصاب نے اپنی دختر کی شادی عمر صاحبِ نصاب سے کی۔ کچھ عرصہ بعد عمر نے لڑکی کی کذباً شریعت کی وجہ سے طلاق دے دی اور کچھ مہر و نفقة ن دیا۔ لڑکی اپنے باپ کے گھر عدت گزار رہی ہے۔ اور اس کا خرچ اب اس کا باپ برداشت کرتا ہے۔ اور وہ اب بھی صاحبِ نصاب ہے۔ بکر نے زید کو کچھ رقم مدد زکوٰۃ کی دی اور یہ کہا کہ اس کو صحیح مصرف میں خرچ کر دو۔ کیا زید اس رقم کو اپنی مطلقاً دختر پر خرچ کر سکتا ہے؟

**الجواب** زید اگر بکر کے مال کی زکوٰۃ کو اپنی بیٹی کبیرہ پر صرف کر دے تو جائز ہوگا یعنی باپ کے علاوہ دوسرے شخص کی زکوٰۃ صرف کی جا سکتی ہے۔ وکذا الی البنت المکبیرۃ اذ اکان ابو هاغنیا لان قدر النفقۃ لا یُغْنِیها اه (عالیگیری ص ۱۸۹)۔ فقط واللہ اعلم، بنده محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ، الجواب صحیح، بنده خیر محمد عفان اللہ عنہ ۱۳۰۰/۹/۸ جو

## مالِ عشر دوسرے شہر لیجا کر فروخت کرے تو بھی مجموعہ قیمت سے عشرے

کسی آدمی نے ٹماٹر وغیرہ کاشت کئے ہیں۔ وہ شخص ان کو اسی جگہ بینپا چاہتا ہے، مگر نرخ کی کمی کی وجہ سے کوئی قبول کرنے والا نہیں ہے۔ اب اس شخص کو کیا کرنا چاہیے بصورت ڈیگر اگر اس زمیندار نے ٹماٹر دوسرے شہر کو ارسال کر دیئے وہاں پر ۱۰۰ روپے کا مشلاً کپک گیا جب تمام خرچہ وغیرہ نکال دیا گیا تو صافی صرف ستر یا اسی روپے رہ گئے۔ اب عشر خام بکری سے ادا کرے یا صافی بکری سے۔

**الجواب** در مختار میں ہے ویقوم فی البلد الذی المال فیہ ولوف مقام فی اقرب الہمصار الیہ۔ علامہ شامی فرماتے ہیں۔

فَلَوْ بَعْثَ عَبْدَ اللَّهِ تِجَارَةً فِي بَلْدَةٍ أُخْرَى قَوْمٌ فِي الْبَلْدَةِ لَذِي فِيهِ الْعَبْدُ صِبْغٌ<sup>۲۲</sup>  
 اس جزیہ سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ صورت مسئولہ میں سور و پیہ خام بکری  
 کا واجب ہے۔ خرچ نکالنے کی اجازت نہیں۔ فقط اللہ اعلم،  
 بنده محمد عبد اللہ عفانہ عنہ،  
 الجواب صصح  
 بنده عبد اللہ عفانہ عنہ،

## راجح وقت نوٹ عروض تجارت کے حکم میں ہیں

میرے اور میری گھر والی دلوں کے پاس پانچ پانچ تو لے سونا ہے۔ زوجہ  
 کے پاس گھر کا کچھ سامان بھی ہے۔ جو کہ والدین نے ان کو تمیک کر دیا ہے۔ جو  
 تقریباً تین صدر و پیکر ہے۔ لیکن میرے پاس سوائے پانچ تو لے سونے کے اور کچھ  
 بھی نہیں ہے آیا اس صورت میں مجھ پر زکوٰۃ، قربانی اور صدقۃ الفطر واجب ہے۔ اور  
 اسی طرح میری بیوی پر بھی ان مذکورہ بالا میں سے کچھ واجب ہے یا نہیں نیز بنده ۸۰ روپے  
 کا ملازم ہے۔ لیکن ۸۰ روپے سارے کے سارے خرچ ہو جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ  
 تین سور و پیہ قرضہ بھی دینا ہے۔ جواب تک ادا نہیں کیا۔ بالفرض اگر قرضہ نہ بھی دینا ہو  
 تو پھر بھی صدقۃ الفطر وغیرہ واجب ہوں گے یا نہیں۔؟

**الجواب صصح** راجح وقت نوٹ اور روپے عروض تجارت کے حکم میں ہیں۔ اور ان  
 میں زکوٰۃ واجب ہے۔ الفلوس ان کانت اثانا راجحة اسلاماً  
 للتجارة تجب الزكوة فـ قيمتها والا فلا (شامی ص ۲۳) جب آپ نے تنخواہ  
 وصول کی تو اس کا صنم مع الذهب کرنے کی وجہ سے تصاب فضہ کی مالیت سے یہ مجموعہ  
 زائد ہو گیا تو سال شروع ہو گیا۔ آئندہ سال اگر اس تاریخ میں ایک روپیہ یا اکھنی چونی  
 یا آئندہ بھی موجود ہوا تو زکوٰۃ واجب ہو جائے گی۔ ایام قربانی میں بھی اگر ایک روپیہ یا  
 اکھنی یا چونی وغیرہ موجود ہوئی تو قربانی واجب ہو گی۔ ورنہ نہیں یہی حکم صدقۃ الفطر کا

ہے۔ بیوی کے بارے میں بھی یہی تفصیل ہے کہ جس دن کوئی روپیہ اسکی ملکیت میں آیا اسی نوزے سے اس کا سال شروع ہو جائے گا الخ۔ البتہ اسکے ملکیتی برتن اگر استعمال میں نہ آتے ہوں، ویسے پڑے بہتے ہوں تو اس صورت میں صدقة الفطر قربانی وغیرہ حب ہو گی۔ خواہ مزید کوئی روپیہ اسکی ملک میں آئے یا نہ آئے۔ اور اگر استعمال ہتھی ہوں تو یہ برتن یعنی اسکی مالیت بضافت میں محسوب نہیں ہو گی فقط واللہ اعلم، بنده عبدالستار عطا اللہ عنہ،

نائب مفتی خیرالمدارس۔ مлан

الجواب صحیح،

محمد عبدالعزیز اللہ عنہ

۱۳۹۳ / ۱ / ۱ جو

## زکوٰۃ کی رقم خود استعمال کر لی اور مالکان کو بتانا بھی شکل ہو تو ...

اگر کوئی زکوٰۃ کی قسم اپنی کسی ضرورت میں خرچ کر بیٹھے اور پھر اپنی طرف سے اتنی رقم مدرسہ میں خرچ کر دے تو کیا زکوٰۃ دھندرہ کی زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ یہ

**اللهم لا يهلك بعده** اصل یہ ہے کہ صورتِ حال بخلاف مالکان سے اجازت لی جائے اور پھر ان کی طرف سے زکوٰۃ ادا کی جائے اگر اس میں مشکلات ہوں تو ایک قول کے مطابق صورتِ مسئولہ میں ہی گنجائش ہے اسید ہے کہ زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ لکن قدیقاً تحریزی عن الامر مطلقاً لبقاء الازن بالدفع ام (شامیة ص۲۳) یعنی یہ رقم ویسے ہی مدرسہ میں خرچ کرنا کافی نہیں ہو گا، بلکہ معطین کی طرف تسلیک ہر فی ہو گی۔ رجل جمع مالا من انس لینفقة في بناء المسجد فانفق تلف الدرارم ف حاجته ثم بدلاها في نفقة المسجد لا يسعه ان يفعل ذلك فان فعل فان عرف صاحب ذلك المال رد عليه او سأله تجديدا لاذن فيه وان لم يعرف صاحب المال استاذن المحاكم وان تعذر عليه ذلك رجوت له في الاستحسان ان ينفق مثل ذلك من ماله على المسجد فيجوز امر كذلك في الذخيرة (ہندیہ ص ۲۵۲)۔ فقط واللہ اعلم، بنده عبدالستار غفرلہ

۱۳۹۶ / ۱ / ۱۵

**اُدھار کی زکوٰۃ کیسے دے؟** زید کپڑے کا کاروبار کرتا ہے۔ اور زید چاہتا ہے کہ میں اپنے مال کی نکوٰۃ ادا کر دوں۔ زید کا مال تین قسم کا ہے۔ اولاً جو کپڑا دوکان میں موجود ہے ثانیاً جو نقد رقم زید کے پاس ہے ثالثاً وہ رقم جو مختلف اشخاص کے پاس بطور اُدھار ہے۔ اب ان تینوں قسموں پر زکوٰۃ ہے یا نہ یا پہلی دو قسم پر زکوٰۃ ہے۔؟

**اجزاء** جو اُدھار تجارت کے سلسلہ میں ہو یعنی لوگ دکان سے مال لے کر ہوں یا نقد روپیہ کسی کو دیا ہو اُس کی زکوٰۃ جیسے جیسے دصول ہوتا جاتے ادا کی جاتے۔ باقی دو کی ابھی دے دیں۔

فَتَجَبَ عِنْدَ قِبْضٍ أَرْبَعِينَ درهـماً مِنَ الدِّينِ الْقَوِيِّ كَفْرَضَ  
بَدْلَ مَالِ التِّجَارَةِ فَطَمَّا قِبْضَنِ أَرْبَعِينَ درهـماً يَلْزَمُهُ درهم  
(درہختار علی الشامیہ) - فقط والثـرا عالم، بنده محمد انور عطا اللہ عنہ،  
الجواب صیحـ، بنده عبد الاستـار عطا اللہ عنہ، جو ۱۳۰۹ / ۳ / ۲۲

**بیٹے کی بیوی کو زکوٰۃ دینے کا حکم :** عثمان نے ایک مولوی صاحب سے چاہتا ہوں یہ جائز ہے یا نہیں؟ مولوی صاحب نے بتلا یا کہ من حیث الزکوٰۃ دینا جائز ہے پھر عثمان نے دوسرے مولوی صاحب سے مسلم کیا تو دوسرے مولوی صاحب نے عدم جواز کا فتویٰ دیا کیونکہ ان کا نفع و نقصان مُشترک ہے اس لئے دینا جائز نہیں واضح رہے کہ عثمان کی بہر عاقلہ بالغہ پانے شوہر کے سمت عثمان کے گھر سکونت پذیر ہے، عثمان اور اس کا بیٹا کھیتی کرتے ہیں۔ اور عثمان مذکور تمام مرد و زن میغیر کبیر کا غرچہ خود کرتا ہے ہر چیز کا مشترک کمائی سے ایسے حالات میں عثمان اپنی زکوٰۃ اپنی بہو کو شرعاً دے سکتا ہے یا نہیں؟

**اجزاء** کتب فقہ میں زوجہ ابن یعنی بہو کو زکوٰۃ دینے کا جواز مصروف ہے اور

کسی طرح بھی اصولِ شرع کے تحت بہو کو مصرفِ زکوٰۃ سے خارج کرنے کی صورت نہیں نیکلتی، لہذا بہو کو زکوٰۃ دینی جائز ہے اگر وہ مسکینہ ہو۔ باقی فہماں نے باپ کی زکوٰۃ بیٹھ کر یا علی العکس یا زوجہ کی زوج کو علی العکس کے عدم جواز کے لئے بطور دلیل عقلی یہ دلیل پیش کی ہے کہ یہ ایک دوسرے کے مال سے نفع اٹھانے میں چونکہ آزاد ہوتے ہیں تو یہ زکوٰۃ گویا دوبارہ زکوٰۃ دینے والے کی ضرورت میں استعمال ہو رہی ہے۔ وغیرہ ذلک اس قسم کے دلائل عقلیہ جنہیں فہماں پیش کرتے ہیں مسئلہ کا مدار نہیں ہوتے اس طرح کہ اگر یہ دلیل اجنبی میں پائی جائے اور کوئی شخص کسی غریب قریب کے ساتھ اس قسم کا دوستانہ بتاؤ اور حسن تعلق رکھے کہ وہ ایک دوسرے کے مال کو آزادی سے استعمال کریں تو وہاں حکم عدم جواز کا دیا جائے یا کوئی لڑکا اپنے باپ سے علیحدہ ہے اور بیٹھے کا مال کامل الانقطاع ہے۔ کسی قسم کا نفع ایک دوسرے کے مال سے نہیں اٹھاتے تو وہاں جوازِ زکوٰۃ کا حکم دیا جائے اس طرح کا عمل صحیح نہیں۔ دلائل عقلیہ کو فہماں صرف تقریبِ ذہن کے لئے پیش کرتے ہیں دراصل مصارفِ زکوٰۃ حدیث شریف میں منصوص ہیں، باپ کی زکوٰۃ بیٹھے پر منع ہے۔

حدیث شریف میں اب یہ منع مطلق ہو گا خواہ نفع مشترک ہو یا نہ ہو اور بہو کے لئے جواز ہتھے لہذا یہ بھی مطلقاً ہو گا خواہ نفع مشترک ہو یا نہ ہو۔ البته اگر کوئی نیت فاسد رکھتا ہو اور بہو کو دینا جیلہ بنارہ ہو فی الواقعہ مقصود یہ ہو کہ اس طرح زکوٰۃ سے دوبارہ فائدہ اٹھاؤں گا تو اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہے۔ انما الاعمال بالنتیات اگر نیت فاسد ہے تو عمل فاسد ہو گا لیکن فہمی حکم کا تعلق ظاہر سے ہوتا ہے باطنی نیات سے ہیں لہذا فہمی حکم صرف جواز کا ہو گا۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحيح ،  
محمود عفان عنہ

مفتی قاسم العلوم - مлан

مفتی خیر المدارس ملان

۱۳۸۱ / ۲ / ۱۸

## سادات کو زکوٰۃ دینا کسی زمانہ میں جائز نہیں

سادات کو زکوٰۃ دینا جائز ہے یا نہیں۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ خمس نہ ہونے کی وجہ سے موجودہ زمانہ میں جائز ہے۔ یہ قول کہاں تک درست ہے۔، احادیث صحیحہ اور معتبر فقیہاء اُس کے حق میں ہیں یا خلاف۔ درست صورت حال اور مفتی ہے قول درکار ہے۔

**البخاری** کسی زمانہ میں بھی سادات کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں اور سادات کو ہر زمانہ میں زکوٰۃ لینا حرام ہے خواہ خمس ہو یا نہ۔ وفی البحر الرائق طاطق الحكم فی بنی هاشم ولم یقتید بزمانٍ ولا بشخص للإشارة الى رد الروایة ابی عصمة من الامام انه یجوز الدفع الى بنی هاشم فـ زمانه لأن عوضها وهو خمس الخمس لم یصل اليهم لامال الناس امر الغنائم وایصالها الى مستحقيها واذ لم یصل اليهم العوض عادوا الى المعوضن وللإشارة الى رد الروایة بان المهاشی یجوز له ان یدفع زکوٰۃ الى هاشمی مثلا له لأن ظاهر الروایة المنع مطلقاً ص ۲۶۶ نیز جس ایک روایت کے پیش نظر جواز بتلہ یا جار ہا ہے۔ وہ دلیل کے مقتضی کے خلاف ہے۔ فہما معتبرین کا مفتی ہے قول بھی عدم جواز کا ہے۔ فقط والد عالم، فیقر محمد انور عفان عنہ، الجواب صحیح، بنده عبد الاستار عفان عنہ

---

**آل علیؑ کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں :** ایک شخص اپنے آپ کو علوی بتاتا ہے کیا اسے زکوٰۃ دے سکتے ہیں - ؟

**البخاری** اگر واقعہ " وہ آل علیؑ سے ہے تو اس کو صدقاتِ واجبه برا و راست ہیں دے سکتے۔ (قوله ولا الى بنی هاشم) در مختار) اعلم ان عبد مناف وهو الاب الرابع للنبي صلی اللہ علیہ وسلم اعقب اربعة

وهم هاشم والمطلب ونوفل وعبد شمس ثم هاشم اعقب اربعة انقطع نسل  
الكل لا عبد المطلب فانه اعقب اثنا عشر تصرف المذكورة الى اولاً دكلاً اذا  
كانوا مسلمين فقراء الا اولاد عباس وحarith واحمد ابى طالب من  
على وجعفر وعقيل اه شامية ص ٢٤٢ - نقط والله اعلم ،

بَرَادِیٰ کے مالداروں سے لے کر اُنہیٰ کے فقراء پر تقسیم کرنے کی شرارت

ہماری ایک براذری جو کہ پانچ چھٹ خاندانوں پر مشتمل ہے جس میں مالی اعتبار سے ہر طرح کے افراد شامل ہیں لیکن امیر و غریب ۔ براذری کی ایک قومی کمیٹی تمام براذری کے اتفاق داتخاذ سے بنی ہوئی ہے جس کا مقصد اب یہ ہے کہ براذری کے امیر لوگوں سے زکوٰۃ و صول کریں اور اپنے پاس جمع کر کے اپنی براذری کے میتیوں، بیواؤں، مسکینوں اور ایسے افراد جن کا گزارہ نہیں ہوتا ہے ان پر تقسیم کریں۔ اگر یہ جائز ہے تو قومی کمیٹی کس طرح سے ان افراد میں زکوٰۃ کو تقسیم کرے ۔؟

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ**  
کمیٹی اس طرح زکوٰۃ جمع کر سکتی ہے اور انکو دے سکتی ہے جن کے پاس تقریباً  
ایک سو پندرہ روپے کی مالیت کا سامان معنے نقدی زیورات موجود نہ ہو۔  
جو سامان کہ زائد از حاجت ہو۔ ہر عیم ، بیوہ ستحق زکوٰۃ نہیں۔ مندرجہ ذیل امور کا خیال رکھنا ضروری  
ہے ۔ ۱:- کسی وسیع النظر عالم دین سے مسائل پُوچھ کر زکوٰۃ ادا کرنا۔ ورنہ خطرہ ہے کہ بہت سے  
لوگوں کی زکوٰۃ ادا ہی نہ ہو ۲:- شرعاً مسکین و غریب کس کو کہتے ہیں اسکی صحیح تحقیق معلوم  
کرنا ۳:- رقم جمع ہوتے ہی جلد از جلد تحقیقین یک پہنچانے کی کوشش کرنا۔ جمع کرنے میں  
بہت ضروری ہے۔ کہ ہر سال کے سال یہ فنڈ ختم ہو جایا کرے گا۔ اگر دشواری نہ ہو تو فقرار  
کی فہرست تیار کر کے ایک طرف لیتا جاوے اور دیتا جاوے کر جمع کی نوبت ہی آؤے ۴- مسکین  
میں اپنی ہی برادری کی تخصیص کرنا اچھا نہیں دوسرے مسکین کو بھی دیتے رہیں ۵:- کسی

غیر مفرد صن مستحق کو ایک ہی مرتبہ سارے ہے باون تول چاندی کی مالیت سے کم دیں۔ تقریباً  
سور و پریسے زیادہ نہ دیں۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صصح ، ۲۵  
بندہ عبدالستار عفان عنہ ،  
عبداللہ عفان عنہ ، ۱۳۸۲ھ جو نائب مفتی خیر المدارس ملتان

---

کپاس کی لکڑیوں میں عشر ہے یا نہیں؟ کپاس چنگوائی میں مزدوری  
کپاس، ہی سے دینا کیا ہے اور اگر یوں ہی کیا جاوے توجہ مقدار مزدوری میں چلی جاوے گی اس کا عشر بھی دا جب  
ہو گا۔ نیز اسکی آمدنی سے ضریبہ نکال کر عشر دا جب ہو گا یا خرچہ نکالنے سے پہلے۔ نیز  
کپاس کی لکڑیوں میں عشر ہے یا نہیں؟

**الْجَوْزُ جَب** اگر یہ کہا جاتے کہ جو کپاس چنگو گے، اس سے اجرت دی جائے  
گی تو درست نہیں اور اگر یوں کہا جاوے کہ دس سیر کپاس چننے پر  
ایک سیر دی جائے گی تو درست ہے پھر چاہے اسی سے دی جائے۔

لو استأجرا رجلا يجني هذا القطن بعشرة امناء من القطن

ولم يقل من هذا القطن جاز ( عالمگری ص ۲۲۳ )

جو مقدار مزدوری میں دی جاوے عشر اس میں بھی دا جب ہے کیونکہ وہ بھی  
مخلص پیداوار ہے کپاس کی لکڑی میں عشر نہیں ہے عشر ضریبہ وغیرہ نکالنے سے  
پہلے ادا کیا جائے۔ فقط واللہ اعلم۔ فیقر محمد انور عفان عنہ،

مفتی خیر المدارس۔ ملتان

الجواب صصح ،  
بندہ عبدالستار عفان عنہ ، مفتی خیر المدارس۔ ملتان ۱۳۹۰/۱/۲ جو

---

عُنْيٌ نابالغ کو زکوٰۃ نہیں دے سکتے : ایک میم لڑکا جو لصاپ کا مالک  
اب اس کو زکوٰۃ۔ عُشر۔ قربانی کے چھڑے کی رقم صدقۃ الفطر وغیرہ دے سکتے ہیں یا

نہیں اور وہ خود انصاب کی زکوٰۃ ادا کرے یا نہیں؟

**اللَّهُمَّ بِكَ فَرِضْتَ نِسْخَةً مِّنْ زَكْوَةِ مَالٍ مِّنْ مَالٍ** مذکورہ پنجے کو زکوٰۃ دینے کی اجازت نہیں نا بالغ کے مال میں زکوٰۃ فرض نہیں درختار میں ہے۔ وشرط افترا اپنہا عقل و بلوغ و اسلام و حریۃ (ص ۲) قربانی کے وجوب اور عدم وجوب میں اختلاف ہے اسح عدم وجوب ہے درختار میں ہے۔ دیضمی عن دلدة المصغير من ماله و قیل لام صحیحہ ف انکافی قال ولیس للاب ابت يفعله من مال طفله و رجده ابْت الشَّحْنَةِ قَلْتُ وَهُوَ الْمُعْتَدُ (شامی ص ۲۰۱)۔ پنجے کی زمین میں عشر واجب ہے۔ هندی میں ہے۔ يحب العشر في أرض الصبي والمجنون (ص ۹۵)

فقط والد اعلم ، محمد عبد الرحمن عطا العسّعني

الجواب صحيح

عبد الاستار عطا العسّعني

جو ۱۳۰۸ / ۸ / ۳

## زکوٰۃ و عشر میں مال کی قیمت کا تعین قریبی شہر و بستی کے لحاظ سے کیا جائے

ہمارے علاقہ میں خربوزے ہوتے ہیں اور جب خربوزے پک جاتے ہیں تو خربوزہ کو کاٹ کر کوئٹہ کرachi وغیرہ میں فروخت کے لئے جاتے ہیں۔ مذکورہ جگہوں میں لے جانے سے بہت خرچہ ہوتا ہے۔ یعنی لاری کرایہ مانڈی و محصول دلالی وغیرہ اور زمیندار عشر روپیوں سے نکالتا ہے اب عشر خرچ کے ساتھ ادا کریں یا کہ بغیر خرچ کے مذکورہ جگہوں میں خربوزے کی کل قیمت پانچ ہزار ہے اور مختلف خرچہ پانچ سور و پیہ ہے تو اب عشر پانچ ہزار کے حساب سے ادا ہو یا کہ ساڑھے چار ہزار کے حساب سے ۲۔ اور بعض زمیندار ایسے کرتے ہیں جب خربوزہ کاٹ لیتے ہیں تو اس وقت کہ بیٹھ کر کے عشر کیلئے چند کر بیٹھ متعین کر لیتے ہیں مثلاً کل چالیس کر بیٹھ خربوزے سے بھر گئے تو اس زمیندار نے چار کر بیٹھ عشر کے لئے متعین کر لئے اور کسی سکین کے قبضہ میں نہیں دیتے اور پانچ کر بیٹھوں کے ساتھ کوئٹہ لے گئے

تاکہ وہاں پنج کر مُشتر کر رقم کو لپٹنے شہر کے مالکین پر تقیم کریں ایسی صورت میں خرچہ دینا مالک کے ذمہ ہوگا۔ یا کہ عشر کے کر ٹیوں کی قیمت سے وصول کیا جائے۔

**ابوالبیت** ۱- خربوزہ کا کھیت کاٹ لیا تو اس پر عشر کی ادائیگی لازم ہو گئی۔

**اللہ تعالیٰ** کا فرمان ہے۔ وَالْوَاحِدَةِ يَوْمَ حِصَادِهِ الْآيَة  
لہذا عشر کو جدا کر کے فقر اکو دیدے اور عشر میں شرعت نے مالک کو یہ بھی حق دیا ہے  
کہ اصل جنس کے بجائے اسکی قیمت ادا کرے۔ وجائز دفع القيمة في زكاة  
وعشر و خراج اه۔ وَلَعِتَرِ القيمة يَوْمَ الوجوب وَقَالَ يَوْمُ الْأَدَاءِ  
وَفِي السَّوَامِ يَوْمُ الْأَدَاءِ أَجْمَاعًاً وَهُوَ الْأَحْسَنُ وَيَقُولُونَ فِي الْمَلَدِ الَّذِي  
المال فیه ولو فِي مفازة فِي أقربِ الْمَصَارِلِيَّةِ (ثانی ص ۲۳۷)

اس لئے مالک اگر چاہے تو اپنی بستی یا قریبی شہر کے بھاؤ کے مطابق عشر  
کی قیمت لگا کر یہ قیمت بطور عشر ادا کر دے اور مال جہاں چاہے لیجا کر فروخت کرے  
چاہے جس بھاؤ پر فروخت کرے کرایہ و خرچہ اس پر ہو گا۔ عشر کے ساتھ تعلق نہ ہو گا  
عشر جو متعین کر لیا ہے وہ دیدے۔ ۲- جب عشر کے کریٹ متعین کئے تو اپنی بستی  
و شہر کی قیمت کے اعتبار سے وہ روپے اپنے ذمہ لگائے پھر بعد میں دیدے۔

الجواب صحيح، فقط والد اعلم، احضر محمد انور عفان عنزة،

بندہ عبدالستار عفان عنزة، ۱۲۲/۱/۱۳۰۹ جو

## ضرورت کی کتب نصاب میں شمار نہیں ہوں گی

علماء حضرات کے پاس جو مختلف درسی یا غیر درسی کتابیں رکھی ہوئی ہوتی ہیں  
جبکہ انہوں نے اپنی ضرورت کے لئے رکھی ہوئی ہوں تو خواہ انہی ضرورت اکثر دبیتہ  
ہوتی ہو یا ہمینوں تک کبھی کبھی ضرورت پیش آتی ہو، جب انکی قیمت نصاب تک پہنچ جائے  
تو ان کی وجہ سے اس نصاب کے مالک پر صدقہ فطر اور قربانی کا وجوب ہوتا ہے۔

یا نہیں اور ایسے شخص کے لئے صدقات لینا جائز ہے یا نہیں؟ نیز طب و فلسفہ کی کتابیں بھی جبکہ اپنی ضرورت کے لئے ہوں بِصَاب کو پہنچ جائیں تو ان کا حکم بھی مذہبی کتابوں جیسا ہے یا ان سے مختلف؟

**اللَّهُمَّ بِكَ** کتب درسیہ وغیرہ رسمیہ اگر تفسیر و حدیث، فقہ، اصول فقہ، کلام، سخو و صرف کی ہیں تو پھر اگرچہ انکی قیمت بِصَاب تک پہنچ جائے تب بھی مالک کے لئے (جبکہ وہ عالم ہو) اخذ زکوٰۃ جائز ہے بشرطیہ اس کے پاس ان کتب کے علاوہ دیگر کوئی بِصَاب موجود نہ ہو اہذا ایسے شخص پر صدقہ فطر و قربانی واجب نہیں، کما فی الدر ص ۲۱۶ و کذا اللکتب جان تکن لا حلها اولم تنول للتجارۃ غیران الاهل لہ اخذ الزکوٰۃ و ان ساوت نصباً البتہ اگر ان میں سے بعض کتب دو دو سخوں سے زائد ہوں اور زائد سخوں کی قیمت بِصَاب تک پہنچ جائے تو پھر یہ شخص مصرف زکوٰۃ نہیں ہو گا۔ اور اس پر قربانی اور صدقہ فطر واجب ہو گا۔ کما فی الدر او تزید على نسختیں۔ اسی طرح کتب طب اگر طبیب کے لئے ہیں اور اس کو انکی ضرورت پڑتی ہے تو وہ کتب اس کے لئے اخذ زکوٰۃ سے مانع اور صدقہ فطر وغیرہ کے لئے موجب نہیں ہوں گی کما فی الشامیۃ و ان کتب الطب للطبیب یحتاج المطالعتها و مراجعتها لا تمنع لا تھامن المواجه الاصلیۃ کالات المحترفین یعنی یہ بھی فقیر کا حکم رکھتا ہے منطق و فلسفہ و دیگر کتب مثلاً کتب شعر، تاریخ، عروض کی قیمت اگر بِصَاب تک پہنچ جائے تو پھر وہ شخص عنی سمجھا جائے گا۔ قربانی و صدقہ فطر اس پر واجب ہو گا۔ کما فی الشامیۃ والذی یقتضیہ انظر ایضاً ان ارید بالادب الظرافتہ کما فی القاموس و ذالک کتب الشعر والعروض والتاریخ و سخواة تمنع الاخذ۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صصح، بندہ محمد اسماعیل غفراللہ، نائب مفتی

بندہ محمد عبد اللہ عفان السعنة، خیر المدارس - مлан

مفتي خير المدارس ملان

۲ / ۲۸۳ / ج ۱۳۸۳

**مرسوجہ کمیٹیوں میں زکوٰۃ کا حکم :** ایک شخص نے بذریعہ قرعتہ اندازی پندرہ آدمیوں سے پندرہ ہزار روپے کی رقم لی جس میں ایک ہزار انس کا ہے اور چودہ ہزار باقی ساتھیوں کا۔ بطور قرض جو اس نے دالپس کرنا ہے اب بتائیں اسکی زکوٰۃ کس کے ذمہ ہو گی؟

**ابوالحسن بن حجر:** بر تقدیر صحت واقعہ صورتِ مسئولہ میں زید پر جو رقم قرض ہے اسکی خود ادا کرے کیونکہ جس قرض کے ملنے کی قوی اُمییہؓ اس کو بھی دوسرے مال کے ساتھ ملا کر زکوٰۃ ادا کرنا شرعاً مامور بہ ہے۔ فقط واللہ اعلم،

الجواب صحیح،  
بنده محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ

بنده عبد اللہ عطا اللہ عنہ، ۱۴۰۶ / ۷ / ۲۶

### مال ضمایار میں گزشتہ سالوں کی زکوٰۃ کا حکم

بکر نے تجارت کا مال افغانستان میں خریدا اور جیسا کہ آپ کو معلوم ہے کہ افغانستان میں خطرناک جنگ جاری ہے ہر جگہ پکڑے جانے کا اور جان سے مار دینے کا خطرہ ہے اب بکر کو معلوم نہیں کہ اس کا مال اب موجود ہے یا ہلاک ہو گیا؟ کیا اس صورت میں بکر کا یہ مال، مال ضمایر ہے یا نہیں؟ افغانستان میں امن دامان ہو جلنے کی صورت میں بکر کو جب مال مل جاتے گا تو گزشتہ سالوں کی زکوٰۃ ادا کرے یا نہیں؟

**ابوالحسن بن حجر:** یہ مال ضمایر ہے۔ مل جاتے تو سالہما تے گزشتہ کی زکوٰۃ واجب نہ ہو گی۔ فقط واللہ اعلم، بنده عبد اللہ عطا اللہ عنہ،

الجواب صحیح،  
بنده محمد عبد اللہ عطا اللہ عنہ، ۱۴۰۰ / ۷ / ۲۶

**مجنون پر زکوٰۃ واجب نہیں :** اگر نابالغ، مجنون کا حصہ الگ ہو تو کیا  
قابل زکوٰۃ مال سے انکی زکوٰۃ نکانا واجب ہے یا نہیں؟

**الْبَحْرُ الْمَأْمُونُ** نابالغ اور مجنون پچھے کے مال میں زکوٰۃ نہیں جبکہ سال بھر مجنون  
رہتا ہے۔ فلیس الزکوٰۃ علی صبی و مجنون اذ اجد  
هند الجنون ف السنۃ کلها هکذا ف الجوهرۃ۔ ہاں اگر کچھ  
وقت کے لئے لے باسک افاقت ہو جاتا ہے تو مالکِ نصاب ہونے کی صورت میں زکوٰۃ  
واجب ہوگی۔ فلو افاقت ف جز من السنۃ بعد ملک النصاب ف  
اولہا و آخر ها قبل او کثر یلزمه الزکوٰۃ اہ (ہندیہ ص ۲۷)

فقط والث اعلم،  
بندہ عبد الاستار عطا الشرعہ،

۱۴۰۰/۸/۱ جم

کالجوں کے طلبہ بھی زکوٰۃ لے سکتے ہیں؟ ڈیگر زکوٰۃ میں سے کام جز  
گورنمنٹ جو فنڈ اور یونیورسٹیوں کے طلبہ کو لطیور وظیفہ دیتی ہے طلباء کو اس اعتبار سے یہاں کا تبدل  
ملک سے تبدل عین لازم آتا ہے کی رو سے یہ خزانہ گورنمنٹ کا جز زد ہو گیا اور حکومت  
لے اپنی صوابیدہ کے مطابق جہاں چاہئے خرچ کرے یا صرف زکوٰۃ کے مستحقین، ہی  
اے حاصل کر سکتے ہیں شریعت کی رو سے فتویٰ صادر کیا جائے؟

**الْبَحْرُ الْمَأْمُونُ** اگر حکومت زکوٰۃ فنڈ سے وہ وظائف دیتی ہے تو لے وہی طلبہ لیں  
جوستجو زکوٰۃ ہوں اور حکومت انہیں لطیور بلکہ نہیں لیتی بلکہ زکوٰۃ  
دھنگان کے وکیل یا نائب کی حیثیت سے لیتی ہے لہذا تبدلِ ملک نہ ہوا۔ فقط والث اعلم  
محمد انور غفرلہ، ۱۴۰۶/۶/۳۰ جم

## زکوٰۃ کی کٹوٰتی سے پچنے کے لئے اپنے آپ کو شیعہ لکھنا

زید نے این، افی، ٹی میں اپنی رقم جمع کرائی ہوئی ہے۔ مُناہ ہے کہ ان کا طریقہ کار صحیح ہے، علماء دیوبند نے اسکی اجازت دی ہے یہ ملکہ زکوٰۃ کاٹ کر حکومت کے خزانہ میں جمع کر ا دیتا ہے۔ زید چاہتا ہے کہ اپنی زکوٰۃ اپنے رشته داروں میں دے، اگر زید خود کو شیعہ لکھ دے تو کٹوٰتی سے بچ جاتے گا تو کیا کٹوٰتی سے پچنے کے لئے اپنے آپ کو شیعہ کہنا درست ہے؟

**اللهم اجعلني مسلماً** موجودہ دور کے شیعہ جو تحریف قرآن کا عقیدہ رکھتے ہیں کافر ہیں۔ اسی لئے ان کو **اللهم اجعلني مسلماً** زکوٰۃ سے مستثنی کیا گیا ہے کہ کافر پر زکوٰۃ نہیں ہوتی اسلئے زید اپنے آپ کو ہرگز شیعہ نہ لکھے اگر لکھ چکا ہو تو توبہ و استغفار کرے۔ ایمان و نکاح کی تجدید کرے فقط واللہ اعلم،

محمد انور، ۱۹/۶/۲۰۰۹

## فَهُمْ يَرْبَغُونَ إِلَى زِكْوَةِ مَنْ يَرِيدُ نَفِيْرَ نَابِغَ كَوْزِكَوَّةِ دِينِيْنَ كَوْزِكَمْ :

زید نے ایک لڑکا عمر و چھوڑا صاحبِ نصاب بن جاتے اور بکرنے نا بالغ بچہ دارث چھوڑا اور اتنا مال نہیں کہ جس سے اس کا بیٹا خالد صاحبِ نصاب بن کے تو کیا دلوں لڑکے زکوٰۃ کے مصرف ہوں گے؟ ۲۔ یتیم کا قبضہ کافی ہے یا اس کے کسی دارث کو قبضہ کرانا چاہیے اور پھر اس دارث کے لئے صاحبِ نصاب ہونا تو شرط نہیں؟

عبد الحليم جامعہ رحمیہ - جنگ

**اللهم اجعلني مسلماً** عمر و (یتیم غنی) مصرف زکوٰۃ نہیں لہذا اسے زکوٰۃ دینا جائز نہیں خالد کو زکوٰۃ دینا جائز ہے در غماری و طفل الغنیۃ فیجوان لا نتفاء المانع کہ مال زکوٰۃ یتیم کو دینا جائز ہے البتہ اگر یتیم چھوٹا ہے کہ خود قبضہ نہیں کر سکتا تو

اس کے اولیاء تیم کے لئے قبضہ کر سکتے ہیں اور اولیاء کا فقیر ہونا بھی شرط نہیں  
کہ مايفهم من اطلاق در المختار و ان وہب له اجنبی یتم بقبض وليه  
الجواب صحيح ، فقط واللہ اعلم ، بنده محمد اسحاق غفرلہ  
معین مفتی خیر المدارس ممتاز  
مفتی خیر المدارس ممتاز ۱۳/۵ جو

---

## خود رو گھاس کی دیکھ بھال کی جاتی ہو تو عشر بھی واجب ہو گا

جانوروں کے چارہ کے لئے جو گھاس اُگائی جاتی ہے جیسے برسیں جوار، مطر وغیرہ  
اس پر عشر ہے یا نہیں؟ اور فتحہ میں جس حشیش کوستشنا کیا گیا ہے وہ کون  
س اگھاس ہے؟

الجواب صحيح جس گھاس سے آمدی مقصود ہو جیسے جوار برسیں وغیرہ اس پر  
عشر واجب ہے خود رو گھاس پر عشر واجب نہیں۔ لیکن اگر کوئی  
شخص خود رو گھاس کی دیکھ بھال شروع کر دے اور نیچ کر کمائی کرے تو اس پر بھی  
عشر واجب ہو گا۔ ہندیہ میں ہے۔ فلا عشر ف الحطب والخشيش الا ولو كان  
يقطعه و يبيعه يجب فيه العشر۔ فقط واللہ اعلم ،

بنده عبد اللہ عفان الترمذی

بنده عبد اللہ عفان الترمذی

## درختوں میں عشر نہیں ہے؟ جاتے ہیں ان پر عشر واجب

ہے یا نہیں؟

الجواب درختوں میں عشر واجب نہیں ہے ولا عشر فیما هو نابع

لارض كالنخل والأشجار (ہندیہ صحیح ۹۵) فقط واللہ اعلم،  
بندہ محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ

افیون اور تباکو کی پیداوار میں عشر کا حکم : جو لوگ افیون و تباکو

ان پر حاصل شدہ افیون و تباکو میں عشر دنیا واجب ہے یا نہ؟

**الْجُبَرُ** وجوب عشر و عدم وجوب عشر کا مدار اس پر ہے کہ جو چیز زمین کی کاشت کا  
مقصود ہوتی ہے اس چیز میں عشر واجب ہوتا ہے۔ اور جو  
چیز اس کے ساتھ تبعاً حاصل ہو جلتے اس پر عشر واجب نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ  
گندم میں عشر واجب ہے اور بھروسہ میں عشر نہیں کیونکہ زمین کی کاشت گندم ہی کے  
لئے کی جاتی ہے۔ بھروسہ اس کے ساتھ تبعاً حاصل ہوتا ہے لیکن اگر کسی نے گھاس  
ہی کے لئے زمین کی کاشت کی ہے تو پھر اس میں عشر واجب ہو گا۔ پس اس اصول کے  
تحت تباکو اور افیون میں بھی عشر واجب ہے کیونکہ ان ہی کے لئے زمین کی کاشت ہوئی  
ہے۔ وَكُلْ ذَاكَ فِي الشَّامِيَةِ ص ۵۵ اَنَّ الْأَرْضَ الْمَعْدَةُ لَا يَخْلُو عَنْ أَحَدٍ  
الوظيفتين واليضاً فیه بعد سطورِ اَنَّ الْمَدَارَ عَلَى الْقَصْدِ حَتَّى لَوْ قَصَدَ  
بِهِ ذَلِكَ وجوب العشر کا صرح بہ بعده : فقط واللہ اعلم ،

بندہ محمد اسحاق غفران اللہ عنہ ۱۳۰۸ / ۹ / ۱۳

الجواب صصح ،

بندہ عبد اللہ عفان اللہ عنہ ۱۳۰۸ / ۹ / ۱۳

اسقاط زکوٰۃ کے لئے حسیلہ کرنے کا حکم

مساٹ الدہ کے پاس ۱۲ تواہ سونے کے زیور ہیں۔ میری دو بیٹیاں ہیں ایک کی عمر چار  
سال اور دوسری کی سات سال ہے۔ میری ذاتی حیثیت اتنی نہیں ہے کہ زیور کی زکوٰۃ  
ادا کر سکوں۔ میری بیوی زیور فروخت کرنے کو اس لئے تیار نہیں ہے کہ یہ زیور بیٹیوں

کی شادی میں زیور بنانے کے کام آئے گا۔ وہ زکوٰۃ ادا ذکر نہ کرنے کے گناہ سے بھی پچنا چاہتی ہے۔ اگر ۱۲ تولہ زیور میں سے پانچ یا چھت تولہ بڑی بیٹی جس کی عمر سات سال ہے اس کے لئے زیور بنائ کر رکھ لیا جائے یا اس کی علیت کر دیا جائے تو کیا اس صورت میں میری بیوی پر زکوٰۃ ادا کرنا واجب ہو گی یا نہیں؟

**الجواب** حسب ضابطہ شرعیہ بچیوں کو دینے کے بعد سماہ خالدہ پر اس زیور کی زکوٰۃ واجب نہ ہو گی اور بچیوں پر بھی بلوغ تک زکوٰۃ نہ ہو گی۔ بلوغ کے بعد اگر وہ صاحبِ نصاب ہو گئیں تو زکوٰۃ شروع ہو جائے گی۔ حدایہ میں ہے ولیس علی الصبی والجنون زکوٰۃ ص ۱۲۲، ۱۲۳ میں لیکن بعض حضرات فہمہ رنے استھان زکوٰۃ (ختم کرنا زکوٰۃ) کے لئے حیله کو مکروہ قرار دیا ہے۔ فقط اللہ اعلم،  
الجواب صحیح،  
بندہ محمد عبد اللہ عفّا اللہ عنہ،  
بندہ عبد اللہ عفی عنہ، ۱۳۰۳/۸/۱۳ جو

### شراب اور ہیر و نیک پینے والے کو زکوٰۃ دینا:

شراب اور ہیر و نیک کے عادی کو زکوٰۃ دینا جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ میفلس بھی ہو۔

**الجواب** مسلمان چاہے جیسا بھی بدکار ہو اگر فاقہ زدہ ہو تو اس کی زکوٰۃ سے مدد کرنا جائز ہے۔ فاصلہ کو جبکہ رشته دار بھی ہوا اور پڑوی بھی ہو۔ اور زمی کے ساتھ اس کو سمجھا بھی دیا جائے اور نصیحت بھی کی جائے کہ یہ کام حچھوڑ دا اور نیک کام کرو تویر سخوت فرقہ فاقہ کی ذور ہو جائے گی اور جہنم کے عذاب سے بھی بچا ہو گی۔ ایسے شخص کو زکوٰۃ دینے سے زکوٰۃ ادا ہو جاتی ہے۔ اگر یہ شخص اس پیسے سے شراب پیتا ہے اور ہیر و نیک پر قم استعمال کرتا ہے تو اس میں اعانت ہے ایک گناہ کی۔ اس لئے اس صورت میں اس کو حکم کات شیئم سے باز رکھنے کی لوشش کی جائے۔ اگر یہ باز نہ آئے تو پھر اس کو زکوٰۃ دینا مناسب نہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

تَعَاوُنُوا عَلَى الْإِيمَانِ وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْأَثْوَارِ وَالْعُدُوانِ۔

فقط اللہ اعلم

احقر محمد انور عفّا اللہ عنہ، ۱۳۱۱/۸/۳ جو

حضرت مفتی عبد الاستار دامت

# لپسِ مُرْتَضٰ

حکومت کی طرف سے ۱۳۹۹ھ میں زکوٰۃ و عشر آرڈی نینس کا مسودہ مختلف حضرات علماء کی خدمت میں لبغرض تبصرہ بھیجا گیا۔ اس میں ایک بنیادی بحث اموال ظاہرہ اور باطنہ بھی تھی۔ اس مسودے میں بنیک اکاؤنٹس اور دیگر ایسے مالی اثنائوں کو جو حکومت کے پاس جمع ہوں۔ مال ظاہر قرار دیا گیا تھا، غالباً سب سے پہلے اس پر مجلس تحقیق مسائل حاضرہ کراچی نے اپنے اجلاس منعقدہ ۱۰ جمادی الاولی ۱۴۰۰ھ میں عنود خوض کیا۔ اور اپنے فیصلے میں لکھا:

”کہ ہم مذاہب اربعہ کی کتابوں کا مطالعہ کرنے کے بعد اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ اموال ظاہرہ اور اموال باطنہ کی یہ تعریف (جو حکومتی مسودے میں کی گئی ہے ناقل) ائمہ اربعہ کی متفق عین تعریف کے خلاف ہے الحسن۔ اور مجلس نے آگے چل کر حکومتی مسودے میں اموال ظاہرہ کی اس تعریف کو اصلی تعریف کا ”مسخ اور تحریف“ قرار دیا۔ (بنیات جمادی الثانية)

لیکن بعد میں مجلس بالا کا دوسرا اجلاس ہوا جس میں اموال ظاہرہ اور باطنہ کے بارے میں مجلس نے اپنے پہلے فیصلے کو بدل دیا اور سرکاری مسودے کی تائید کر دی کہ بنیک اکاؤنٹس اموال ظاہرہ میں شامل ہیں۔ اور پھر دارالحدائق کراچی کی طرف سے اس دوسرے فیصلے کو مختلف مدارس میں بھیجا گیا۔ کئی حضرات نے اسکی تائید فرمائی۔

حضرت مولانا مفتی جمیل احمد صاحب جامعہ اثر فی لاہور حضرت مفتی عبد الشکور صاحب ترمذی دارالعلوم حنایہ ضلع سرگودھا محقق دو را شیخ الحدیث مولانا سرفراز صاحب گوجرانوالہ اور راقم الحروف نے ”مجلس“ کے اس فیصلے سے اختلاف کرتے ہوئے یہ قرار دیا کہ بنیک اکاؤنٹس اموال ظاہرہ نہیں۔ کیونکہ حضرات فقیہاء کی تصریح کے مطابق اموال ظاہرہ ہیں (کھیتیاں۔ بانیات۔ سوامیں اور وہ مال تجارت ہے مالک شہر سے باہر لے جاتے اور اسے لیکر سفر کرے) اور بنیک اکاؤنٹس ان چار میں شامل نہیں۔ علاوہ ازیں یہ ہے کہ شہر میں ہوتے ہوئے کوئی مال باطن، مال ظاہر میں شامل نہیں ہو سکتا جب شہر سے باہر بیجا میں گے۔ تب وہ مال ظاہر بنے گا اور بنیکی لئے شرکاء مجلس کے اساماً گرامی یہ ہیں۔

حضرت مولانا مفتی رشید احمد حضرت مفتی محمد رفیع عثمانی۔ حضرت مفتی دلی حسن۔ حضرت مولانا محمد تعلی عثمانی۔

حضرت مولانا داکٹر عبد الرزاق۔ حضرت مولانا محمد جمیل خاں اور حضرت مولانا محمد یوسف صاحب الحصیانی۔ دامت برکاتہم الجمیع۔

اموال شہر میں ہی موجود ہوتے ہیں۔

محلسِ تحقیق نے اپنے ایک اجلاس میں پھر ہماری معروضات پر عنور کیا اور اس سلسلہ میں فقہاء کی تصریحات کی بجائے بعض آثارِ صحابہؓ سے استدلال کرتے ہوئے اپنی سابقہ اجتہادی رائے "پیش کردہ فقہی جزئیات و تصریحات" کا جواب دینے کی بھی کوشش کی گئی اور اپنے اس تفہیل جواب کو "البلاغ" بابت ماہ رمضان و شوال ۱۴۰۷ھ میں شائع کر دیا گیا۔

"البلاغ" میں یہ جواب پڑھ کر حیرت و تعجب ہوا۔ اور ذمۃ دار حضرات کو مطلع کیا گیا کہ اس جواب میں شرعی اور فقہی اعتبار سے بہت سے امور قابل اصلاح ہیں جس پر مخدوم و مکرم حضرت مولانا محمد رفیع صاحب دامت برکاتہم مہتمم دار العلوم کراچی نے بندہ کو جواب الجواب لکھنے کا ارشاد فرمایا۔ چنانچہ بندہ نے مفصل جواب تحریر کر کے حضرات اکابر کی تصدیقات کے بعد اسے کراچی بھیج دیا۔ مگر اس کا کوئی مُبہت ردِ عمل سامنے نہیں آیا۔ علم چونکہ امانت ہے، اور بہت سے حضرات نے بار بار اس آخری جواب کو شائع کرنے کا اصرار و تقاضا بھی فرمایا۔ اس لئے مجبوراً اسے اشاعت کے لئے دیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ لغزشوں کو معاف فرمادیں۔ آمین!

اموالِ ظاہرہ اور باطنہ کے مسئلے کے بارے میں بہت سے حضرات نے ہمارے اس آخری جواب کی تصدیق فرمائی ہے جن میں سے بعض کے اسماء کو امنی یہ ہیں۔

- ۱۔ حضرت مولانا مفتی جیل احمد صاحب دامت برکاتہم جامعہ اشرفیہ لاہور۔
- ۲۔ محقق دوران حضرت مولانا سرفراز خان صاحب دامت برکاتہم گوجرانوالہ۔
- ۳۔ حضرت مولانا مفتی محمد عیسیٰ صاحب مفتی لصڑہ العلوم گوجرانوالہ۔
- ۴۔ شیخ الحدیث حضرت مولانا نذیر احمد صاحب مہتمم جامعہ مداریہ فیصل آباد
- ۵۔ حضرت مولانا خالد محمود صاحب - لاہور
- ۶۔ حضرت مولانا محمد یوسف صاحب لدھیانوی - کراچی
- ۷۔ حضرت مولانا مفتی محمد اسحاق صاحب مفتی قاسم العلوم - ملتان
- ۸۔ حضرت مولانا سید جاوید حسین ثاہ صاحب استاذ الحدیث دار العلوم فیصل آباد
- ۹۔ حضرت مولانا مفتی محمد عبداللہ صاحب نائب مفتی خیر المدارس ملتان
- ۱۰۔ محمد انور مرتب خیر الفتاوی

# اموال ظاہرہ اور اموال باطنہ کی تحقیق

اموال ظاہرہ اور باطنہ کی فہمی اصطلاح اردو اور پنجابی کے لفظ ظاہر سے مآخذ نہیں بلکہ عربی کے لفظ ظاہر البلد اور بطن البلد سے مل گئی ہے۔ ظاہر البلد بیرون شہر کو کہا جاتا ہے اور بطن بلد اندر وون شہر کو کہتے ہیں۔ اسی بنیاد پر یہ فہمی اصطلاح وجود میں آئی کہ جو اموال زکوٰۃ بیرون شہر پائے جائیں ظرفیت مکانی کے اعتبار سے انہیں اموال ظاہرہ اور جو اموال زکوٰۃ الڈون شہر پائے جائیں بطن البلد کی نسبت سے انہیں اموال باطنہ قرار دیا گیا ہے۔ گوپشیدہ ہونے یا ز ہونے کا معنی بھی فی الجملہ ان میں پایا جاتا ہے لغت اور فہماء کرام کی تصریحات سے مجموعی طور پر یہ حقیقت اس قدر واضح ہے کہ اس میں کسی اختلاف کی گنجائش نہیں۔

اہل لغت نے ظاہر کا معنی بَرَزَ لکھا ہے چنانچہ قاموس میں ہے ظَاهِرَ بَرَزَ بعد خفایہ اور بروز اصل کے لحاظ سے خود ج الی البراز کو کہتے ہیں اور براز درختوں سے خالی وسیع میدان کو کہتے ہیں (مسجد اردو)

او۔ قضاۓ ساجت کے لئے جنگل میں جانا تبریز اور میدان جنگ میں صفویوں سے بخل کر مقابلہ کے لئے باہر آنا مبارزت کہلاتا ہے ان سب استعمالات میں بیرون شہر کے معنی ملحوظ ہیں اور ظہر جنگلی راستہ کو کہتے ہیں قریش الطواہر آہنا کہ بظاہر مکہ فروداً مدند (صحاب) ابن الہ عربی فرماتے ہیں قریش الطواہر الذین نزلوا بظاہرہ و رجبال مکة و قریش البطاح الذیت هم نزلوا ببطاح مکة بطن مکة والبطحاء الرمل توجہہ : قریش طواہر و قریش ہیں جو مکہ مکرہ کے پہاڑوں کی بلندیوں پر فروکش ہوئے اور قریش بطاح وہ ہیں جو اندر ون مکہ رسیتلی زمین پر آتے وذلک ان بنی هاشم و بنی أمیة و سادة قریش نزول بطن مکة ومن كان دونهم فهم نزول بظواہر جبالها۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کو لکھا۔ ”فاظہرین معاک من المسلمين الى كذا اخراج بهم الى ظاهرها و ابرازهم۔

(сан العرب ص ۵۲۳)

ترجمہ : اپنے لشکروں کو فلاں شہر کے میدان میں لے آؤ۔

البداية والنهاية میں ہے واقام علی بظاہر البصرة ثلاثة ولما دخل البصرة فقضى اهـ (ص ۲۳۳ ج ۲)

حضرت سعید بن جبیر کی قبر کے متعلق لکھا ہے و دفن سعید بظاہر واسطہ العراق و قبرہ بها یزار۔ حضرت سعید کو شہر واسطہ کے باہر دفن کیا گیا اردو عربی مسجد میں ہے ظاہر البلد بیرون شهر (مسجد اردد)

ظاہر البلد خارجہ (مسجد عربی)

ایک حدیث کی شرح میں ملا علی قاری لکھتے ہیں۔ يخرج من آخر الليل المـ البقـع اـيـ لـقـيـع الـغـرـقـدـ وـهـوـ مـوـضـعـ بـظـاـهـرـ الـمـدـيـنـةـ فـيـهـ قـبـوـرـ أـهـلـهـاـ

(مرقات ج ۳ ص ۱۱۵ امدادیہ مлан)

ان حوالجات سے یہ امر ظاہر ہے کہ ظاہر بلد بیرون شہر اور بین بلد اندر دن شہر کو کہتے ہیں اور طہور اور بروز میں وسیع میدان اور جنگل کے معنی پائے جاتے ہیں۔ پس جب تک کوئی مال ظاہر بلد (بیرون شہر) میں نہیں ہو گا اسے اصطلاحی طور پر مال ظاہر قـ رـ اـرـ دـيـنـاـ اـسـ تـقـيـفـتـ لـغـوـیـ سے بے خبری ہے اور یہ حقیقت لغویہ حضرات فقہاء کے بیان کردہ "اموال ظاہرہ" پر من و عن منطبق ہے۔ چنانچہ حضرات فقہاء نے جو اموال زکوٰۃ بیرون شہر پائے جاتے ہیں انہیں اموال ظاہرہ اور جوانبدون شہر پائے جائے ہیں۔ انہیں اموال باطنہ قرار دیا ہے۔ علامہ شامی لکھتے ہیں : و الاموال الظاهرۃ وهي السوامی و ما فیہ العشر والخارج (ای الزروع والبساتین) وما يمر به التجار على العاشر

عبارت سے بظاہر تحدید معلوم ہوتی ہے۔ اور تحدید تعریف سے ابلغ ہے۔

امام ابویکر کا سانی فرماتے ہیں : إنَّ اموالَ الزُّكُوٰةِ نَوْعًا نَّوْعًا ظَاهِرٌ وَهُوَ

الْمَوَاضِيُّ وَمَا يَمْرُ بِهِ التَّاجِرُ عَلَى الْعَاشِرِ وَبَاطِنٌ وَهُوَ الدَّرْبُ وَالْفَضَّةُ

وَامْوَالُ الْتَّجَارَةُ فَمَوَاضِعُهَا اهـ

"فَمَوَاضِعُهَا" یہ "وَمَا يَمْرُ بِهِ التَّاجِرُ عَلَى الْعَاشِرِ" کے مقابلہ میں واقع ہوا ہے جس کا حاصل یہ ہے سونا اور چاندی اور اموال تجارت دکانوں یا گھروں میں رکھے ہوئے ہیں تو اموال باطنہ میں سے ہیں۔ اور انہیں لسیکر عاشر کے پاس سے گزریں تو یہ اموال ظاہرہ میں تبدیل ہو جائیں گے جنگل اور بیرون شہر میں ہونے کی وجہ سے سامنہ اور کھیتوں کو چھپایا

ہمیں جا سکتا اور گھر بلو اور دکانوں میں پڑے ہونے کے اموال کو جھپٹا یا جا سکتا ہے چنانچہ بازار  
بند ہوتے ہی یہ سب اموال پوشاکیہ اور نظر وں سے غائب ہو جاتے ہیں۔ علامہ مارودی نے  
الاحکام السلطانیہ میں اموال ظاہرہ اور باطنہ کی یوں تعریف کی ہے : وَالْأَمْوَالُ الْمَنْكَاتُ الْنَّوْعَانِ  
ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً فَالظَّاهِرُ مَا لَا يَمْكُنُ أَخْفَاءَهُ كَالْزَرْعُ وَالشَّمَارُ وَالْمَوَاسِيقُ  
وَالْبَاطِنَةُ مَا إِمْكَانُ أَخْفَاءِهِ كَمِنَ الدَّرْبِ وَالْفَضْنَةِ وَالْأَمْوَالِ التَّجَارَةِ ص ۱۳۲

ان عبارات کا حاصل ہے کہ اصل اموال ظاہرہ تین ہیں۔

(۱) جنگل میں چڑنے والے جانور (۲) کھیتیاں (۳) باغات اور اموال ظاہرہ کی  
چوتھی قسم وہ ہے جو دراصل اموال باطنہ ہیں یعنی چاندی سونا، مال تجارت اور کرنسی نوٹ جو  
شہر میں اپنے اپنے مقامات پر کھے ہوتے ہیں لیکن جب ان اموال کو سیکر کوئی شخص سفر  
کرے گا (اور اس طرح سے یہ اموال ظاہر بلد میں آجائیں گے) تواب یہ اموالی اموال ظاہرہ  
میں شامل ہو جائیں گے۔

اس سلسلہ میں حضرات فقہاء کی متفقہ تصریحات ملاحظہ ہوں۔ ملک العلماء امام ابو بکر  
کاسانی اپنی مایہ ناز تصنیف "بدائع الصنائع" میں لکھتے ہیں۔

وَكَذَا الْمَالُ الْبَاطِنُ إِذَا مُرْبَبُهُ التَّاجِرُ عَلَى الْعَاشرِ كَانَ لَهُ

إِنْ يَأْخُذُ (العَاشرُ مِنْهُ) فَالْجَمْلَةُ لَاهُ لَمَّا سَافَرَ بِهِ وَأَخْرَجَهُ

مِنَ الْعُمَرِ إِنْ صَارَ ظَاهِرًاً (ص ۲۵۲ ج ۲)

علامہ زین العلما ابن نجیم فرماتے ہیں : لاشک ان السوام تحتاج الى

الحماية بخلاف الاموال الباطنة اذا لم يخرجها المالك من المصرف فقد

هذا المعنى۔ (ص ۲۴۸ ج ۲)

اموال باطنہ کو سفر میں لے گیا تو اموال ظاہرہ میں شامل ہو گئے اور اگر شہر سے نہیں لکائے  
تو بدستور یہ اموال باطنہ رہیں گے۔

علامہ حضکفی در مختار میں لکھتے ہیں کہ عاشر اموال باطنہ سے بھی زکاة وصول کرے گا جب کہ  
مالک انہیں شہر سے باہر نکال لائے کیونکہ اب یہ اموال ظاہرہ میں شامل ہو گئے ہیں .....

وَالْأَمْوَالُ الْبَاطِنَةُ بَعْدَ اخْرَاجِهَا مِنَ الْبَلْدِ لَا نَهَا بِالْأَخْرَاجِ التَّحْقِتُ بِالْأَمْوَالِ

انظاہرۃ فکان الاخذ فیہا للدّام (باب العاشر)

اسی سند کی تعلیل میں علامہ شاہ میں لکھتے ہیں۔ لا ذہا بعد الْخَرَاجِ الْمُتَحَقَّق

بِالْأَمْوَالِ الظَّاهِرَةِ الْمُخْ

علامہ موصوف نے قاضی خاں کی شرح جامع صغير سے نقل کیا ہے۔

"وَإِنَّمَا تَبَثَّتَ وَلَا يَدْعُوكُمُ الْمُطَالَبَةَ لِلأَمْامِ بَعْدَ الْخَرَاجِ إِلَى الْمَفَازَةِ (شامی ج ۲ ص ۵۳)"

"أَخْرَجَهُ مِنَ الْعُمَرَانَ" "أَخْرَجَهُ مِنَ الْبَلْدَ" "سَافَرَ بِهِ" "مَا يَرِبُّهُ عَلَى الْعَاشَرِ" "أَخْرَجَهُ إِلَى الْمَفَازَةِ" - یہ الفاظ اپنے مفہوم میں واضح ہیں کسی تاویل کی ان میں گنجائش نہیں، ان عبارات سے قطعی طور پر یہ معلوم ہو گیا کہ مال باطن شہر میں ہوتے ہوئے مال باطن ہی رہتا ہے ہاں اموال باطنہ کو لیں کہ جب سفر کیا جائے گا تب یہ اموال ظاہر میں شامل ہو جائیں گے کیونکہ اب یہ ظاہر بالبلد میں آگئے ہیں اور اس شمول والتحقیق کی علت ان اموال کو لیکر سفر کرنا ہے پورے ذخیرہ کتب میں ایک جزو یہ بھی اس کے خلاف موجود نہیں، جزویات دلصیریحات بالا کی موجودگی میں ہم نہیں سمجھتے کہ کسی اہل علم کو مذکورہ بالاعلیٰ التحاق میں کوئی شبیہ ہو سکتا ہے۔

## الجبایۃ بالحِمایۃ

واضح رہتے کہ سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ کے لئے صرف مال ظاہر ہونا کافی نہیں بلکہ اس کے ساتھ ساتھ اس مال کا حکومت کے زیر خاکست آنا بھی ضروری ہے کیونکہ اموال ظاہرہ بیرونی شہر اور جنگلات میں ہوتے ہیں۔

جنگلات اور دور دراز کے راستوں پر چوروں سے تحفظ مہیا کرنا صرف حکومت ہی کا کام ہے ایسا تحفظ صرف حکومت مہیا کر سکتی ہے اس لئے ان اموال میں وصولی زکوٰۃ کا حق حکومت کو دیا گیا گویا کہ یہ وصولی کا حق اس خاکست خاصہ کا معادنہ ہے تاکہ حکومت زکوٰۃ کا ایک حصہ اپنے اس خاکستی انتظامات کے سلسلہ میں خرچ کر سکے اور اموال باطنہ شہر میں ہونے کی وجہ سے اس تحفظ خاص کے محتاج نہیں اس لئے عام حالات میں اموال باطنہ کی وصولی زکوٰۃ میں دست امدادی کا حق حکومت کو حاصل نہیں، یہ وجہ فرق اور

”الجایة بالحایة“ کے ضابطے کی تصریح بھی حضرت ائمہ کے کلام میں بطريقِ تواتر منقول ہے بعض عبارات بطورِ نمونہ ذکر کی جاتی ہیں۔

(۱) :- اموال ظاہرہ سے وصولی زکوٰۃ کے سلسلے میں هدایات دیتے ہوتے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے

فرمایا : ان شَكْنَتْ لَا تَخِيمُ فَلَا تَجِبُهُمْ ، اہد (عایہ)

(۲ تا ۶) :- لَانِ الْجَبَائِيَّةَ بِالْحَمَاءِيَّةِ اَهْرَ (در مختار) بحر الرائق ص ۲۹۹ ح ۲، شامی ص ۶۷ ح ۲  
 Hedāiyah ح ۱۵۱ ، فتح القدیر (بالمعنی ص ۱۱) بحر الرائق ص ۲۳۷ ح ۲ -

(۷) :- مبسوطِ سرخی من ۱ میں ہے ثبوت حق الاحذ باعتبار الحاجة الى الحماية

(۸) :- ثبت حق الاحذ بالحایة (شامی ص ۵۶ ح ۲)

(۹) :- وشَرْطُ وِلَايَةِ الْأَخْذِ وَجُودِ الْحَمَاءِيَّةِ مِنَ الْأَعْمَامِ (بدائع)

(۱۰) :- اَنْمَاتَ ثَبِيتَ حَقَ الْأَخْذِ لِلْعَاشِرِ لِحَاجَتِهِ إِلَى الْحَمَاءِيَّةِ اَهْرَ (عنابة)

علامہ شامی اس ضابطہ (الجایة بالحایة) کی تشریح میں لکھتے ہیں۔ اے اجایة الامام

هذا الما خود بسب حمايته ح ۵۲ ح ۲

## حضورِ مالک

سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ کے لئے ایک مزید شرط یہ بھی ہے کہ مالک کی موجودگی میں زکوٰۃ دصول کی جاتے مالک کی غیر حاضری میں زکوٰۃ دصول نہیں کی جاسکتی۔ چنانچہ عاشر مالی مفتاز مال و دلیعت اور مال بضاعت کی زکوٰۃ دصول نہیں کر سکتا۔ کیونکہ ان اموال کا مالک حاضر نہیں ہوتا۔ کذافی البدائع، سابقہ بحث کی روشنی میں جب ہم بنیک اکاؤنٹس کی حیثیت اور ان سے وصولی زکوٰۃ کے مسئلہ پر غور کرتے ہیں تو امورِ ذیل واضح طور پر سامنے آتے ہیں۔

(۱) :- کہ اصولی طور پر بنیک اکاؤنٹس اموال باطنہ ہیں کیونکہ یہ ان درون شہر (بلجن بلڈ) میں موجود ہیں۔

(۲) :- چونکہ انہیں لسیکر سفر ہیں کیا گیا لہذا (علتِ التحاق کے مختلف ہونے کی وجہ سے) انہیں اموال ظاہرہ میں شامل کرنا ممکن نہیں۔

(۳) :- اور پھر یہ اموال حکومت کی اس خاص حفاظت کے تحت بھی داخل نہیں ہوتے جو تجارتی اموال کو دورانِ سفر جنگلات دیگرہ میں حاصل ہوتی ہے۔ بنیک لوگوں سے قرض لسیکر پانے

مال کی حفاظت کر رہا ہے زید و بکر کے مال کی نہیں۔

(۲) برزکوٰۃ کی سرکاری کٹوٰۃ کے وقت مالک پاس موجود نہیں ہوتا۔ اپس مندرجہ بالا حقالق اور شرائط کی روشنی میں یہ امر واضح ہے کہ بنیک اکاؤنٹس سے حکومت کو مال ظاہر ہونے کی بناء پر زکوٰۃ وصول کرنے کے اختیارات حاصل نہیں۔ اور بدون توکیل بنیک کی طرف سے کافی ٹگی زکوٰۃ شرعاً ادا نہ ہوگی۔

## بُخْجِي مقامات کی تفییش

اول الذکر تصریحات فقہاء رحمہم اللہ کی روشنی میں یہ امر بلاشبہ ثابت ہے کہ کسی مال باطن کے مال ظاہر بننے کے لئے علت "اخراج من المصر" ہے لیکن بعض حضرات کا یہ خیال ہے کہ کسی مال کے اموال ظاہرہ میں شمار ہونے کے لئے دُو بُنیادی امور ضروری ہیں ایک یہ کہ وہ ایسے بُخْجِي مقامات پر رکھے ہوئے نہ ہوں جہاں سے ان کا حساب کرنے کے لئے بُخْجِي مقامات کی تفییش کرنی پڑے۔ اور دوسرے یہ کہ وہ حکومت کے زیر حفاظت آجائیں۔ اگر اس معیار پر موجودہ بنیک اکاؤنٹس کا جائزہ لیے جاتے تو ان میں بے دونوں باتیں پانی جاتی ہیں۔ مالکان نے اپنے اموال کو اپنی حرز سے نکال کر خود حکومت پر ظاہر کر دیا ہے، دوسرے یہ کہ حکومت کے زیر حفاظت ہی نہیں بلکہ زیر ضمانت آچکے ہیں (البلاغ رمضان ۱۴۰۷ھ جو)۔

لیکن ان حضرات کا یہ خیال صحیح نہیں اس میں متعدد خامیاں موجود ہیں۔

(۱) اس میں اموال ظاہرہ اور باطنہ کی حقیقت لغوی سے ذہول ہوا ہے۔ اموال ظاہرہ کی فہمی اصطلاح کو اُردو کے لفظ ظاہر سے مآخذ سمجھ لیا گیا جیسا کہ "خود حکومت پر ظاہر کر دیا" کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے حالانکہ یہ بُنیادی غلط فہمی ہے جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے۔

(۲) اسی غلط فہمی کی بُنیاد پر مال ظاہر و باطن کی حقیقت اور تعریف میں تبدیلی کر دی گئی جس کا حاصل گویا یہ ہے کہ مال باطن وہ ہے جس کا حساب کرنے سے لئے بُخْجِي مقامات کی تفییش کرنی پڑتے اور مال ظاہر وہ ہوگا جس کا حساب کرنے کے لئے بُخْجِي مقامات کی تفییش کی حاجت نہ ہو (وہ اموال ایسے ہوں جن سے زکوٰۃ کی وصولی کے لئے بُخْجِي مقامات کی تفییش کی ضرورت نہ ہو) (البلاغ رمضان المبارک ۱۴۰۷ھ) گویا کہ مدارِ حکم محاج تفییش ہونے نہ ہونے پر ہے حالانکہ ظہورِ مال کا مدار ظاہر ملبد میں موجود ہونے پر ہے۔ محاج تفییش ہونا

یا نہ ہونا ہیں۔ ڈک کے اندر کسی بوری میں سونا رکھا ہے اس کے ہر طرف گنڈم ہے۔ یہ سونا  
محاجِ تفیش ہے مگر اس کے باوجود یہ سارے ڈک کا مال اموال ظاہرہ میں شامل ہے۔

(۲) : دو اور دوچار کی طرح یہ امر واضح ہے کہ حضرات فقہاء کسی مال کے مال ظاہر میں تبدیل  
ہونے کے سلسلہ میں خروج یا اخراج کی جب بات کرتے ہیں تو یقیناً اس سے ان کی  
مراد مال کو شہر سے باہر لیجانا ہوتا ہے۔ گھر یادگان سے باہر لے آنا ہیں ہوتا جیسا کہ  
تصریحات فقہاء، اخر جہ من العمران، اخر جہ من البلد، سافریہ،  
آخر جہ الى المفازة، ما يمر به على العاشر سے قطعی طور پر یہ امر ثابت ہے  
البلاغ کا یہ تسامح ہے کہ من العمران اور من البلد وغیرہ کو کاٹ کر پھینک دیا  
گیا ہے اور صرف اخراج، کوئے لمیا۔ چنانچہ لکھا ہے کہ مالکان نے ان اموال کو اپنی حرز  
سے نکال کر خود حکومت پر ظاہر کر دیا۔ (البلاغ ص ۱۷ رمضان سنہ ۱۴۰۷ھ) حرز سے نکلنے  
کی بات حضرات فقہاء نے قطعاً نہیں کی نہ اسے ظہورِ مال کی علت قرار دیا ہے یہ بے دلیل ہے  
فقہاء نے صرف شہر سے نکالنے کی بات کی ہے کہ اس سے مال ظاہر بننے کا صرف گھر سے  
نکالنے کو اگر کسی نے ظہورِ مال کی علت قرار دیا ہو تو اسکی نشاندہی کی جائے۔ ورنہ تصریحات  
فقہاء کرام کے مقابلہ میں محض اپنا خیال پیش کرنا بے سود ہے۔

(۳) : جیسے "اخراج من المصر" میں قطع و بُرید واقع ہوا ہے۔ اسی طرح اموال کے حکومت  
کے زیر حفاظت آنے کے سلسلہ میں بھی بے جا تصرف کیا گیا ہے (الف) فقہاء کی مزاد  
یہ بھی کہ یہ اموال باطنہ بجالت سفر حکومت کے اس خصوصی تحفظ میں داخل ہو جائیں جو،  
تحفظ صرف حکومت ہتھیا کر سکتی ہے یعنی امن طریق دیگر عبارات کے علاوہ امام قاضی خان  
کی ایک تصریح ملاحظہ ہو : انا تثبت ولایۃ المطابقة للامام بعد الاجراج

الى المفازة (شامیۃ طبع مصر ص ۲۵)

علامہ ابن نجیم لکھتے ہیں کہ لا شک ان السوام تحتاج الى الحماية بخلاف  
ا لا موال الباطنة اذا لم يخرجها المالك في المصر لفقد هذا المعنى۔  
(بحر صبح ۲۲۸)۔ ان عبارات سے صراحت سے یہ بات واضح کر دی گئی ہے کہ زیر بحث  
حمایت سے مزاد حکومت کی طرف سے وہ حفاظت ہے جو بندگیات میں ہوتی ہے۔

ان درون شہر والی حفاظت مراد نہیں۔ اس لئے تصریح کردی گئی کہ اموال باطنہ کو جب تک مالک نے شہر سے باہر نہ لکالا ہو۔ اس نوعیت کی حفاظت سے انہیں حکومت کے زیر تحفظ قرار نہیں دیا جاسکتا۔ مگر اسبلاغ میں حضرات فقہاء کرام کی ان متفقہ تصریحات سے اعراض کیا گیا اور شہر کے اندر ہی موجود اموال کو حکومت کے اس تحفظ کے ماخت ہونے کا دعویٰ کیا گیا۔ حضرات فقہاء کرام کے خواب و خیال میں بھی یہ معنی نہیں ہوگا۔ اسبلاغ رمضان المبارک ۱۴۰۷ھ میں یہ الفاظ استعمال کئے گئے ہیں "کروہ اموال فی الجملۃ حکومت کی حفاظت میں آگئے ہیں"؛ واضح ہے کہ یہ فی الجملۃ حفاظت کی شرط لغو ہے، کیونکہ فی الجملۃ تحفظ تو حکومت کی طرف سے تمام اموال کو حاصل ہوتا ہے تو اس شرط کے ذکر کرنے کا کیا فائدہ؟

## "زیر حفاظت" زیر ضمانت

(۵)۔ بنیکی اموال کے متعلق اسبلاغ نے لکھا، کہ یہ اموال حکومت کے زیر حفاظت ہی نہیں بلکہ زیر ضمانت آچکے ہیں۔ بحث بالا میں زیر حفاظت آنے کی تحقیق کی جا چکی ہے کہ اندرون شہر موجود اموال زیر بحث حفاظت کے تحت داخل نہیں ہوتے۔ پس بنیکی اموال کو زیر حفاظت کہنا بنا، الفاسد علی الفاسد ہے۔

(ب)۔ حکومت کو وصولی زکوٰۃ کے جو اختیارات حاصل ہوتے ہیں وہ زیر حفاظت آنے پر ہی موقوف ہیں۔ اس کے لئے زیر ضمانت آنا کافی نہیں۔ کیونکہ زیر ضمانت آنے سے مالکان کے اموال کی حفاظت کا معنی مفقود ہو جاتا ہے کیونکہ مالک نے جب اپنا مال بطور قرض بنیک کو دیا تو اب یہ مال مقرض کا ہوگا سابقہ مالک کا نہیں، یا اگر گم یا چوری ہو جائے تو یہ نقصان مقرض کا ہوگا سابقہ مالک کا نہیں۔ تو ایسی صورت میں مقرض اپنے الیکی حفاظت کر رہا ہے نہ کہ سابقہ مالک کے مال کی۔ لہذا مقرض اس حفاظت کے سبب سابقہ مالک سے کسی اُجرت کی دستی کا استحقاق نہیں رکھتا۔ حالانکہ اموال ظاہرہ میں حکومت کو وصولی زکوٰۃ کے اختیارات اسی حفاظت کے سبب حاصل ہوتے ہیں۔ علامہ شامی "ضابطہ الجمایۃ بالحمایۃ" کی تصریح میں لکھتے ہیں۔ جمایۃ الامام

هذا الماخوذ بسبب حمايته (شامیہ ص ۲۵۲) — الغرض حکومت کے استحقاق وصولی زکوٰۃ کے لئے مال ظاہر کا زیر حفاظت آنا ضروری ہے۔ زیر حفاظت آناموثر نہیں بلکہ لغو ہے۔ مستیر یا مقرض کا اصل مالک سے معادضہ استعمال طلب کرنا احتمانہ تصور ہے کہ میں اس مال کو استعمال کرتا رہا ہوں اس لئے مجھے اس کا معادضہ ادا کر دا اسی طرح کسی مال کے حکومت کے ضمانت میں داخل ہو جانے سے جسے وہ استعمال کر رہی ہے) وصولی زکوٰۃ کا استحقاق حکومت کو حاصل نہ ہو گا۔

الحاصل کسی (ا) باطن کے اموال ظاہرہ میں شامل ہونے کا مدار اس کے بطن بلد (اندر و شہر) سے ظاہر بلد میں آجائے پہ ہے۔ (جیسا کہ تفصیلاً لکھا جا چکا) بلا تفییش معلوم ہونے یا نہ ہونے پر نہیں۔ مال ظاہر اور باطن کی ایسی تعریف نہ صرف یہ کہ بلکہ خلاف دلیل ہونے کے علاوہ مشاهدات اور بداعہت کے بھی خلاف ہے۔ بازار کھل جانے کے بعد ہر دو کاذار اپنے مال کی نمائش و اظہار کی حتی الوع کوشش کرتا ہے تاکہ گاہکوں کو اپنے مال کی طرف کھینچ سکے۔ حتیٰ کہ دوکان کے باہر بھی مال لکھا دیا جاتا ہے لائٹ وغیرہ سے زیادہ روشنی کی جاتی ہے۔ فٹ پاٹھوں اور ریڑھیوں پر رکھ کر مال فروخت کیا جاتا ہے۔ منڈیوں اور کارخانوں میں کوڑوں کے اموال کھلے بندوں پڑے رہتے ہیں یا سب اموال کا علم بلا تفییش حاصل ہوتا ہے مگر یہ سب اموال بالاجماع اموال باطنہ میں اموال ظاہرہ نہیں۔ حالانکہ البلاع کی تعریف کے مطابق یہ سب، اموال ظاہرہ ہونے چاہیں۔

(۲) تمام کتب فقہ میں یہ سنتہ لکھا ہے کہ تاجر نے اگر عاشر کو بت لادیا کہ میرے گھر میں آنامال رکھا ہوا ہے جس پر زکوٰۃ واجب ہے تو بھی عاشر اس مال کی زکوٰۃ وصول نہیں کر سکتا۔ یا سے جزئیات سے ظاہر ہے کہ گھر میں رکھا ہوا مال اقرار کے ذریعہ بلا تفییش معلوم ہو گیا مگر اس کے باوجود مال ظاہر نہیں بنتا حکومت اس سے زکوٰۃ وصول نہیں کر سکتی حالانکہ البلاع کے مطابق بذریعہ اقرار یہ مال ظاہر بن چکا ہے۔ فی الجملہ حفاظت تو حاصل ہی ہے۔ جزئیات بالا میں بلا تفییش معلوم ہو جانے کے باوجود یہ اموال مال ظاہرہ میں شامل نہیں ہو سکے۔ اور آئندہ صورت اس کے بر عکس ہے کہ خروج من المصر پایا گیا مگر عاشر کو اس کا علم نہ ہو سکا تو بھی یہ مال ظاہر بن گیا معلوم ہوا کہ مال ظاہر بننے کا مدار بلا تفییش

معلوم ہونے پر نہیں، (حوالہ آگے آ رہا ہے) دونوں قسم کی جزئیات سے ظاہر ہے کہ البلاغ سے مستفاد اموال ظاہرہ کی تعریف جامعیت اور مانعیت دونوں سے عاری ہونے کے علاوہ اجماع فقہاء کے بھی خلاف ہے۔

اگر کہا جائے کہ مال کا اس حیثیت سے ہونا کافی ہے کہ بلا تقیش اس کا علم ہو سکے بالفعل معلوم ہو جانا مال ظاہر بننے کے لئے ضروری نہیں لہذا آخری جزئیہ البلاغ کے خلاف نہیں — جواب یہ ہے کہ اگر ایسا معلوم ہو سکنا کافی ہے تو بالفعل ایسا علم حاصل ہو جانا تو مال ظاہر بننے کے لئے بطریقِ اولیٰ کافی ہو گا۔ پس بازار میں منظر عام بہ کھلے بندوں رکھے ہوئے اموال بلا شُبہ اموال ظاہرہ ہوں گے حالانکہ بالاتفاق فقہاء یہ اموال باطنہ ہیں معلوم ہوا کہ ایسا علم بالفعل ہو یا بالقوۃ دونوں صورتوں میں یہ مدار نہیں ہے وگرنہ کیسے ممکن ہے کہ ایسا علم بالقوۃ تو موثر بنے اور بالفعل موثر نہ ہو۔

ایک صاحب نے شبہ پیش کیا کہ مرور علی العاشر سے اگر مال باطن مال ظاہر میں شامل ہو جاتا ہے تو عاشر اگر شہر میں کسی مال کے پاس آجائے تو یہ مال ظاہر کیوں نہیں بنتا؟ جواب یہ ہے کہ وجود عاشر فی نفسہ کوئی ایسا آلم نہیں ہے کہ اس کے سلسلے میں اگر مال باطن مال ظاہر میں تبدیل ہو جاتا ہو بلکہ اس تبدیلی کی علت "خروج عن المصر" ہے اس لئے مرور علی العاشر سے تبدیلی ظاہر ہو گی۔ نہ کہ عاشر کے "دخول مصر" سے نیز یہ شبہ اس خیال پر مبنی ہے کہ کسی مال کا بلا تقیش معلوم ہو جانا ظہور مال کے لئے کافی ہے اور اس خیال کی مفصل تردید پہلے کیجا چکی ہے۔

اور یہ شبہ بھی بے بنیاد ہے کہ ظہور مال کی اصل علت علم عاشر ہے عموماً "خروج عن المصر" سے چونکہ یہ حکم متحقق ہو جاتا ہے اس لئے فقہاء نے اخراج کا ذکر کیا ہے علم عاشر کی تصریح نہیں کی اس شبہ کی تردید بھی آئندہ جزئیہ سے ظاہر ہے جس میں تصریح ہے کہ اگر کوئی تاجر مال سیکر سفر کرے اور عاشر کو اس کا علم نہ ہو تو بھی یہ مال ظاہر بن جاتا ہے۔ اگر اصل علت علم عاشر ہوتا تو ایسی صورت میں یہ مال تجارت مال ظاہر نہیں بننا چلے یتے تھا۔

---

۱۱ وَمَنْ مَرَّ عَلَى الْعَاشِرِ بِمَا تَأْتِيَهُ دَرْهَمٌ وَآخْبَرَهُ أَنَّ لَهُ مَا تَأْتِيَهُ أَخْرَىٰ فِ

منزلہ قرحال علیہ الحول لم یز کالی معاہ لقلتها و ماف بیته

لوا خبر بہا العاشر فلا ياخذ منها (بخاری)

(۲) و لا يؤخذ من مال ف بيته مطلقاً (درختار)

جزئیات بالا سے یہ حقیقت ظاہر ہے کہ گھروں میں رکھے ہوتے مال کا بلا تفییش بذریعہ اقرار معلوم ہونا اسے مال ظاہر میں تبدیل نہیں کرتا۔ اس امر سے البلاع کے خیال کی چونکہ واضح طور پر نفی ہوتی ہے اس لئے ان جزویات کا جواب دینے کی کوشش کی گئی ہے اس سلسلہ میں ایک بات یہ کہی گئی ہے کہ یہ جزوی واقعہ ہے حالانکہ یہ جزوی واقعہ نہیں بلکہ اسلامی قانون کی ایک دفعہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ جزوی واقعہ اور فقہی جزویہ میں زمین آسمان کا فرق ہے اگر ایسی فقہی تصریحات کو جزوی واقعات قرار دیکر مُسترد کر دیا جائے تو اسلامی قانون کے پھاس نی صد حصہ سے دستبردار ہونا پڑے گا۔

نائب البلاع نے اسے استثنائی واقعہ قرار دیا ہے حالانکہ یہ بھی درست نہیں کیونکہ استثنائی واقعہ وہ ہوتا ہے جو عمومی ضابطہ کے نلاف ہو اور یہ فقہی جزویہ وصولی زکوٰۃ کے <sup>۱</sup> غیر مُضابطہ الجایة بالحماية کے تحت ممن و عن داخل ہے۔ چنانچہ جزویہ بالا میں اسکی تصریح موجود ہے کہ گھر میں رکھے ہوتے مال کو مال ظاہر میں اس لئے شمار نہیں کیا گیا کیونکہ وہ تحت الحماية داخل نہیں ہوا۔ اس تصریح کے باوجود اسے استثنائی واقعہ قرار دینا محض دعویٰ بلا دلیل اور قابل تعجب ہے۔ امام سرخی رحمۃ اللہ علیہ اس مسئلہ کی تفصیل میں لکھتے ہیں۔ لان حق الاخذ اما یثبت باعتبار المال الممروء به علیہ الحاجۃ

الى الحماية وهذا غير موجود ف بيته وما مر به عليه لم يبلغ اه (مبسوط سرخی ص ۱۹۹)۔ البلاع نے اسلامی قانون کی اس دفعہ کا تیرا جواب یہ دیا ہے کہ گھروں رکھے ہوتے مال کی زکوٰۃ کی وصولی کا حق عاشر کو نہیں لیکن امام کو یہ حق حاصل ہے پہلے دونوں جوابوں کی طرح البلاع کا یہ دعویٰ بھی بلا دلیل ہے۔ حضرت فہیما رکی کوئی تصریح ان جوابات کی تائید میں پیش نہیں کی گئی اور ظاہر ہے کہ محض خیال کسی قانون کا جواب نہیں بن سکتا۔

مزید گذارش ہے کہ یہ جواب بھی زکوٰۃ کی سرکاری وصولی کے بنیادی ضابطہ و اصول الجباۃ بالحمایۃ سے ذہول بلکہ اسکی مخالفت پر مبنی ہے کیونکہ جب یہ مال امام کے زیر حفاظت ہی نہیں آتا تو امام کا استحقاقِ وصولی اس مال کے ساتھ متعلق ہی نہیں ہوا۔ پس نہ امام اس سے خود زکوٰۃ وصول کر سکتا ہے اور نہ ہی اسکی نیابت میں عاشر وصول کر سکتا ہے اور فی نفسہ یہ امرست ب بعد ہے کہ ایک مال ظاہر میں امام کو وصولی زکوٰۃ کا حق ہوا اور عاشر کو یہ حق حاصل نہ ہو علاوہ ازین یہ ہے کہ حضرات فقہاء نے تصریح کی ہے کہ امام کو بھی مطالبة زکوٰۃ کا استحقاق صرف کسی مال کو شہر سے باہر لے جانے کے بعد ہی حاصل ہوتا ہے۔ گھر میں رکھے ہوئے مال کے ساتھ امام کا یہ حق متعلق نہیں ہوتا۔ علامہ شامی نے قاضی خاں سے نقل کیا ہے۔

### وف شرح الجامع الصغير لقاضی خاں و اثبات ولایۃ المطالبة

للامام بعد الخراج الحامفازة (ص ۲۵)

اما لفظ حصر اور "لفظ امام" البلاغ کے دعویٰ کی تردید میں صریح ہیں۔

(ب) فتح القدر میں ہے۔ و ببحد خروجہ انتقالۃ الولایۃ عنہ الامام پوری عبارت پہلے گزر چکی ہے اس عبارت میں مالک سے امام کی طرف دلایت اخیر زکوٰۃ کے منتقل ہونے کو خروج مصروف متعلق کیا گیا ہے۔

(ج) اصول الجباۃ بالحمایۃ کی تشریح میں علامہ شامی لکھتے ہیں۔

جبایۃ الامام هذا الماخوذ بسبب حمایته۔ (ص ۲۵ ج ۲)

اس میں بھی تصریح ہے کہ امام کا استحقاقِ وصولی، اموال کو بیرون شہر تحفظ ہتیا کرنے پر مبنی ہے۔ گھر میں رکھا ہوا مال جب اس تحفظ کے تحت داخل نہیں ہوا۔ تو امام کو اسکی زکوٰۃ وصول کرنے کے اختیارات بھی حاصل نہیں ہوئے۔ اور اسکی نیابت میں پھر عاشر بھی ایسے مال کی زکوٰۃ وصول نہیں کر سکتا۔ الغرض یہ تفرقی بالخل بے بنیاد ہے کہ ایسے مال میں امام کو استحقاقِ وصولی حاصل ہے اور عاشر کو حاصل نہیں۔ ان جزئیات سے ظاہر ہے کہ علم امام یا علم عاشر مال کو ظاہر بنانے کی علت نہیں جبکہ وہ مال گھر میں رکھا ہو۔ لیکن البلاغ کے مطابق یہ مال، مال ظاہر بن گیا ہے۔ مگر تعجب ہے کہ حب تصریحات فقہاء عاشر کو اس سے وصولی زکوٰۃ

کا حق ہے نہ امام کو ؟ کبھی خلافِ ضابطہ بات ہے۔

**حکومت کے علم میں آنا :** من المسر پایا گیا سیکن حکومت کو اس مال کا علم نہیں ہو سکتا تو یہ مال ظاہر بن گیا ہے۔ اگر بعد میں حکومت کو علم پوچھا تو وہ اسکی زکوٰۃ وصول کر سکتی ہے عالمگیری میں ہے : ولو مرحربی العاشر و لم یعلم به العاشر حتى خرج و دخل دارالحرب ثم خرج ام یعشر لاما مضى کذا فی التبیین ولو ملأ ام او الذی علی العاشر و لم یعلم بهما ثُمَّ علم فِي الْحَوْلِ الثَّانِي ياخذ منهما کذا فی محيط السرخسی والسراج الوهاج۔ (ہندیہ ص ۹۲)

معلوم ہوا کہ مال ظاہر بنے کی علت اخراج من المسر ہے۔ علم امام یا علم عاشر کا ہونا یا نہ ہونا فیما یا اثباتاً اسکی علت نہیں۔ جیسا کہ جزئیات بالا اس بارے میں صریح ہیں۔ اول الذکر جزئیہ (ومن مر علی عاشر بائتہ درهم الخ) کے جواب میں البلاغ نے اکت بات بھی کہی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ تاجر کے تبلانے سے گھر میں رکھا ہوا مال، مال ظاہر توبن گیا سیکن عاشر کو لگا بندھا اصول بتا دیا گیا ہے کہ جو کوئی شخص تمہارے پاس مال لیکر گزرے صرف اس سے زکوٰۃ وصول کر سکتے ہو۔ گھروں یا دوکانوں پر جو مال ہے اس سے تعزیز نہ کرد۔ (البلاغ ص ۲۲ رمضان ۱۴۱۷ھ)۔ اس لگہ بندھے اصول کا البلاغ نے کوئی حوالہ نہیں دیا۔ اور شرعاً ضابطے کے لحاظ سے بھی یہ "أصول" علی الاطلاق درست نہیں کیونکہ اگر کوئی مال ظاہر مثلاً سامنہ گھر میں موجود ہو اور عاشر کو اس کا علم ہو جائے تو عاشر اسکی بھی زکوٰۃ وصول کر سکتا ہے جیسا کہ جزئیہ ذیل سے ظاہر ہے۔ ولو مربعاً شی سائیہ دون النصاب وفي بیته ما یکمله نضباً اخذ منه الواجب لآن الكل داخل تحت الحمایة کذا فی السراج الوهاب (عالمگیری ص ۹۲)۔ معلوم ہوا کہ وصولی عاشر کے لئے ضابطہ ہے کہ مال ظاہر سے زکوٰۃ وصول کرے۔ خواہ یہ مال عاشر کے پاس سے لیکر کوئی شخص گزرے یا اس شخص کے گھر میں یہ مال ظاہر موجود ہو۔ عاشر دونوں قسم کے مال ظاہر سے زکوٰۃ وصول کرے گا۔ پس البلاغ کا بیان کردہ "أصول" درست نہیں۔ شبہ نہ کیا جائے کہ مال باطن کے مال ظاہر بنے کی علت جب "اخراج من المسر" ہے (جیسا کہ تفصیل سے

اس پر بحث گزارچکی ہے) تو یہ سامنہ گھر میں اور شہر میں ہوتے ہوئے مال ظاہر میں کیسے شمار ہو گئے۔ جواب یہ ہے کہ یہ علت مال باطن کے مال ظاہر بننے کے لئے ہے۔ اور سامنہ تو پہلے ہی سے مال ظاہر ہیں۔ کیونکہ انہیں چرانے کے لئے یقیناً شہر سے باہر لا جاتا ہے۔ اس لئے کہ ان کا گزارا ہی جنگل میں چرانے پر ہے۔ پس سامنہ کے بارے میں خروج من المصر اور تحت الحمایۃ داخل ہونا دونوں امر پائے گئے۔ اس لئے سامنہ مال ظاہر ہی ہیں باطن نہیں ہاں سونا چاندی مال تجارت اندر ون شہر ہوتے ہوئے مال باطن ہیں۔ ان کے مال ظاہر بننے کے لئے یہ شرط ہے کہ انہیں لسیکر سفر کیا جائے۔ اسی بُنیاد پر یہ فرق کیا گیا ہے کہ گھر میں کھے ہوئے دراہم کو شامل کر کے عامل کے پاس نصاب مکمل نہیں کیا گیا۔ اور سامنہ کو لسیکر گز زیواع کا نصاب گھر میں موجود سامنہ سے پُورا کیا جاتے گا اور مجموعے سے زکوٰۃ و صول کی جائیگی۔ مزید یہ نکتہ بھی قابل غور ہے کہ اگر کسی تاجر نے اپنے مال کی زکوٰۃ شہر میں ادا کر دی، اور پھر اس مال کو لسیکر سفر کیا۔ تو عاشر اس مال کی زکوٰۃ دوبارہ وصول نہیں کر سکتا۔ کیونکہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ مالک خود ادا کرنے کا مجاز ہے پس یہ ادائیگی زکوٰۃ معتبر تسلیم کی جائے گی اور اگر تاجر نے اموال تجارت کی زکوٰۃ انہیں شہر سے باہر لانے اور سفر کرنے کے بعد ادا کی ہے تو یہ ادائیگی شرعاً معتبر نہیں۔ عاشر دوبارہ ان اموال کی زکوٰۃ و صول کر سکتا ہے۔ درجتار شامیہ، ہدایہ، فتح القدر، کفایہ وغیرہ تمام کتب میں یہ سلسلہ مذکور ہے۔

اس سے بھی ظاہر ہے کہ مال ظاہر بننے کا مدار اخراج من المصر پر ہے۔ علم عاشر پر نہیں۔ کیونکہ اگر مال ظاہر ہونے کا مدار علم عاشر پر ہوتا۔ تو بوقت مرد علی العاشر یہ دونوں اموال معلوم ہیں اور اس سے قبل دونوں غیر معلوم تھے۔ پس یا تو دونوں صورتوں میں سابق ادائیگی معتبر ہونی چاہئے تھی یا دونوں صورتوں میں غیر معتبر۔ ایک میں معتبر اور دوسرے میں غیر معتبر، یہ تب ہی ہو سکتا ہے جبکہ مال ظاہر بننے کا مدار مال کے شہر سے باہر لانے پر رکھا جائے کیونکہ شہر میں ہوتے ہوئے یہ مال باطن تھا تو مالک کی ادائیگی درست ہے اور شہر سے باہر لا جاتا تو مال ظاہر بن گیا اب مال کی ادائیگی زکوٰۃ غیر معتبر قرار پائی۔

حاصل بطن بلد (اندر ون شہر) میں موجود نقدی دا اموال تجارت اموال باطنہ ہیں۔ اور انہیں لسیکر سفر کیا جائے تو یہ اموال ظاہر میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔ اور زروع و شمار

اور ساتھ یہ اموال چونکہ بیرون شہر (ظاہر السبلہ میں) پائے جاتے ہیں اس لئے یہ اموال اصولی طور پر اموال ظاہرہ ہیں۔ سابقہ مفصل ابجات کی روشنی میں یہ حقیقت بالل دا صحن ہے کہ بنیک اموال، اموال باطنہ ہیں۔ انہیں بنیک میں ہوتے ہوئے قطعاً مال ظاہر قرار نہیں دیا جاسکتا ہے اور نہ ہی حضرات فقہاء کی ذکر کردہ مستفہ تصریحات کو کسی اجتہاد سے تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ اس امر میں تو کسی اختلاف کی گنجائش نہیں کہ دلائل شرعیہ کے علاوہ ملکی و بین الاقوامی بنیکنگ نظام کے ضوابط کے تحت بنیک اموال کو مخفی رکھنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ایک شخص کے اموال کو دوسرے پر ظاہر نہیں کیا جاتا۔ بلکہ بعض مالک میں تو حکومت بھی کسی کھاتہ دار کا بنیک بلیں معلوم کرنے کی مجاز نہیں۔ اور اصولی طور پر بنیک اموال کو زیادہ سے زیادہ محفوظ پڑیوں اور تالوں میں بند کر کے رکھا جاتا ہے ایسے مخفی مقفل کروں آہنی اماریوں مصبوط بخواریوں میں بند اموال کو مال ظاہر قرار دینا مشاہدہ، بدراحت اور مشریعیت کے یکسر خلاف ہے۔

یہی وجہ ہے کہ مجلس تحقیق مسائل حاضرہ کراچی نے اپنے ایک اجلاس منعقدہ جمادی الاولی ۱۴۴۹ھ میں "زکوٰۃ و عشر آرڈیننس" میں ذکر کردہ اموال ظاہرہ اور اموال باطنہ کی تعریف کو ائمہ اربعہ کی متفق علیہ تعریف کے خلاف بلکہ اسکو مسخ قرار دیا تھا۔ کیونکہ اس آرڈیننس میں بنیکی اموال کو اموال نامہ میں شمار کیا گیا تھا۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو "بینات" کراچی بابت ماہ جمادی الثانیہ ۱۴۴۹ھ جو)

## البلاغ کے دلائل کا جواب

اب ہم "البلاغ" کے پیش کردہ دلائل پر مختصر گزار شات پیش کریں گے۔ اموال ظاہرہ کی اپنی بیان کردہ تعریف کے سلسلہ میں البلاغ میں ہنایت اہم دو عبارتیں پیش کی گئی ہیں۔

(۱) :- فلما و لى عثمان و ظهر تغیر الناس كرہ ان يفتح السعاۃ على الناس

"مستور اموالهم فتووض الدفع الى الملأ كنيابة عندها هـ (فتح القدير) ص ۱۷۳

(۲) :- لم يبلغنا انه بعث سعاۃ على زکاۃ الاموال كما باعثهم على صدقات

المواثی و التمار فـ ذلك لأن سائر الاموال غير ظاهرة للدّام و انما

تكون محبوبة في الدور والحوانيت والمواضيع الحسين " ولم يكن

جائزٌ للسَّاعَةِ دُخُولُ احْبَارِنَّهُمْ ..... وَلَمَا ظَهَرَتْ هَذِهِ الْأَمْوَالُ

عِنْ التَّصْرِيفِ بِهَا فِي الْبَلْدَانِ إِشْبَهَتِ الْمَوَاسِيَّ فِيْهَا

عِمَالٍ يَأْخُذُونَ مِنْهَا مَا وَجَبَ مِنَ الرِّكْوَةِ۔ (أحكام القرآن للجصاص ص ۱۵۵)

ان تصریحات سے واضح ہے کہ لقد روپیہ اور سامان تجارت اس استدلال: وقت تک اموال باطنہ رہتے ہیں جب تک وہ پوشیدہ بخی مقامات پر مالکان کے زیرِ حفاظت ہوں .... لیکن جب یہی اموال مالکان خود بخی مقامات سے نکال کر باہر لے آئیں اور وہ حکومت کے زیرِ حفاظت آجائیں تو وہ اموال ظاہرہ کے حکم میں آ جاتے ہیں۔  
(البلاغ ن ۱۲ ج ۱۲ ص ۱۲)

جواب : کہنا کہی وجہ سے مخدوش ہے اولاً اس لئے کہ اس امر میں کوئی شبہ ہمیں کہ ابنِ ہبام اور امام جصاص ع رازی کا مقصود ان عبارات سے اموال ظاہرہ و باطنہ کی تعریف کرنا ہمیں بلکہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے اس خاص اعلان کی صرف حکمت اور مصلحت تسلیماً پیش نظر ہے کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ کا حق مالکان کے سُپر کرنے میں انہیں حضرت تفتیش سے بچانا مطلوب تھا (باقي اموال ظاہرہ و باطنہ کی تفضیل اور ان کے علل یا پانے مقام پر مفروغ عن الجھث ہیں)۔ البلاغ کے استدلال میں بُنیادی کمزوری یہ ہے کہ بیان حکمت کو بیان علت سمجھ لیا گیا اور پھر اس سے اولاً اموال باطنہ کی تعریف اخذ کی گئی اور پھر اس کے مقابل سے اموال ظاہرہ کی تعریف کر دی گئی۔ حالانکہ بیان حکمت و مصلحت سے کسی حکم کی تعریف کرنا درست نہیں۔

علت اور حکمت میں فرق : اور کسی حکم کی حکمت فی المجلة ملحوظ ہوتی ہے لیکن مدارِ حکم نہیں ہوتی۔

(۱) : علت میں عموم ہوتا ہے اور سب افراد میں پائی جاتی ہے۔ اس سے حکم کا تخلف جائز نہیں ہوتا مثلاً شرعیت نے بوجہ مشقت مسافر کے لئے قصر و افطار کی اجازت دی ہے کیونکہ سفر میں عموماً مشقت ہوتی ہے لیکن یہ مشقت محض حکمت تنقیف ہے مدارِ حکم اور علت نہیں۔ علتِ خصت سفر ہے لیس اگر کسی سفر میں مشقت نہ ہو تو قصر کی شرعی

سہولت بدستور برقرار ہے گی کیونکہ علت پائی گئی ہے گو حکمت منقی ہے۔ اگر حکمت کو مدارِ حکم قرار دیا جاتے تو بعض اسفارِ شرعیہ میں بھی قصر کی رخصت حاصل نہ ہوگی اگر مشقت پر حکم دائرہ کیا جاتے تو شاید یہ دعویٰ کرنا بھی مستبعد نہیں ہو گا کہ گھر پر ہوتے ہوئے اگر کوئی مشقت کا کام کیا گیا تو بھی قصر کی اجازت ہونی چاہئے کیونکہ علتِ رخصت پائی گئی حالانکہ اس کا کوئی بھی قابل نہیں۔ کچھ ایسی ہی صورت البلاغ کے زیرِ بحث استدلال میں پائی جا رہی ہے کیونکہ حضرات فقہاء کے ہاں یہ امرِ حکم ہے کہ سونا چاندی مال تجارت کے اموال ظاہرہ کے حکم میں آنے کی علت اخراج من المصر ہے لیکن البلاغ نے مضطہ تفییش کو (جو فی الواقع حکمت تھی) علت اور مدارِ حکم سمجھتے ہوئے یہ طے کر لیا کہ شہر میں ہوتے ہوئے بھی اموال بانہ کو اموال ظاہرہ قرار دیا جاسکتا ہے یا ایسے ہی سمجھتے جیسے بغیر سفر گھر پر ہوتے ہوئے بوجمشقت قصر نماز کی اجازت دیدی جاتے۔

احتیاج تفییش حکمت کے علت نہیں : زکوٰۃ سے ستشنی رکھنے کی حکمت ہے علت نہیں۔ اگر اسے علت قرار دیا جاتے تو بازار کھل جانے کے بعد ہر دو کانڈا اموال کو ایسے منظر عام پر لانے کی کوشش کرتا ہے جو کا گوں کے لئے جاذب نظر ہو۔ ان تمام اموال کا بلا باغہ روزانہ ہزاروں لوگ مشاہدہ کرتے ہیں اور بلاشبہ یہ اموال محتاج تفییش نہیں، اگر نحتاج تفییش ہونے کو مال باطن بننے کی علت قرار دیا جاتے تو یہ سب اموال، اموال باطن ہونے سے یقیناً خارج ہو جائیں گے حالانکہ حضرات فقہاء کہ ام نے شہر میں اپنی جگہوں پر رکھے ہوئے اموال کو بالاتفاق مال باطن قرار دیا ہے۔ معلوم ہوا کہ محتاج تفییش ہونا علت نہیں ورنہ معلول اس سے مختلف نہ ہوتا بلکہ حکمت ہے جس سے حکم کا تخلف جائز ہے جیسے سفر میں عدم مشقت کے باوجود رخصتِ قصر برقرار رہی۔ یا گھر پر ہوتے ہوئے مشقت کے کام کے باوجود رخصتِ قصر کی سہولت حاصل نہ ہو سکی۔ یہ نکتہ بھی قابلِ لحاظ رہے بعض برڑی دوکانوں میں گاہوں کے لئے نشستیں کر سیاں دعیہ مہیا ہوتی ہیں۔

پس ہر دوکان میں جانے کو مضرت قرار نہیں دیا جاسکتا۔ صحیح سے لیکر بازار بند ہونے تک اموال تجارت بقصد اٹھا رونماش کھلے بندوں رکھے رہتے ہیں۔ ہاں بازار بند ہوتے

ہی یہ سب اموال دوکانوں میں جھپٹا دیتے جاتے ہیں۔ اب یہ اموال مستور ہو گئے دن میں بالکل ظاہر تھے رات کو بالکل پوشیدہ اور غائب ہو گئے اس سے یہ امر بھی واضح ہو گیا کہ اموال باطنہ کا مستور اور جھپٹا تے ہوئے ہونا یہ بعض حالات (یعنی رات) کے اعتبار سے ہے ہر وقت کے لحاظ سے انہیں پوشیدہ نہیں کہا جاسکتا اموالِ باطنہ کا گھر دل اور دوکانوں میں مستور و مخفی ہونا بعض اموال باطنہ (یعنی سونا، چاندی) کے اعتبار سے ہے کیونکہ انکو گھر دل میں مضبوط تالوں وغیرہ میں بست کر کے رکھا جاتا ہے۔ تمام اموالِ باطنہ کے اعتبار سے نہیں۔ علامہ ابن حمام<sup>ؓ</sup> اور امام جصاص نے اپنی عبارات میں اموالِ باطنہ کے لئے "مستور" وغیرہ کے الفاظ استعمال کئے ہیں ان الفاظ سے انکی مراد قطعاً یہی ہے اور ہر ماں باطن کا ہر حالت میں مستور ہئے کا دعویٰ ان حضرات کی کلام میں ہرگز نہیں اور ان حضرات کی کلام کا یہ مفہوم ہے کہ لقد اور سامان تجارت اس وقت تک اموالِ باطنہ ہئتے ہیں جب تک وہ پوشیدہ بخی مقامات پر ہیں اور جب انہیں بخی مقامات سے نکال یا جاتے تو مالِ ظاہر میں شامل ہو جاتے ہیں۔ "اس وقت تک" "جب تک" یہ دونوں قیدیں ان حضرات کی کلام میں موجود نہیں لیس پس مستور و پوشیدہ بہر حال محتاج تفییض ہونے کو مالِ باطن کی حقیقت میں داخل سمجھتے ہوتے اس سے مالِ باطن اور مالِ ظاہر کی تعریف اخذ کرنا محض تساہل ہے حالانکہ علامہ جصاص رازی کی کلام میں واضح اشارہ موجود ہے کہ تقابل مکشوف اور مستور ہونے میں نہیں۔ اور نہ ہی پوشیدہ بخی مقامات میں رکھے ہونے یا ان سے اموال کو باہر لانے میں ہئے بلکہ تقابل اس میں ہے کہ یہ اموالِ مکانوں اور دوکانوں میں اپنی جگہوں میں رکھے ہوئے ہیں یا ان اموال کو شہر سے باہر سفر پر لے جایا گیا ہے۔ پہلی صورت میں یہ اموالِ باطنہ ہیں دوسری صورت میں یہ اموالِ ظاہرہ میں شامل ہو جائیں گے۔ چنانچہ عبارت بغور پڑھئے، امام جصاص رازی لکھتے ہیں :

وَإِنَّمَا تَكُونُ مَخْبُوْةً فِي الدُّورِ وَالْحَوَانِيْتِ وَالْمَوَاضِعِ الْمُحِرِّيْنَ .....

وَلَمَّا ظَهَرَتْ هَذِهِ الْأَمْوَالُ عَنِ التَّصْرِيفِ بِهَا فِي الْبَلَادَاتِ

أَشْبَهَتِ الْمَرَاشِيَّ فِنْدَبَ .. عَلَيْهَا عَمَالٌ يَأْخُذُونَ مِنْ بَاهْمَا وَجِبٌ مِنْ

الْزَكْلُوَةِ وَلَذِلِكَ كَتَبَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزَ إِلَى عَمَالَهُ أَنْ

يَا خِذْ وَ امْمَا يَمْرُبُهُ الْمُسْلِمُ مِنَ الْجَارَاتِ مِنْ كُلِّ عَشْرِينَ دِينَارًا

نصف دینار (احکام القرآن ص ۱۵۵ ج ۲)

عبارت بالا میں تصریح ہے کہ جب انہی پوشیدہ اموال کو لے کر دوسرا سے (شہروں میں) جائے گا تو یہ اموال (حکومت کے زیر حفاظت کرنے میں) جنگل میں چربیوں کے مولیشیوں کے مثابہ ہو جائیں گے۔ ایسی صورت میں حکومت بذریعہ عاشران اموال کی زکوٰۃ وصول کرے گی۔ جیسا کہ حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے حکم سے ثابت ہوا ہے، حاصل یہ کہ اس صورت میں یہ اموال باطنہ اموال ظاہرہ میں شامل ہو جائیں گے۔ اور یہ وہی بات ہے جو دیگر حضرات فقہاء کی کلام میں پُوری وضاحت سے موجود ہے۔ شہر میں اپنی جگہوں پر کچھے ہوتے اموال تجارت نقدی، اموال باطنہ ہیں اور جب انہیں کہ سفر کیا جائے تو یہ اموال مولیشیوں کے مثابہ ہو جاتے ہیں اور اموال ظاہرہ میں شامل ہو جاتے ہیں۔ ابن ہمامؓ سے بھی ایسی ہی تصریح پہلے ہم نقل کر چکے ہیں۔ شہر میں ہوتے ہوئے اموال باطنہ کی ادائیگی زکوٰۃ کا حق مالکان کو حاصل ہے اور ان اموال کے شہر سے نکلتے ہی یہ حق امام کی طرف منتقل ہو جاتا ہے۔

(باب العاشر ص ۱۴۳ ج ۲)

معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک بھی مال ظاہر باطن بننے کا مدار مستور و مکشووف ہونے پر نہیں بلکہ اندر وہ شہر ہونے یا بیرون شہر لے جلنے پر ہے اور مستور ہونے کا لفظ بطور بیان مصلحت فرمائی ہے ہیں بطور بیان علت نہیں۔

الغرض سے جب اموال باطنہ کا ہر حال میں مستور ہونا ضروری نہ ہوا کہ بلا تفتیش ان کا علم حاصل نہ ہو سکتا ہو تو اس کے مفہوم مخالف سے مال ظاہر کی تعریف مستبطن کرنا بھی درست نہ ہوگا۔ درز سب بناء الفاسد علی الفاسد ٹھہرے گی۔ گویا السبلغ کے اس استدلال میں تین تسامح واقع ہوئے ہیں۔ (۱) حکمت کو علت سمجھ لینا (۲) حکمت و مصلحت کو علت سمجھتے ہوئے اس سے مال باطن کی تعریف اخذ کرنا (۳) پھر اس تعریف سے تعابیل کے طور پر مال ظاہر کی تعریف ترتیب دینا۔

(فائدة) اموال باطنہ اپنے بعض افراد کے اعتبار سے مستور ہوتے ہیں جن سے وصولی زکوٰۃ کے لئے بخی مقامات کی تفتیش کی حاجت پڑ سکتی تھی جس سے مالکان کو ضرر

پہنچنے کا اندیشہ تھا، دفع مضرت کے لئے شریعت نے بعض افراد کی سہولت پوری نوع کے لئے عام فرمادی اور مالکان کو عام اجازت دے دی گئی کہ وہ اپنے تمام اموال باطنہ کی زکوٰۃ خود ادا کر دیا کریں۔ کیونکہ احکام شرعیہ میں عموماً نوع ہی کو ملحوظ رکھا جاتا ہے۔ جیسا کہ سفر کے بعض افراد میں مشقت تھی لیکن سفر شرعی کے تمام افراد میں رخصت قصر وغیرہ کی سہولت کو عام کر دیا گیا۔

## البلاغ“ کے پیش کردہ آثار پر ایک نظر

ہماری معرفات کے جوابات میں پھر البلاغ ماہ رمضان انکہ جمیں مجلس تحقیقات مسائل حاضرہ ”کافیصلہ شائع ہوا جمیں مجلس نے اموال ظاہرہ و باطنہ کے بارہ میں اپنے سابق موقف کو بحال رکھا اسی فیصلہ کے بارہ میں مزید گزارشات پیش کی جا رہی ہیں۔

پہلی گزارش یہ ہے کہ خیل المدارس کے جواب میں حضرت فقہاء کی متعدد تصریحات پیش کی گئیں کہ سونا، چاندی، نقدی شہریں ہوتے ہوئے اموال باطنہ ہیں۔ جب انہیں شہر سے لکالا جائے گا اور انہیں لے کر سفر کیا جائے گا تب یہ اموال ظاہرہ میں شامل ہوں گے۔ اور کسی مال بھن کے مال ظاہرہ میں شامل ہونے کی علت ”الخرج من المصربي ملک العلماء“ امام کاسانی فرماتے ہیں: لانہ لَمَّا سافر به واخر جهه من العریان صادر ظاهر (ربائع) درختار و شامیہ میں ہے: لانہا بعد الْخُرُجِ مِنَ الْبَلَدِ التَّحْتِ بالا موال الظاہرہ خیل المدارس کے جواب کی تردید کے لئے ایسے فقہی جزئیات پیش کئے جانے چلئے تھے جس سے ہماری کسی پیش کردہ تصریحات فقہاء کرام کی صراحت نہیں ہوتی۔ لیکن البلاغی کے پورے اس فیصلہ میں دایا ایک بہریہ بھی مذکور نہیں اور ظاہر ہے کہ تصریحات فقہاء کرام کے مقابلے میں کوئی خیال و اجتہاد قابل قبول نہیں۔ حضرت فقہاء نے تصریح کی ہے: البحث في المنسقول غير مقبول (شامی) علامہ قاسم بن قطیل بوعانے اپنے شیخ محقق ابن حبیم کے باشے میں واضح طور پر لکھا ہے:

لاغرۃ بابحاث یسخنا اللئی خالف المنقول (یعنی منقول فی المذهب) اسلامی قانون میں

کسی ایسے جزیرہ کی دستیابی سے مایوس ہونے کے بعد البلاغی انکہ جو نے موضوعی بحث میں توسع فرمادی۔ واضح ہے

کہ اصل زیر بحث یہ امر تھا کہ مال باطن مال ظاہر کب بتا ہے؟ اور اس کی علت کیا ہے؟ اور یہ بات کہ گھر میں رکھنے والوں کی زکوٰۃ سرکاری سطح پر کبھی وصول کی گئی ہے یا نہیں یہ بحث ثانوی درجہ میں ہے۔ ہماری ساری بحث اموال ظاہرہ اور باطنہ کی تحقیق و تفصیل و تشریع کے بارہ میں تھی مگر ابلاغِ اسناد میں بنیادی تبدیلی کردی گئی کہ اصل موضوع کی بجائے دوسری بات سرکاری وصولی کو ہی موضوع بحث بنایا گیا۔ چنانچہ لکھتے ہیں : -

غور و تحقیق کے بعد یہ نتیجہ سامنے آتا ہے کہ سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ کے لئے خروج من المصر کو علت قرار دینا درست نہیں بلکہ اصل علت وہی ہے کہ وہ اموال ایسے ہوں جن سے زکوٰۃ کی وصولی کے لئے بخوبی مقامات کی تفییش کی حاجت نہ ہو (البلاغ ص ۷) اور پھر اپنے اس جدید دعویٰ کے لئے خلافتِ راشدہ کے بعض آثار سے استدلال کیا کہ خلفانے راشدین نے گھر میں رکھنے والے اموال کی بھی زکوٰۃ وصولی کی۔ واضح ہے کہ ہم خروج من المصر کو مال ظاہر بننے کی علت قرار دیا تھا اور اسے سرکاری سطح پر وصولی کی علت قرار نہیں دیا تھا۔ پس اگر کسی دور میں اپنی کے اندر گھر میں رکھنے والے کی زکوٰۃ سرکاری سطح پر وصولی کی گئی ہو تو یہ وصولی زکوٰۃ نہ تعلق بن سکتی ہے اور نہ ہی زیر بحثِ مسلمہ میں مذکور ہے اہل فہم ریاضتی کے سرکاری وصولی اور مال ظاہر ہونے میں تلازم ہے نہ مساوات۔ خلافتِ راشدہ کے دور میں گھر میں رکھنے والے اموال کی سرکاری سطح پر زکوٰۃ وصولی کی گئی۔ جب کہ یہ اموال ظاہرہ نہیں اور اس کے عکس مال ظاہر ہوا در حکومت کو وجہ عدم حفاظت کے اس سے وصولی زکوٰۃ کے اختیارات نہ ہوں۔ یہ بھی ممکن ہے جیسے کہ جزئیہ ذیل سے ظاہر ہے : پس معلوم ہوا کہ مال اور سرکاری وصولی میں اختیار و مساوات نہیں بلکہ معاشرت ہے —

پس اصل موضوع مال ظاہر و باطن کی بحث میں سرکاری وصولی کی بحث پھرلا دینا۔ اصل موضوع سے گریز و ازفہ ہے اور اس سلسلہ میں سپسیں کردہ آثار اصل موضوع سے غیر متعلق ہیں۔

اصل موضوع یہ تھا کہ کون مال باطن مال ظاہر کے حکم میں کب داخل ہو جاتا ہے۔ ان آثار

میں اس کا کوئی نشان و اثر تک موجود نہیں ہاں سرکاری وصولی زکوٰۃ کا ذکر ہے جس سے ہمیں انکار نہیں اگر یہ کہا جائے کہ مال سے سرکاری وصولی یہ اس کے

مال ظاہر ہونے کی دلیل ہے اول تو اس کے لئے کبھی جو امر کی ضرورت ہے اور ثانیاً یہ کہ — اس کا مطلب یہ ہو گا کہ خلافت راشد میں بھی اموال ظاہرہ کی بھی زکوٰۃ وصول کی گئی ہے۔ اموال باطنہ کی زکوٰۃ سرکاری طور پر کبھی وصول نہیں کی گئی اور نہ ہی کبھی وصول کی جاسکتی ہے۔ کیونکہ سرکاری طور پر اموال باطنہ کی وصولی زکوٰۃ خلافتِ راشدہ کے دور میں مسلمہ امر ہے۔

لکھتے ہیں کہ اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ حکومت وصول کرے گی —

اور ہم یہ کہہ رہے ہیں کہ جس مال کی حکومت زکوٰۃ وصول کرے گی وہ مال ظاہر بن جاتا ہے گویا کہ اسلامی قانون میں مال ظاہر کا کوئی شخص اور پہچان موجود نہیں۔ مال ظاہر بننے کا مدار سرکاری وصولی زکوٰۃ پر ہے۔ گذارش یہ ہے کہ کس فقیہ نے مال ظاہر کے متعلق تحقیق ذکر کی ہے؟ ایک نام بھی اس سلسلہ میں پیش نہیں کیا جاسکتا بلکہ حضرات فقہاء نے اموال ظاہروں کا مستقل شخص اور ان کی تعداد تک بتائی ہے جیسا کہ تفصیل آہم پہلے ذکر کرائے ہیں۔

الغرض خلافتِ راشدہ میں اموال باطنہ کی زکوٰۃ وصول کی گئی لیکن اس سے یہ اموال ظاہرہ میں بھی تبدیل نہیں ہوتے تھے۔ اس سلسلے میں البلاعغ کے پیش کردہ آثار کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہما لوگوں میں جب لا نہ و ظالٹ تقییم فرماتے تو آپ وصول کنندہ سے دریافت کرتے کہ تیرے پاس کوئی اور ایسا مال ہے جس میں زکوٰۃ واجب ہو چکی ہو۔ اگر وہ شخص اثبات میں جواب دیتا تو اس مال کی زکوٰۃ وظیفہ کی رقم میں سے کاٹ کر باقی وظیفہ اس کے حوالے کر دیتے۔

(ب) — حضرت عبد اللہ بن سعود اور حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہما وظیفہ کی زکوٰۃ بھی وصول کرتے تھے۔

(ج) — حضرت عمر بن عبد العزیز نے واپس کرتے وقت ایک ایسے مال کی بھی زکوٰۃ وصول کی جو سابقہ حکمرانوں نے ظلمانیک سے لے لیا تھا۔ البلاعغ نے ان روایات سے استدلال کرتے ہوئے لکھا ہے کہ :

” اس طریقہ کارے یہ بات بالحل واضح ہو گئی کہ کسی مال کے اموال ظاہرہ میں شامل ہونے اور اس سے سرکاری سطح پر زکوٰۃ وصول کرنے کے لئے اس کا شہر سے باہر لے جانا ضروری نہیں۔“  
گذارش یہ ہے کہ ان آثار میں سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ کا ذکرہ تو موجود ہے لیکن ان اموال کے اموال ظاہرہ بن جانے کا کوئی ذکر ان میں نہیں پایا جاتا۔ ہم نے بار بار غور کیا لیکن ”بات بالحل واضح ہونے کی بجائے ان سے آثار میں کوئی اشارہ تک ایسا نہیں مل سکا جو ان اموال کے مال ظاہر ہونے پر دلالت کرتا ہو اور نہیں اس سلسلہ میں کوئی فقیہ صریح جزوئیہ پیش کیا گیا۔

حالانکہ اعلیٰ سلسلہ میں فقیہ جزوئیہ ہی مطلوب تھا۔ گھر میں رکھا ہوا مال بذریعہ اقرار مال ظاہرین تک میں نہیں ہوتا۔ بلکہ بدستور مال باطن ہی رہتا ہے اسی لئے عاشر اس سے زکوٰۃ وصول کر سکتا ہے نہ امام۔ جیسا کوئی کی مفصل تحقیق پہلے گذر چکی ہے۔ اور صرف سرکاری وصولی کو مال ظاہر کی دلیل سمجھنے لینا تسلیم ہے۔ (اس کی تردید پہلے کی جا چکی ہے) خصوصاً جکہ یہ مسلم ہے کہ خلفائے راشدین نے اموال باطن کی بھی زکوٰۃ وصول کی

ہے۔ اور البلاغی کے مطابق حکومت کو ان کی زکوٰۃ وصول کرنے کا حق اب بھی باقی ہے۔ جب یہ ہے تو سرکاری وصولی زکوٰۃ کو کسی مال کے مال ظاہر ہونے کی دلیل کیسے بنایا جا سکتا ہے۔ جبکہ سرکاری وصولی البلاغی کے مطابق مال بالمن سے بھی ہو سکتی ہے اور مال ظاہر سے بھی۔ چنانچہ البلاغی میں ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ امام کا حق اخذ بالملکیہ ساقط ہو گیا۔ اور اب وہ زکوٰۃ وصول نہیں ہو سکتا۔

(ابعین ایمانہیں) رالبلاغی سنانہ ہو ص ۲۱)

وصول کرنے میں نہ معلوم البلاغی کو کیا دلچسپی ہے۔ یہ سیدھی بات فرمادیتے کہ مفتر تفتیش نہ ہونے کی صورت میں ماہنی کے اندر اموال باطنیہ کی زکوٰۃ وصول کی گئی۔ بنینکی اموال بھی اسی نوعی نویت کے ہیں لقول ایوب لاغ بجب اموال باطنیہ کو وصولی زکوٰۃ سے بجز مفتر تفتیش کوئی مانع نہیں۔

تو بنینکی اموال کو "مال باطن بندا کر" بھی زکوٰۃ وصول کی جاسکتی ہے۔ انہیں خواہ مخراہ اموال ظاہر بنانے کا تناقض کیجیوں فرمائی ہے میں ب؟ اور البلاغی کے سپیش کردہ مواد کا حاصل بھی کیا ہے کہ اُن اموال سے سرکاری سطح پر زکوٰۃ وصول کی گئی لیکن یہ اموال ظاہرہ بھی سچے؟۔ یہ امر ان کے سپیش کردہ مواد سے قطعاً ثابت نہیں ہوتا۔ حالانکہ اصل موضوع سرکاری وصولی نہیں بلکہ اموال ظاہرہ اور باطنیہ کی تحقیق ہے۔

## وظائف و عطا یا پر وجوہ زکوٰۃ کا حکم

البلاغی میں وظائف سے وصولی زکوٰۃ کو بار بار اپنے استدلال کی بُنیادی دلیل کی چیزیت سے سپیش کیا گیا ہے۔ استدلال کا خلاصہ کچھ یوں ہے۔ اموال وظائف سے سرکاری سطح پر چونکہ زکوٰۃ وصول کی گئی ہے لہذا یہ مال ظاہر ہیں۔ پس بنینکی اموال بھی چونکہ اسی نوعیت کے ہوتے ہیں لہذا ان سے بھی مال ظاہر ہونے کی وجہے زکوٰۃ وصول کی جاسکتی ہے۔

اس استدلال میں ایک بُنیادی کمزوری توہہی ہے کہ سرکاری وصولی کو مال ظاہر ہونے کی دلیل بنایا گیا ہے دوسری کمزوری یہ ہے کہ خلافت راشدہ کے تفہیقہ فیصلہ کے مطابق وظائف میں زکوٰۃ واجب ہے۔ نہ اس سے جبراً زکوٰۃ وصول کی جاسکنی ہے۔ زان حضرات نے وظائف کی زکوٰۃ وصولی اور انہم متبوعین امام عظیم، امام مالک، امام شافعی، امام احمد وغیرہم رحمہم اللہ تعالیٰ اجمعین کا بھی یہی نہ ہبہ سے بلکہ وظائف سے وصولی زکوٰۃ کو خلاف اجماع

قرار دیا گیا ہے (کما سیّاتی) پس ایسے خلاف اجماع امر کو بنیاد بناتے ہوئے جس مسئلے کو اس پر متفرع کیا جائیگا  
وہ بھی خلاف اجماع ہو گا۔ پس میں اموالی سے وصولی زکوٰۃ کا سند خلاف اجماع ہو گا۔

حضرت ابو بکر صدیق اور عثمانؑ عنی رضی اللہ عنہمَا کا یہ طرز عمل گزرنچا ہے کہ حضرت وظائف کی زکوٰۃ  
وصول نہیں کرتے تھے۔ بلکہ دوسرے مال کی زکوٰۃ وصول کرتے تھے۔ (موطا امام مالک) سیدنا فاروق عظم  
رضی اللہ عنہ کا طرز عمل بھی یہی تھا۔ چنانچہ طارق بن شہاب فرماتے ہیں کہ ہمارے وظائف حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے  
نامے میں اس طرح جاری ہوتے تھے کہ ان کی زکوٰۃ نہیں لی جاتی تھی تا آنکھ ہم خود ان کی زکوٰۃ نکالتے تھے۔  
(کتاب الاموال ص ۱۶۳)

شارح موطا علامہ حاجی اسی سلسلہ میں لکھتے ہیں :

وَأَمَّا أَبُوبَكْر وَعُمَر وَعُثْمَانَ رِضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فَلَمْ يَكُونُوا يَأْخُذُونَ مِنْهُمَا

(إِنَّمَا مِنَ الْأَعْطِيَةِ الزَّكَاةُ لَا هَامَ لِتَحْقِيقِ مُلْكِهِ مِنْ أَعْطِيهَا

الْأَبْعَدُ الْأَعْطَاءُ وَالْقَبْضُ (أو جز)

مذہب علی رضی اللہ عنہ کی حقیقت خلفائے ثلاثة کے اس طرز عمل کو البلاغ میں بھی تسلیم کیا  
گیا ہے لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ کے متعلق لکھا کہ وہ  
تنخوا ہوں اور وظائف کی زکوٰۃ وصول کرتے تھے۔ (البلاغ ص ۱۵) مگر ز باللغ میں اس کا کوئی حوالہ دیا  
گیا ہے اور نہ ہی ہماری تحریری مراجعت کے جواب میں کسی ایسے حوالے کی نظری کی گئی ہے یعنی یہ ہے  
کہ خلفائے راشدین رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی طرح حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی وظائف کی زکوٰۃ وصول نہیں  
فہرستے تھے۔ اولاً اس لئے کہ امام زہری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

أَوْلُ مَنْ أَخْذَ مِنَ الْأَعْطِيَةِ الزَّكَاةُ مَعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سَعْيَانَ (موطا امام مالک)

معلوم ہوا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سمیت تمام خلفاء راشدین عطیہ کی زکوٰۃ وصول نہیں کرتے تھے۔

ثانیاً — اس لئے کہ یہ غلط، وظیفہ مال استفادہ ہے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ مال استفادہ میں حوالہ  
حوالے قبل وجوہ زکوٰۃ کے قائل نہیں۔

عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ مَنْ أَسْفَادَ مَالًا فَلَيْسَ فِي الزَّكَاةِ

حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ — (مصنف عبد الرزاق ص ۲۷۸ و مصنف ابن ابی شیبہ)

**ثالثاً** — اس لئے کہ مغنی ابن قدامہ میں حضرت عبد اللہ ابن مسعود کا مذہب (کان عبد اللہ یعطا نا دیز کیہ) نقل کرنے کے بعد خلفاء راشدین کا مذہب اس کے خلاف نقل کیا گیا ہے۔  
**چوتھا** فرماتے ہیں : — وَجْهُهُرُ الْعُلَمَاءِ عَلَىٰ خِلَافَ هَذَا الْقَوْلِ مِنْهُمْ أَبُوبَكَرٌ وَعُمَرٌ وَعُثْمَانٌ وَعَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَجْمِيعِهِنَّ (۶۶)

اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وظیفہ کی زکوٰۃ وصول نہیں کرتے تھے۔  
**رابعاً** — اس لئے کہ وظیفہ سے وصولی زکوٰۃ خلاف احوال شرعیہ اور جمہور ائمہ و علماء کے خلاف ہے۔ توجہ تک اس کا کوئی ناقابل تردید ثبوت نہ مل جاتے اس کی نسبت خلیفہ راشد کی طرف کرنا درست نہ ہوگا۔  
**خامساً** — اس لئے کہ وصولی زکوٰۃ کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مذہب خلفاء راشد و رسول اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی بہ نسبت تخفیف کرہیں پرمبنی تھا ذکر تشدید و تفصیل پر، جیسا کہ واقعہ ذیل سے ظاہر ہے۔

ایک شخص اپنے مال کی زکوٰۃ لے کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے پوچھا کہ تو خزانہ سے وظیفہ بھی وصول کرتا ہے۔ اس نے کہا کہ نہیں۔ تو آپ نے اس کی زکوٰۃ وصول نہیں کی۔ اور فرمایا:  
**لَا يَحْمِلُ عَلَيْكَ أَنْ لَا تُعْصِيَكُ وَذَلِكَ مِنْكَ فَأَمْرُهُ أَنْ يَقْسِمَهَا (مصنفو ابن ابی شیبہ ص ۲۹ ج ۴ م طبع ملتان)** — ان وجوہ اور ابن فتاویٰ اور ایں فرمادیں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ مذہب متحقق ہوا کہ آپ وظیفہ کی زکوٰۃ وصول نہیں کرتے تھے۔

(الحاصل) حوالہ جات بالا سے یہ ثابت ہو گیا کہ خلفاء راشدین نے وظائف و عطا یا کی زکوٰۃ وصول نہیں کی۔ اور جمہور صحابہ تابعین، ائمہ اربغہ اور علماء و فقهاء اور امت کا یہی مذہب ہے اور اس کے خلاف جو کچھ ہے وہ شاذ اور ناقابل المفاتح ہے۔ حضرت ائمہ اہل فتویٰ نے کبھی اسے قابل اعتنا نہیں سمجھا۔ امام ابن عبد البر وظیفہ کی وصولی زکوٰۃ کے متعلق لمحختے ہیں۔

هَذَا شَذْوَذْلَمٌ يُرْجَعُ عَلَيْهِ أَحَدُهُمْ الْعُلَمَاءُ وَلَا قَالَ بِهِ أَحَدٌ مِنْ أَنْتَ

الفتویٰ — اع —

علامہ حاجی ”ابن سعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ“ کے اس طرز عمل (وظیفہ کی وصولی زکوٰۃ) کے متعلق تحریر فرماتے ہیں :  
شَمَّ الْعَقْدَ الْعَجَمَاعَ عَلَىٰ خِلَافَةِ قَالِهِ الزَّرْقَانِيِّ — (كذا في الأدويز ص ۳۵۵ ج ۳۰)

اس تفصیل و تحقیق سے قارئین حرام نے محسوس کر لیا ہو گا کہ البلاغ کا دعویٰ ثابت نہیں بلکہ و نیفہ می وصولی زکوٰۃ خلفاء راشدین کے متفقہ طرزِ عمل اور اجماع امّت کے خلاف ہے۔ پس اس کے خلاف کسی کا شاذ قول ہرگز قابل اعتماد نہیں۔

### قابل تعجب،

تشریحات بالا کی موجودگی میں نہ معلوم البلاغ و ایک خلاف اجماع شاذ روایت کو اپنا مستدل بنائ کر کیے ٹھمن ہو سیئے۔ یہ امناً قابل فہم ہے کہ ہزار سالہ قدیم فقہاء کے اجماعی موقف کے خلاف شاذ اور خلاف اجماع اثربل جانے کو ہی کافی سمجھ لیا جائے۔ آخر عصرِ حاضر کے متجمد دین اور اہل حق میں کیا فرق باقی رہ جائے گا؟ یہ کے معلوم نہیں کہ ہر ضعیف بلکہ غلط خیال کے لئے بھی کوئی نہ کوئی شاذ قول بلہ ہی جاتا ہے۔ علیٰ رب الرا جواز متح وغیرہ تک جیسے مسائل میں کیا کیا اقوال نہیں ملتے۔ اہل الفاف کے نزدیک اس سلسلہ میں خلفاء راشدین کا اجماعی اور ائمہ اربغہ کااتفاق کافی ہے کہ وظائف سے زکوٰۃ وصول نہیں کی جائے گی۔ پس اسے زیر بحث سلسلے میں مستدل نہیں بنایا جا سکتا ہے۔

### اثر ابن مسعودؓ کی توجیہ

حضرت عبداللہ ابن مسعودؓ کے طرزِ عمل کے متعدد جوابات ہو سکتے ہیں۔

پہلا جواب یہ ہے کہ اس اثر کے ثبوت میں ہی کلام ہے۔ کیونکہ اس کی سلسلہ میں مرکزی راوی ہبیرہ بن مریم ہے جس کی توثیق میں اختلاف ہے۔ امام احمد نے اسے "لاباس به" کہا ہے۔ امام فیض فرماتے ہیں لیس با لقوی، و قال ابن الحنفی ضعیف و قال ابو حاتم شبیه با الجھوول (میزان ص ۲۵) اور اس کی تائید امام زہری کے قول سے بھی ہوئی۔ امام زہری فرماتے ہیں کہ پہلے پہل وظائف و عطایا سے زکوٰۃ کی وصولی حضرت ابی مععاویہ رضی اللہ عنہ نے کی (موطا امام مالک)

اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ عطا یا کی زکوٰۃ وصول نہیں کرتے تھے یا کم از کم یہ ہے کہ یہ طرزِ عمل ابن مسعودؓ سے معروف نہیں تھا۔ درہ امام زہری پر یہ امر مخفی نہ رہتا۔ امام زہری کے کلام تے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ کا طرزِ عمل اس سلسلہ میں حضرات خلفاء راشدین کے خلاف نہ تھا۔ اس کی تائید امام ابو عبیدہؓ کے کلام سے بھی ہوتی ہے۔ ابن مسعودؓ کا زیر بحث اثر نقل کرنے کے بعد امام موصوف لمحتہ میں میرے نزدیک عبداللہ ابن مسعودؓ کی اس روایت کی یہی توجیہ ہے۔ جو حضرت ابو بکر و عثمان رضی اللہ عنہما

کی روایات کی ہے۔ یعنی یہ دونوں بزرگ اُس ماں کی زکوٰۃ لیتے تھے (بجود و میرے ماں پر) ماہی میں اُجباً ادا  
محتی نہ کرو وہ جوستقبل میں ان پر اُجباً ہونے والی لکھتی۔ یعنی وظیفہ کی زکوٰۃ (ترجمہ کتاب الاموال ص ۱۶۳)

علاوہ ازیں جب ہم حضرت ابن سعوڈؓ کی ایک دوسری حدیث دیکھتے ہیں تو یہ حقیقت بالکل ہصل جاتی ہے کہ  
زیر بحث حدیث ابن سعوڈؓ ثابت ہی نہیں یا م Howell ہے وہ حدیث یہ ہے کہ عبد اللہ ابن سعوڈؓ فرماتے ہیں کہ جو  
کوئی شخص ماں حاصل کرے تو اس پر پورا سال گزرنے سے پہلے زکوٰۃ ادا کرنا اُجباً نہیں ہوگی۔

(ترجمہ کتاب الاموال ص ۲۶۳)

اس حدیث سے ان کا مذہب ظاہر ہے کہ ماں مستفاد میں فی الحال زکوٰۃ واجب نہیں اور یہ وظائف  
ماں مستفاد ہی ہیں۔

ابداغی ص ۱۷۴ میں بھی وظیفہ کا ماں مستفاد ہونا تسلیم کیا گیا ہے تو ابن سعوڈؓ وظیفہ کی زکوٰۃ جبراً کیسے صول کر سکتے  
تھے۔ جبکہ یہ ماں مستفاد ہے: — **تطبیق**

دونوں روایات کو جمع کرنے کے لئے یہ توجیہ ہو سکتی ہے کہ آپ وظیفے سے جبری کٹوٰتی نہیں کرتے تھے  
کیونکہ زکوٰۃ کافی الحال و جو بھی نہیں ہوا۔ ہاں صاحب وظیفہ کی رضا مندی سے پشیگی زکوٰۃ و صول کریتے  
ہوں تو اس کی گنجائش ہے کیونکہ مالک اپنی رضا و رغبت سے پشیگی زکوٰۃ کر سکتا ہے اور اس مبارک دور میں  
لوگ اپنے ماں کو والد کے راستے میں خرچ کرنے کو غنیمت جانتے تھے۔ چنانچہ بعض سلف کا یہ مذہب لکھا ہے  
کہ دو ران سال اگر کسی کو کوئی ماں مل جائے اور اس سے حوالانِ حوال سے پہلے خرچ کرنے کا ارادہ ہو تو مستحب  
یہ ہے کہ اس ماں کی زکوٰۃ فوری طور پر ادا کر دی جائے۔ پھر اسے خرچ کیا جائے (مسنف ابن القیم ص ۲۶۳)

اور یہ جواب بھی یہاں سکتا ہے کہ حضرت ابن سعوڈؓ کا خصوصی طرزِ عمل ان کے ذاتی اجتہاد پر مبنی تھا جو فلسفہ  
راشدینؓ کے متفقہ طریقہ کار کے مقابلہ میں جو گت نہیں ہے اور اُمّت نے اسے قبول نہیں کیا۔

بہر حال زیر بحث اثر ابن سعوڈؓ ثابت نہیں یا م Howell ہے لپس ظاہر پر رکھتے ہوئے یہ اثر مقابلہ مجھا  
نہیں۔ حضرات ائمہ نے اسے شاذ اور فلاف اجماع قرار دیا ہے۔ یہی توجیہ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے فعل  
کی بھی کی جاسکتی ہے۔ —

## مال مستفاد کی توجیہ

تم اقوام کے غرفِ عام سے ثابت ہے کہ وظائف تخلوٰہ، نہیں وغیرہ پوئے ہونے کے بعد ہی ادا کی جاتی  
ہے۔ لپس ظاہر ہی ہے کہ خلفاء راشدین کے زمانے میں بھی عطا یا سال پورا ہونے کے بعد ہی تقسیم کئے جاتے تھے

پس فتم مال مستفاد کی توجیہ بھی اثر ابن سعود میں جاری نہیں ہو سکتی کیونکہ معمولی طبع پر نعم ان اموال کا کیا جاتا ہے جو دوران سال حاصل ہوئے ہوں نہ ان اموال کا جو سال پورا ہونے کے بعد ملک میں آئے ہوں۔ علاوہ ازیں اثر ابن سعود کے الفاظ سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ وہ وظائف کی زکوٰۃ مستقل حیثیت سے وصول کرتے تھے۔ دوسرے اموال کے تابع کر کے نہیں کیونکہ وہ دریافت نہیں فرماتے تھے کہ تمہارے پاس اور مال بھی ہے یا نہیں۔ اور مستقل حیثیت میں فوری طور پر مال مستفاد کی زکوٰۃ کا وجوب اُمّت میں سے کسی امام کا نہ سب نہیں ہے۔ اگر کوئی قول پایا بھی جائے تو وہ شاذ و مرجوح ناقابلِ اجتہاج اور ساقط الاعتبار ہو گا۔

والمرجوح في مقابلة المراجح بمذلة المعذم (عقد) —

## وظائف سے وصولی زکوٰۃ

اموال وظائف کی زکوٰۃ کے بارے میں حضرات خلفاء راشدین کا طرز عمل آپ پڑھائے ہیں کہ یہ سب حضرات وظائف کی زکوٰۃ وصول نہیں فرماتے تھے لیکن المسندان میں ہے :

تَخْوَا هُوْ اُوْر وظائف سے زکوٰۃ وصول کرنے کا سلسلہ خلفاء راشدینؓ کے بعد تک جاری رہا۔ (ص ۱۲۱، ابہم) کتنا زبردست دعویٰ ہے لیکن واقع یہ ہے کہ کسی خلیفہ راشد نے زکوٰۃ وصول ہی نہیں کی تو یہ سلسلہ ان حضرات سے شروع ہی نہیں ہوا۔ بعد تک جاری کیے رہا۔ ہے اور اگر وظائف سے وصولی زکوٰۃ کا یہ مطلب ہے کہ وظائف میں سے گھر میں رکھتے ہوئے مال کی زکوٰۃ وصول کی جاتی رہی۔ تو اس سے ”ظیفہ“ کا مال ظاہر ہونا کیسے ثابت ہو گیا؟ حالانکہ سرکاری سطح پر خود ”ظیفہ“ کی زکوٰۃ تو وصول ہی نہیں کی گئی۔ یا البلاعی کا خیال یہ ہے کہ جس مال میں سے دوسرے مال کی زکوٰۃ وصول کر لی جائے وہ بھی مال ظاہر بن جاتا ہے۔ فیا سبحان اللہ۔ بہر حال المسندان کے اس دعویٰ میں فاما مالا مال پایا جاتا ہے اور وظائف کا مال ظاہر بھری طرح بھی ثابت نہیں ہوتا۔

## قطعی دلیل

ہماری گزارش یہ ہے کہ وظائف اور تخواہیں قانون اسلامی کی رو سے اموال ظاہرہ میں شامل نہیں ہیں۔

دیگر دلائل کے علاوہ اس کی ایک قطعی دلیل یہ ہے کہ :

(الف) — عہد خلافت راشدہ سے لے کر آج تک حکومتوں کی طرف سے تخواہ یا ”ظیفہ“ دینے کا سلسلہ جاری ہے۔ (ب) سرکاری خزانے سے اس مد میں صرف ہونے والے اموال بلطفیش حکومت کے علم میں ہوتے ہیں سچ (اور قطعی) بات ہے کہ بارہ صدیوں سے ذکورہ بالادونوں امور (الف) اور ب (حضرات

فقہا کرام (ماہرین قانون اسلام) کے علم میں ہیں۔ لیکن ان قضیٰ حقائق کے باوجود قانون اسلام کا پورا ذخیرہ ان اموال کے مال ظاہر ہونے کی تصریح سے خالی ہے۔ قانون اسلام کی کمی کتاب میں وظائف یا تنخوا ہوں کا اموال ظاہرہ کی فہرست میں اندرج موجود نہیں ہے۔ لاکھوں اور کروڑوں کا یہ بجٹ بارہ صدیوں تک حکومت کے قابل وصولی زکوٰۃ امثالوں میں کمیوں درج نہیں ہو سکا۔ انتہائی سادگی کی وجہ سے حضرات فقہا کو اس بجٹ کا عالم نہیں ہو سکا۔ یاس ہوا یہ فرودگہ اشتہر ہوتی چلی آئی ہے اور کوئی اس پر متنبہ نہیں ہو سکا۔ یہ سب توہمات مغض بالطلی میں حقیقت یہ ہے کہ وظائف کے اموال، اموال ظاہرہ میں شامل نہیں۔ بلکہ قبل القبض توسرے سے یہ ملوك ہی نہیں مال ظاہر کیا ہوتے؟ —

قاضی القضاۃ امام ابو یوسفؓ نے خاص سرکاری مال گزاری پر مایہ ناز تصنیف فرمائی۔ ابو عبیدہؓ نے اسی موضوع پر کتاب الاموال لکھی اور جزوی طور پر تم فقہا مکی کتابوں میں کتاب الزکاۃ موجود ہے۔ دوسری صدی ہجری (جو قاضی ابو یوسفؓ کا زمانہ ہے) اس وقت سے لے کر سلطان عالم چھتہ تک کسی کتاب میں تنخوا ہوں کے بجٹ کو اموال ظاہرہ میں شامل نہیں کیا گیا۔ بلکہ اس کے عکس اس بجٹ کے مال باطن ہونے کی نہیں تصریح قانون اسلامی کے مسلم آخذ میں موجود ہے۔ راجح الوقت عجمی یا کسی نوٹہ سونا پہاندی اموال باطن میں سے ہیں۔ جب تک وہ شہر کے اندر ہوں —

دلائل کی روشنی میں یہ امر ثابت ہے کہ قبضہ کرنے سے پہلے وظیفہ پر صاحب وظیفہ کی ملک نہیں آتی۔

هدایہ، فتح القدر، بحر الرائق، در منخار، شامیہ وغیرہ تقریباً سب کتب میں وظیفہ کے باعے میں لکھا ہے —

انہ نوع صیلة ولیس بدین ولھذا سُمی عطاء فلا يملأ قبل القبض

ولیقط بالموت (هدایۃ ص ۵۸-۵۹)

البلاغ میں بھی اسے تسلیم کیا گیا ہے کہ (تنخواہ) صاحب تنخواہ کی ملکیت میں قبضہ کرنے کے بعد آتی ہے۔ امام الصادق علیہ السلام کا غور امیر ہے کہ جب قبضے سے قبل، وظیفہ زید کا ملوك ہی نہیں۔ تو اسے زید کے اموال ظاہرہ میں کیسے شمار کیا جا سکتا ہے۔ اگر شبہ ہو کہ وظیفہ زید کے ملک میں آنے کے بعد یہ مال ظاہر ہو گیا ہے تو یہ بھی درست نہیں۔ کیونکہ اب یہ مال حکومت کی تحویل سے نہل کر کجی ملکیت و حفاظت میں داخل ہو گیا ہے جا لانکوں البلاغ کو مطابق کسی مال کے مال ظاہر میں شامل ہونے کے لئے یہ ضروری تھا کہ وہ مال حکومت کے زیر حفاظت آ جائے۔ دو بنیادی امور ضروری تھے۔ ان میں سے ایک یہاں مفقود ہے

وظیفہ کے "معین الوصول" ہونے کی وجہ سے اس کے ملوك ہونے کا دعویٰ کرنا بھی ی صحیح نہ ہوگا۔ کیونکہ حضرات فقہاء کرام نے اس کی حیثیت کا علم رکھتے ہوئے اسے غیر ملوك کر دیا ہے۔ بہر حال کسی غیر ملوك

مال کو زید کا... مالی ظاہر قرار دیں یا عجیب ہے۔

### تیسرا قسم کا مال،

حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے دور میں ایک واقعہ پیش آیا کہ آپ نے سابق حکومت کے غصہ بدو  
مال کو مالکان کی درخواست پر انہیں واپس کر دیا اور اس میں سے ایک سال کی زکوٰۃ بھی وصول کر لی۔

البلاغ میں اس واقعہ کو بھی بینک اکاؤنٹس کے مال ظاہر ہونے کی دلیل بنایا گیا ہے حالانکہ اس میں فر  
سرکاری وصولی کا ذکر ہے۔ مال ظاہر ہونے کا کوئی اشارہ تک اس میں موجود نہیں۔ پس یہ اثر موضوئی سے  
غیر متعلق ہے۔ پھر بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ یہ وصولی جبڑی نہ تھی بلکہ مالکان کی رضا مندی کے ساتھ تھی۔ کیونکہ خیر القوؤں  
میں مسلم معاشرہ کے اندر شعار اسلام اور فرائض کی پابندی کامل طوع و رغبت کے ساتھ کی جاتی تھی۔ خیر  
غالب اور شر مغلوب تھا۔ جن مالکان کو اڑھائی لاکھ روپے کی خیطر رقم مایوسی کے بعد واپس مل رہی ہو۔ انہیں مقدار زکوٰۃ  
کی معمولی رسم ادا کرنے میں کیا ناگواری ہو سکتی ہے۔ جبکہ عدم ادائیگی کی صورت میں وہ خود بھی زکوٰۃ ادا کرتے۔

مری ہوئی اتنی بڑی رسم کی وصولی کے لئے لوگ تو اس کا چوتھائی تہائی حصہ بھی صفت تک بطور رشتہ دینے  
کے لئے بخوبی تیار ہو جاتے ہیں۔ چہ جائیکہ اڑھائی فی صد زکوٰۃ کی ادائیگی میں کوئی ناخوشی محسوس کریں۔ جو عذاب سے غلامی  
اور خداوند قدوس کی رضا مندی کا باعث ہے۔ اور رشتہ موجب عذاب۔

امام مالکؓ سے دریافت کیا گیا کہ جانوروں کی زکوٰۃ از خود غرباً، کو دیدی جائے۔ فرمایا نہیں۔ بلکہ امام عادل  
گوری جائے جبکہ وہ عمر بن عبد العزیزؓ بھی ہو (مدون) گویا کہ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کی مالیات میں دیانت و امانت  
فریب المثل تھی۔ ان حقائق پر غور کرنے کے بعد اس امر میں کوئی شبہ باقی نہیں رہتا کہ زیر بحث واقعہ میں مالکان کا  
زکوٰۃ ادا کرنا کسی جبراً کا کام نہ تھا بلکہ طوع و رغبت سے تھا۔ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کی خدمت میں  
ایک عامل نے لے کر فلاش شخص نے ہمارے محصل کو زکوٰۃ نہیں دی۔ تو آپ نے جواب لے کر (دعہ) اسے رہنے  
دولیئی جبر نہ کرو۔ (مؤطا) معلوم ہوا کہ اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ میں حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نعموی جبراً کے قائل نہ تھے  
جبکہ معلوم ہوا کہ مالک خود ادا کر دے گا۔ تو سونے چاندی کی زکوٰۃ بلا رضا مندی جبراً کیسے کافی لیتے تھے لہذا البلاغ  
میں ذکر کردہ اس واقعہ سے زیر بحث مسئلہ پر استدلال صحیح نہیں۔ دوسرے یہ ایک جزوی واقعہ ہے  
اور بقول البلاغ جزوی واقعات کو کلی احکام کی بنیاد نہیں بنایا جاسکتا۔ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کا یہ واقعہ

۔ یہ مالی غصوب سیس ہزار درہم تھے (مصنف عبد الرزاق) جن کی مالیت تقریباً کم از کم اڑھائی لاکھ  
بنتے ہیں۔

حضرت فقہاء اور محدثین نے مال ضمائر کی زکوٰۃ کے سلسلہ میں ذکر کیا ہے لیکن اس داقعہ سے کمی مال کے مال ظاہریں شمار ہونے پر استدلال کرنے کی اولیٰ تیاری کو حاصل ہے۔ بارہ صدیوں میں کسی فقیہ یا محدث نے اس سے یہ استنباط نہیں کیا۔ اپنے دور میں عمر بن عبد العزیز نے جو مالی اصلاحات کیں غیر اسلامی ملکیں منسوخ کئے۔ سابقہ حکمرانوں کے غصب کردہ اموال و اپس کے۔ انتہا ریہ کہ اپنی الہیہ کا ہمیزشہ ہونے کی وجہ سے بیتُ المال میں واپس کر دیا۔ ان اصلاحات کی وجہ سے معاشرے کے قلوب پر ان کی ہر دل عزیزی اور عظمت کا سکھ بیٹھ کیا تھا۔ اس کے اذات اب تک باقی ہیں۔ ایسا حکمران اگر جان بھی طلب کرے تو عوام دریغ نہیں کرتے چہ جائیکہ فرضیہ زکوٰۃ کی سرکاری وصولی پر کوئی ناخوشی محسوس کرے۔ امام ابو عبید اور دوسرے حضرت کی تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز کا مجموعی طرز عمل یہی تھا کہ وہ صرف انہی لوگوں سے زکوٰۃ وصول کرتے تھے جو نجاشی زکوٰۃ انہیں دینا چاہیں۔ اور اپنے عمال کو بھی یہی ہدایات جاری کی تھیں۔ چنانچہ امام موصوف فرماتے ہیں : —

”جو صدقہ زکوٰۃ تمہارے پاس لے آئے اس سے تم وہ قبول کرلو اور جو تمہارے پاس نہ لائے اللہ اس سے حساب کرنے والا ہے۔“ (کتاب الاموال ص ۲۹۵)

ابھی ابھی موطّناً امام مالک کے حوالہ سے بھی۔ عمر بن عبد العزیز کا ایسا ہی واقعہ گزر چکا ہے۔ بہر حال جب اس کوئی زکوٰۃ کے بارے میں واقعہ عمر بن عبد العزیز سے استدلال درست نہیں —

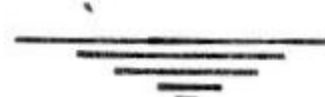
البلاغی نے مزید لمحہ ہے کہ علامہ ابن ہبم اور شمس الدین سفرخی نے حضرت عمر بن عبد العزیز کا ایک سال کی وصولی زکوٰۃ کا واتا لمحہ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مال (ضمائر) سے ایک سال کی جو زکوٰۃ حضرت عمر بن عبد العزیز نے وصول فرمائی وہ حفیہ کے نزدیک بھی معمول بہے۔ ورنہ وہ اس کی توجیہ یا تردید فرماتے (البلاغی ہبہ)  
(جواب) حفیہ کے مذہب کے بارے یہ بے خبری قابل تعجب ہے۔ حالانکہ حفیہ کی تقریباً تمام شروح و متنوں میں یہ مسئلہ لکھا ہے۔ کہ مال ضمائر میں زکوٰۃ واجب نہیں۔ ہدایہ میں ہے —

وَمِنْ لَهُ عَلَىٰ آخِرِ دِيْنِ فِيْجَدِهِ سِيْنِينِ شِمْ قَامَتْ لِهِ بَيْنَتْ لَمْ يَرْكَهُ لِمَا مَضَى ...

وہی مسئلہ مال ضمائر فیہ خلاف زفر و الشافعی اہ —

مال ضمائر کی زکوٰۃ کے متعلق اوجہ میں ہے : —

وَعِنْدَ الشَّافِعِيِّ يَجْبُ فِيهِ إِذَا دُجِدَ فِي الْأَحْوَالِ كُلُّهَا وَقَالَ مَالِكٌ عَلَيْهِ زَكُوٰۃ  
حَوْلٍ وَاحِدٍ لِقُوْدِ عَمْرِو فَعَبْدُ الْعَزِيزُ وَعِنْدَ أَبِي حِينَفَةَ لَا يَجْبُ فِي الصَّمَارِ



## امم طحاویؒ کی عبارت سے استدلال درست نہیں،

البداع صل بابت رمضان المبارک انکلہ جو میں امام طحاویؒ کی ایک عبارت سے بھی استدلال کیا گیا ہے کہ "مصدق بسیح کرام کو اموال باطنہ کی وصولی زکوٰۃ کے مکمل اختیارات ہیں۔ حالانکہ سیاق وہ نہ دیکھ قرآن کی روشنی میں یہ استدلال قطعاً درست نہیں۔"

امم طحاویؒ اس پورے باب میں بوجاحدیث لائے ہیں ان سے بلا کسی اشتباہ کے صراحت معلوم ہوتا ہے کہ یہ "حق وصولی" عام نہیں بلکہ یہ حق اُس مونے، چاندنی اور اموال سجارت کے بارے میں ہے جن کو لے کر تاجر عاشر کے پاس سے گزرے۔ اس باب میں امام طحاویؒ کی ذکر کردہ روایات یہیں ہجہ سب عاشر کے بارے میں ہیں ہیں :-

مثلاماً : ليس على المسلمين عشوراً من ما لعشور على أهل الذمة ۚ لَيَدخل

الجنة صاحب محسن يعني عاشراً ۖ فأشعر المسلمين فقال رسول الله صلى

الله عليه وسلم . إنما يعشرون اليهود والنصارى ۖ إن عمر بن عبد العزيز كتب إلى

اليوب بن شرجيل أن خذ من المسلمين من كل أربعين درهماً ديناراً

ومن أهل الكتاب من كل عشرين درهماً ديناراً إذا كانوا يريدونها ثم لا

تأخذ منها شيئاً حتى رأس الحول فاني سمعت ذلك من سمع النبي

صلى الله عليه وسلم يقول ذلك ۖ اثر عمر رضي الله عنه قال أنس بن سيرين

لا ضن بن مالك أكتب لى سنتين عمر قال فكتب خذ من المسلمين من حمل

أربعين درهماً ومن أهل الذمة من كل عشرين درهماً ديناراً

لأذمة له من كل عشرة درهماً اه و غير ذلك من الروايات .

یہی روایات کتاب الاموال لابی عبید میں باب العاشر کے تحت مندرج ہیں۔ بلکہ فقہاء محدثین میں سے جس نے بھی عاشر کے مسائل بیان کئے ہیں انہی روایات سے استدلال کیا ہے۔ آخر الذکر دو آثار یعنی اثر عمر بن عبد العزیز اور اثر عمر رضی الله عنہما کو تو مسائل عاشر میں مرکوزی اور بُنیادی حیثیت حاصل ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو بہ (بدائع ص ۳۵) (احکام القرآن ص ۱۵۵) (موطأ امام مالک ص ۲۷، باب زکوٰۃ العروض) موطأ امام محمد (شرح نقایی) (کتاب آثار محمد)، (شرح مختصر الحرمی) (مبسوط سحری) (البحر الرائق ص ۴۶) اول الذکر احادیث سے بظاہر عاشر مقرر کرنے کی مانع معلوم ہوئی ہے۔ امام طحاویؒ نے ان احادیث

کامیح محمل بیان کرتے ہوئے اپنے دعویٰ کے لئے آخری دو حدیثوں سے استدلال کیا ہے جن کا قدر مشترک یہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے اور دراز راستوں پر عاشر مقرر کیے اور انہیں لمحات کہ جو مسلمان ذمی یا حربی تاجر تھا اے پاس سے گزرے اس سے زکوٰۃ و مسکن و صول کرو، باب العاشر میں دیگر فقہاء محدثین نے بھی یہی طرز عمل اختیار کیا ہے۔ مثلاً لایہ خل الجنة صاحب مسکن کی توجیہ کرتے ہیں اور حدیث عمرؓ سے تقریباً عاشر کے جواز پر استدلال کرتے ہیں جبکہ کامیح چاہے کہاں میں کھول کر دیجئے اے امام طحا وی دلیل نقطی پیش کرنے کے بعد حسب عادت اپنے دعویٰ کو قیاس و نظر سے مبرہن فرماتے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ سائمه اور ثمار کی وصولی زکوٰۃ میں کوئی اختلاف نہیں۔ اسی طرح ایسے سونے اور چاندی اور اموال تجارت کی بھی زکوٰۃ لے سکتا ہے۔ جو بیرون شہر ہونے میں سائمه کے مشابہ ہوں —

جس دعویٰ کے لئے آثار عمر بن رضی اللہ عنہما سے استدلال کیا ہے قیاس و نظر سے بھی اسی دعویٰ کی تائید کی جائے گی۔ یہ تو ممکن نہیں کہ احادیث الباب سے تو مأمور علی العاشر کی وصولی زکوٰۃ کا جواز ثابت کریں اور ”نظر“ سے گھر دن اور دکانوں میں رکھئے ہوئے اموال کی زکوٰۃ کا سکلہ چھپڑ دیں اسی طرح و جمہ بطریق النظر کی ضمیر سے بھی یہی ظاہر ہے کہ جو محدث احادیث سے ثابت کر چکے ہیں۔ اس کی دلیل نظری بیان کرنا پاہتے ہیں اور دہمک مأمور علی العاشر سے وصولی زکوٰۃ کا سکلہ ہے نہ کہ تمام اموال تجارت کا —

اماں طحا وی کی طرح دیکھ حضرات فقہاء کرام نے بھی سفر پر لے جائے گئے اموال تجارت کو سائمه پر قیاس کرتے ہوئے انہیں مال ظاہر قرار دیا ہے اور تصریح کی ہے کہ وجہ شبہ اور علت جامعہ ان دونوں کا شہر سے باہر پایا جانا ہے۔ چنانچہ امام ابو بکر کا سانی فرماتے ہیں —

وَكَذَالِمَالُ الْبَاطِنُ إِذَا مَرَّ بِهِ التَّاجِرُ عَلَى الْعَاشِرِ كَانَ لَهُ أَنْ يَأْخُذْ فِي الْجَمَلَةِ

لَا نَهُّ لِمَا سَافَرَ بِهِ وَأَخْرَجَ مِنَ الْعِمَانِ صَارَ ظَاهِرًا وَالْحَقُّ بِالسَّوَامِ (ص ۲۵)

اماں سرخی فرماتے ہیں : —

ثُمَّ الْمُسْلِمُ حِينَ أَخْرَجَ مَالَ الْجَمَارَةَ إِلَى الْمَفَازَةِ فَقَدْ احْتَاجَ إِلَى حِمَايَةِ الْأَمَامِ

فیشتے لہ حوت اخذ الزکوٰۃ منه کمائی السوامِ —

ان عبارات سے ظاہر ہے کہ زکوٰۃ کے بارے میں مولیشیوں پر جس مال تجارت کو قیاس کیا گیا ہے وہ ایسا مال تجارت ہے جسے تاجر لے کر عاشر کے پاس گزرے۔ ہر مال تجارت نہیں اور وجہ قیاس اور علت التحاق شہر سے باہر آگئی مال کا امام کے زیر حمایت آ جانا ہے اور اموال ظاہرہ کی وصولی زکوٰۃ کا حق امام کو حاصل ہی ہے امام طحا وی بھی یہی سکلہ بیان فرمائے ہیں۔ الغرض دلالت سیاق و سبق و دیگر قرآن کی نیام پر پورے

وثوق سے بکھار جاسکتا ہے کہ امام طحاویؒ کی اس عبارت سے مُراد "امر علی العاشر" ہے بشہری اموال تجارت اور سونا چاندی نہیں ۔

احادیث الباب کی اس قطعی دلالت کے علاوہ زیر بحث عبارت کو مطلق سمجھنے میں ایک مخطوط ریجھی ہے کہ حضرات ائمہ و فقہاء کی تصریحات کی مخالفت لازم آتے گی کیونکہ شہری اموال کی وصولی زکوٰۃ کے لئے محض مقرر کرنے کا کوئی امام قائل نہیں۔ حتیٰ کہ عہدِ رسانیت و غلافت شیخین میں بھی اس غرض کے لئے محصلین کا تقریباً عمل میں نہیں لایا گیا۔ امام ابو بکر جصاص رازی امام الحدیث کے حوالے سے پہلے یہ بات ہم نقل کر چکے ہیں۔ امام طحاویؒ ان حقائق سے بے خبر کیے ہو سکتے ہیں؟ اور غلافت اجماع بات کیونکو کہہ سکتے ہیں۔ اور پھر امام ابو یوسفؓ اور امام محمد کاظمؑ بھی قرار دے رہے ہیں۔ فیا سُبْحَانَ اللَّهِ ۔۔۔ ان ائمہ علماء کا مذہب روز روشن کی طرح واضح ہے۔ جسے تم فقہاء نے نقل کیا ہے کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ اندر و ان شہر کو موت وصول نہیں کر سکتی۔ اگر بالفرض امام طحاویؒ کی رائے اس کے خلاف ہوتی تو وہ اسے مذہب ائمہ علماء قرار نہ دیتے بلکہ اپنی اختلافی رائے کی حیثیت سے پیش کرتے جیسا کہ بعض دوسرے مقامات پر امام طحاویؒ ایسا طرزِ عمل اختیار کرتے ہیں؛“ بلکہ کسی اور فقیہ نے بھی اس مسئلہ میں امام طحاویؒ کا پاسنے ائمہ علماء سے اختلاف ذکر نہیں کیا۔” تعجب ہے کہ اگر ان حضرات ائمہ علماء کا مذہب وہی ہوتا ہے جس کی نشاندہی بقول البلاعی امام طحاویؒ کر رہے ہیں تو کتب فقہ میں بالاتفاق جو نقل ہوتا چلا آرہا ہے۔ وہ کس کا مذہب ہے؟

تو مؤود بانگنازارش ہے کہ مندرجہ بالا سب مخطوطات زیر بحث عبارت کو مطلق سمجھ لینے سے لازم آتے ہیں۔ لیکن جب اس اطلاق کو سیاق و سباق و دیگر قرآن کی روشنی میں "امر علی العاشر" کے ساتھ مقید کر دیا جائے۔ جیسا کہ واقعیں ایسا ہی ہے۔ تو اس سے مخالفت اجماع لازم آتی ہے نہ اپنے ائمہ علماء کے مذہب کا حوالہ غلط قرار پاتا ہے۔ نہ ہی کوئی دوسرے مخطوط لازم آتی ہے۔ اس صحیح وسلامتی کے راستے کو چھوڑ کر اپنی رائے اور سمجھ کو امام طحاویؒ کے ذریعہ لگانا الصاف سے بعدی ہے۔ سوچنے کی ایک بات یہ بھی ہے کہ اگر امام طحاویؒ کی عبارت کو شہری اموال کے بارے میں بھی عام رکھا جاتا ہے تو اس کے لئے امام طحاویؒ کا مستدل کیا ہوگا اور وہ کہاں ہے جبکہ احادیث الباب تو سب کی سب مامر علی العاشر کے بارے میں تقریباً صریح ہیں۔

خود امام طحاویؒ کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا یہ باب عاشر اور ان کی یہ ساری بحث ان اموال کے متعلق ہے۔ جو عاشر کے پاس سے لے کر گزدیں۔ حدیث:

لَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِينَ عَشْوَ رَأْنَمَا الْعَشُورَ عَلَى الْيَهُودِ وَالْمُضَارِّ؛ كَتَفْيِيرَ كَرَتَةِ بُجَّةَ فَمَاتَ إِلَيْهِمْ لَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ بِعِرْوَهِمْ عَلَى الْعَاشِرِ فِي اِمْوَالِهِمْ مَا لَمْ يَكُنْ وَلَجَّا

عَلَيْهِمْ سَرَّبَا عَلَيْهِمْ لَانْ عَلَيْهِمْ الزَّكَاةَ عَلَى اى حَالٍ كَانُوا عَلَيْهَا وَالْمُودَّ  
وَالنَّصَارَى لَوْلَمْ يَمْرُدُوا بِهِمْ عَلَى الْعَاشِرِ لِمَ يَجْبُ عَلَيْهِمْ فِيهَا شَيْءٌ فَالذِّي  
رَفَعَ عَنِ الْمُسْلِمِينَ هُوَ الَّذِي يَوْجِبُ الْمَرْوِدَةَ بِالْمَالِ عَلَى الْعَاشِرِ لِمَ يَرْفَعُ ذَلِكَ عَنْ

### الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى: —

ام طحاویٰ حدیث کی تحریج کرتے ہوئے ایک ہی عبارت پر چار مترہ عاشر کے پاس سے مال لے کر گزرنے کی تصریح کر رہے ہیں۔ اتنی واضح تصریحات — کی موجودگی میں ام طحاویٰ کی پہلی عبارت کو مطلق سمجھ لینا باعثِ حیرانی ہے۔ مرور علی العاشر کی تصریح کے باوجود دعویٰ یہ کیا جا رہا ہے کہ خروج عن المصلحت کی کوئی قید ذکر نہیں کی گئی۔ تعجب پر تعجب ہے کہ عبارت طحاویٰ کو اس صریح قید سے مقید کرنے پر تو راضی نہیں لیکن ایک خیالی قید جو اپنی سمجھ میں آئی ہے (یعنی مفترِ تفییش) اس کے ساتھ طحاویٰ کی عبارت کو مقید فرمائے ہیں۔ حالانکو ام طحاویٰ نے اس باب بلکہ پوری کتاب الزکاۃ میں صراحت تو گوا اشارہ بھی اس خیالی قید کا ذکر نہیں کیا۔ یہ طریقہ ہماری سمجھتے بالا ہے کہ سیاق و سبق میں مذکورہ صریح قید سے توقیع نظر کیا جائے اور فارج سے ایک قید برآمد کر لی جائے۔ جس کا ام طحاویٰ رحمہ اللہ کی پوری کتاب میں کوئی نشان نہیں بلکہ اس قید کا وجود فارجی بھی اس وقت تک محل بحث نہ ہوا ہے —



## عہدِ رسالت اور خلافتِ اشده میں

### زکوٰۃ کی بھی ادائیگی بھی مُعتبر ہوتی ہے،

ایک قول کے مطابق زکوٰۃ کی فرضیت کمی ہے۔ کیونکہ سورہ مُزمل کی آخری آیت میں وَآتُوا الزکوٰۃ کا حکم موجود ہے لیکن جمہور علماء قائل ہیں کہ زکوٰۃ سُلٰہ میں صدقہ نظر کے بعد فرض ہوتی (کما حقیقتہ الحافظۃ فی الفتح) ابتداء اسلام میں لوگ اپنے مال کی زکوٰۃ لا کر خدمتِ بنوی (علیٰ صاحبہا الصلوٰۃ والسلام) میں پیش کرتے تھے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب مبارک سے ان کے لئے بے ساختہ دُعائیں نکلتی تھیں۔ چنانچہ حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السّلَامُ عَلَیْهِمُ الْحَمْدُ لِلّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ میں زکوٰۃ پیش کرنے کو اپنے لئے صلوٰۃ الرسول اور قرب خداوندی کا ذریعہ سمجھتے تھے۔ قرآن کریم میں ہے وَيَخْذُ مَا يَنْفُقُ فَرَبِّهِ عِنْدَهُ وَصَلَوٰتُ الرَّسُولِ إِلَّا أَنْهَا فِرَبَّهُ لَهُمُ الْآتٰةُ (توبۃ آیت ۹۹)

ترجمہ:- اور جو کچھ خرچ کرتے ہیں اسے اللہ تعالیٰ کے زدیک ہونے اور پیغیر کی دُعاؤں کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔ خبردار بے شک وہ ان کے لئے نزدیکی کا سبب ہے۔

اسی طرح علانیہ زکوٰۃ ادا کرنے میں ایک مصلحت یہ تھی کوئی عمل اگر اجتماعی شکل میں معاشرے کے اندر رواج پا جاتے تو اس کا ترک کرنا دشوار ہو جاتا ہے۔ شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے نماز با جماعت کے مصالح میں سے ایک بڑی مصلحت یہی تحریر فرمائی ہے۔ علاوہ ازیں ہجرت کر کے آنے والے نادار اور دیگر فقراء صحابہؓ کا ایک مجمع حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس قیام پذیر رہتا تھا۔ یہ لوگ مصارفِ زکاۃ تھے یا اور اسی نوعیت کی دیگر مصالح کے پیش نظر حضرات صحابہ کرام اپنے صدقاتِ خدمتِ اقدس میں لا کر پیش کرتے تھے اور ہے سارا نظام زکوٰۃ طوع و رغبت پر مبنی تھا کسی پر کوئی جرزاً تھا۔ صرف صدقاتِ وجہہ ہی نہیں بلکہ نفلی صدقات میں بھی ان حضرات کی یہی خواہش ہوتی تھی کہ یہ بھی خدمتِ بنوی میں پیش کئے جائیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے دستِ مبارک سے جہاں مناسب ہو ضریح فرمائیں۔ لَنْ تَنَالُوا إِلَيْهِ آیَتُ شَرِيفَةٍ نازلٰ ہوئی تو حضرت طلیعۃ حاضرِ خدمت ہوتے اور عرض کیا:

یا رسول اللہ ان اللہ تعالیٰ یقول لَنْ تَنَالُوا الْبَرَحْتَیْ تِنْفَقُوا مِمَّا  
تَخْبُونَ وَإِنَّ أَحَبَّ مَالِي إِلَیَّ بَیْرَحَاءُ وَأَنْهَا صَدَقَةٌ لِلَّهِ تَعَالَیْ  
أَرْجُو بَرَّهَا وَذُخْرٌ هَا عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَیْ فَضْلُهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ حَيْثُ  
أَرَأَكَ اللَّهُ الْحَدِیْثُ (مشکوٰۃ ص ۱۴۲ ج ۱)

ترجمہ: یا رسول اللہ تعالیٰ ایشاد فرماتے ہیں لَنْ تَنَالُوا الْبَرَحْتَیْ تِنْفَقُوا مِمَّا  
تَخْبُونَ اور مجھے اپنے مال میں سے سب سے زیادہ پسندیدہ بیرحاء ہے اور وہ اللہ  
کے لئے صدقہ ہے مجھے امید ہے کہ وہ میرے لئے اللہ کے باں ذخیرہ بنے گا۔ پس اللہ تعالیٰ  
کے منشاء کے مطابق اسے جہاں چاہیں صرف فرمائیں۔

اور عز و دہ نبوک سے تخلف کے موقع پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے قبول توبہ کی خوشخبری ملنے کے  
بعد حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے اپنا مال صدقہ کر دیا تھا اور اس کا اعلان خدمتِ نبوی میں حاضر  
ہو کر کیا: "إِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ أَخْلُمَ مِنْ مَالِي صَدَقَةٌ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَقَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْسِكْ عَلَيْكَ لَبْضُ مَا لَكَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ (مسلم ص ۳۶۷)  
اور حسب صرورت اپنے طور پر بھی حضراتِ صحابہؓ زکوٰۃ ادا فرماتے تھے، فرضیتِ زکوٰۃ کے  
ابتدائی سالوں میں دولوں طرح سے زکوٰۃ و صدقات کی ادائیگی ہوتی رہی لیعنی بھی طور پر بھی زکوٰۃ ادا کی  
جائی تھی اور آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت میں بھی پیش کردی جاتی تھی کہ، سالوں کے  
بعد سوہ ہجہ میں آیت کریمہ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تَطْهِيرًا هُمُ الْآتَیْ نَافِلٌ ہوئی تو  
اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے سوام اور چکلوں کی زکوٰۃ کی وصولی کے لئے کارڈ  
سطح پر انتظامات کئے گئے، محصلین کا تقرر ہوا اور انہیں وصولی زکوٰۃ کے لئے بیرون شہر جنگلوں  
اور کھیتوں میں بھیجا گیا لیکن اموالِ باطنہ کی زکوٰۃ وصول کرنے کے لئے اندر وہ شہر کسی محصل کا بھیجا  
نہیں۔ امام جصاص رازی فرماتے ہیں:

"وَلَمْ يَلْعَنَا أَنَّهُ بَعْثَ سَعَةً عَلَى زَكَوَةِ الْأَمْوَالِ كَمَا بَعَثْهُمْ عَلَى  
صَدَقَاتِ الْمَوَالِيْ وَالْبَشَارِ فَذَلِكَ أَهُ"۔ (احکام القرآن ص ۱۵۵ ج ۲)

خلافتِ راشدہ میں بھی اسی پر عمل جاری رہا تا آنکہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ماکان  
کو اپنے اموالِ باطنہ کی زکوٰۃ خود ادا کرنے کا اعلان فرمایا۔ مالِ زکوٰۃ چونکہ محسن فقراء و مساکین

وغيرہ کا حق ہے اور سرکاری سطح پر وصولی فریضہ زکوٰۃ کی ادائیگی کے لئے نہ بحثیت رکن تھی نہ بحثیت شرط اس لئے حضرات صحابہؓ کرام نے حضرت عثمانؓ کے اس اعلان کو بلا تردید قبول کیا چنانچہ حضرات ائمہ و فقہاء نے لکھا ہے کہ اعلان عثمانؓ سے امام کا وصولی زکوٰۃ کا عرف حق (بیا کچھ تھا) ختم ہو گیا۔ اب عام حالات میں سرکاری سطح پر اموال باطنہ کی زکوٰۃ وصول کرنا امام کے لئے حائز نہیں کیونکہ یہ اس قاطِ حق خلیفہ راشد کا فیصلہ ہے۔ جس کی اتباع امت پر لازم ہے۔ امام ابو بکر جاصحؓ لکھتے ہیں :

ثُمَّ خطَّبَ عُثْمَانَ فَقَالَ هَذَا شَهْرُ زَكُوٰةٍ كَاتِمٌ فَمَنْ كَانَ عَلَيْهِ دِينٌ  
فَلِيَوْدُعْ ثُمَّ لَيْزَكْ بِقِيَةِ مَالِهِ فَجَعَلَ لَهُمْ إِدَائِهَا إِلَى الْمَسَاكِينِ  
وَسَقَطَ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ حُقُوقُ الْأَمَامِ فِي أَخْذِهَا لَأَنَّهُ عَقْدٌ عَقَدَهُ  
إِمَامٌ مِنْ أَئِمَّةِ الْعِدْلِ فَهُوَ نَافِذٌ عَلَى الْأَمَّةِ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
وَلِيَعْتَدُ عَلَيْهِمْ أَوْلَاهُمْ۔ (أحكام القرآن ج ۲ ص ۱۵۵)

واضح رہے اس حق سے مراد ایسا عرف استحقاق ہے جو عہدِ نبوت سے لیکر خلافت عثمان کے وسط تک کے مسئلہ تعامل سے ظاہر ہو رہا تھا کیونکہ اس عرصہ میں معطین اپنی زکوٰۃ و صدقات واجبه و نافلہ عموماً ۶ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفاء راشدین کے پاس جمع کرتے تھے۔ اگرچہ بعض حضرات پختہ طور پر بھی غُرباء و مساکین کو آدا کرتے تھے۔ کما سیأتی۔

**حق ساقط ہو گیا :** یہی تحریر فرمایا ہے کہ خلافت عثمانی کے بعد امام کو اموال باطنہ کی زکوٰۃ وصول کرنے کا اختیار نہیں رہا ہے۔ علامہ ابن نجیم متعدد کتب کے حوالہ سے نقل فرماتے ہیں:

لَيْسَ لِلْسُّلْطَانِ وَلَا يَدِيَّ أَخْذُ زَكُوٰةِ أَمْوَالِ الْبَاطِنَةِ فَلَمْ يَصْحِحْ  
أَخْذُهَا كَذَا فِي الْوَاقِعَاتِ وَالْجَنِيَّسِ وَالْوَلَوَاجِيَّةِ (ابن الرائق ۲۲۲)

ترجمہ: بادشاہ کو اموال باطنہ سے وصولی زکوٰۃ کا اختیار نہیں اپس اس کا وصول کرنا صیحہ نہیں۔

مولانا اظفر احمد عثمانی نے لکھا ہے :

إِنَّ السُّلْطَانَ لَهُ وَلَا يَدِيَّ الْجَبَرُ فِي الْأَمْوَالِ الظَّاهِرَةِ  
لَا فِي الْأَمْوَالِ الْبَاطِنَةِ۔ (اعلاد السنن ص ۹ ج ۹)

**ترجمہ:** بادشاہ کو جبراً وصولی کا حق اموال ظاہرہ میں ہے اموال باطنہ میں نہیں۔ بلکہ حضرات فقہاء رحمہم اللہ منے یہاں تک تصریح فرمائی ہے کہ عام زکوٰۃ ادا نہ ہو گی : حالات میں اگر اموال باطنہ کی زکوٰۃ جبڑی طور پر وصول کریگا۔ تو اس سے زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔ امام ابو بجر کا سانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں :

ولهذا قلتنا انه ليس للامام ان يأخذ الزكاة من صاحب المال

من غير اذنه جبراً ولو اخذ لا تسقط عنه الزكاة -

(بدائع ج ۲ ص ۳۵ و هكذا في البحر ص ۲۲)

**ترجمہ:** امام کو یہ حق نہیں کہ صاحبِ مال سے جبراً اسکی اجازت کے بغیر زکوٰۃ وصول کرے اور اگر وہ ایسے وصول کریگا تو اس کی زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔

آگے چل کر ایک دوسرے مسئلہ کے ضمن میں امام موصوف لکھتے ہیں :

بخلاف الزكاة فان الامام لا يملك الاخذ جبراً و ان اخذ لا تسقط

الزكاة عن صاحب المال - (بدائع ص ۴۵ ج ۲)

**ترجمہ:** زکوٰۃ کا مسئلہ ایسا نہیں کیونکہ امام جبراً وصول کرنے کا حق نہیں رکھتا۔ اور اگر زبردستی وصول کریگا تو مالدار کی زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔

**خودار باب مال کی ذمہ داری ہے :** کی زکوٰۃ ادا کرنا خودار باب مال کی ذمہ داری ہے، امام کو ان میں وصولی زکوٰۃ کا حق نہیں.... ہاں جب یہ اموال شہر سے باہر لائے جائیں۔ اس وقت وصولی زکوٰۃ کے اختیارات امام کی طرف منتقل ہو جائیں گے کیونکہ اب یہ "اموال ظاہرہ" میں شامل ہو جائیں گے۔

علام محقق ابن ہمام رحمہ اللہ تحریر فرماتے ہیں :

اَنْ وَلَا يَةُ الْاِدَاءِ بِنَفْسِهِ اِنْ كَانَ فِي الْأَمْوَالِ الْبَاطِنَةِ  
حَالٌ كَوْنَهَا

**ترجمہ:** بذاتِ خود زکوٰۃ ادا کرنے کا اختیار "اموال باطنہ" میں صرف شہر میں موجود ہونے کی حالت میں ہے۔

فِي الْمَصْرِ وَبِعِرْدَخْرِ وَجْهٍ انتَقَلَتِ الْوَلَايَةُ إِلَى الْإِمامِ (فتح التدريب ۲۸)

ترجمہ: اور شہر سے نکلنے کے ساتھ ہی یہ اختیار امام کی طرف منتقل ہو جاتا ہے۔

(۲) امام قاضی رحمہ اللہ تعالیٰ شرح جامع صمیغیر میں تصریح فرماتے ہیں :

**انما تثبت ولایۃ المطالبۃ للإمام بعد الالراج الى المفازۃ اہر**

(بجوال ثامنی ج ۲ ص ۵۳)

ترجمہ: (اموال باطنہ میں) امام کو مطابق زکوٰۃ کے اختیارات تجارتی اموال کو صرف بیرون شہر لیجانے ہی کی صورت میں حاصل ہوتے ہیں۔ اس کے بغیر نہیں (کیونکہ ایسی صورت میں یہ "اموال باطنہ" نہیں رہتے بلکہ اموال ظاہرہ بن جاتے ہیں)

**اجماع صحابہ رضی** : اموال باطنہ کی زکوٰۃ جبراً وصول کرنے کا حق امام کو نہ ہونے پر صحابہ کے خلاف قرار دیتے ہوئے امام کا سانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں :

اذا اراد الامام ان يأخذ بنفسه من غير تهمة الترك من اربابها ليس له ذلك لما فيه من مخالفۃ اجماع الصحابة رضي الله عنهم۔ (بدائع سکون ۲)

ترجمہ: جب امام کا ارادہ ہو کہ وہ مالداروں سے زکوٰۃ خود وصول کرے۔ جلد ان پر ترکِ ادارہ زکوٰۃ کا الزام نہیں تو اس کو ایسا کرنے کا حق نہیں ہے۔ کیونکہ اس میں اجماع صحابہؓ کی مخالفت ہے۔

**از الْكُشْبَه** : امام کا سانیؒ کے دعویٰ اجماع کے بارے میں اگر کسی کو بعض صحابہؓ زائل کیا جاسکتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں :

معنی اجماع ایں نیست کہ ہمہ مجتہدین لا یا شذ فرد در عصر واحد بر سرہ تفاق کند بلکہ معنی اجماع حکم خلیفہ است بخیر بعد مشاورۃ ذوی الرأی یا بغیر آں و لفاذ آں حکم تا آنکہ شائع شد و در عالم متنکن گشت۔ قال النبي سلی اللہ علیہ وسلم علیکم بُشْریٌ و

سُنْنَةُ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ مِنْ بَعْدِ الْحَدِيثِ (ازالت الخمار ص ۲۴)

ان تصریحات سے یہ سند بالحل صاف ہو جاتا ہے کہ خلافت عثمانی کے بعد سے امام کا وصولی زکوٰۃ کا حق ساقط ہو چکا ہے۔ عام حالات میں "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ وصول کرنے کے اختیارات اسے حاصل نہیں رہتے۔ مگر اس کے باوجود بھی بعض حضرات کو شہر ہو گیا ہے۔ کہ امام کا یہ وصولی زکوٰۃ کا حق ساقط نہیں ہوا۔ اور ایسا نہیں کہ وہ اب زکوٰۃ وصول کرنا چاہتے تو وصول نہیں کر سکتا۔ گویا کہ امام عملًا بھی وصولی زکوٰۃ جب چاہتے تو شروع کر سکتا ہے۔

حضرات ائمہ کرام اور فقہاء عظام، حضرت امام ابو بکر جصاص رازیؒ۔ امام ابو بکر کا سانیؒ علامہ محقق ابن ہمامؒ۔ امام الفقہاء قاضی خاںؒ۔ علامہ ابن نجیمؒ وغیرہ اساطین امت کی سابقہ عبارات کی روشنی میں اس شہر کا بے دلیل اور غلط ہونا ظاہر ہے۔ ان حضرات نے تصریح فرمادی ہے کہ امام کا یہ حق ساقط ہو چکا ہے۔ امام کا بہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ وصول کرنا اجماع صحابہؓ کے خلاف ہے۔ عام حالات میں امام کو یہ اختیارات نہیں ہیں۔ اور وصول کرنے کی صورت میں زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔

**تہمت ترک :** عام حالات میں امام کو "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ جبراً وصول کرنے کا اختیار ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں حضرات ائمہ و فقہاء کی تصریحات ابھی نقل کی جا چکی ہیں کہ "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ وصول کرنے کا اختیار نہیں۔ صورت وصولی مالکان کی زکوٰۃ ادا نہ ہو گی۔ وغیرہ ذالک۔ اور بعض فقہاء کی عبارات سے جو یہ معلوم ہوتا ہے کہ امام کا حق بالخلیل ساقط نہیں ہوا۔ اس کا ثمرہ صرف یہ ہے کہ تہمت ترک کی صورت میں امام ادا نے زکوٰۃ کا مطالبہ کر سکتا ہے۔ معلوم ہوا امام کا یہ حق عام حالات میں ساقط ہو چکا ہے۔ اور تہمت ترک کی صورت میں یہ حق عود کہ آتا ہے۔ پس بالخلیل ساقط نہ ہونے کا یہی معنی ہے۔ الغرض سقوط حق عام حالات میں ہے اور اس کا عود کہ آنا ایک خاص حالت میں ہے۔ پس ان باتوں میں کوئی منافات ہے اور نہ ہی ان عبارتوں کو لیں کہ حکومت کے لئے عمومی حق ثابت کرنا درست ہے۔ چنانچہ امام ابو بکر کا سانیؒ نے ایک ہی مقام پر دونوں باتوں کی صراحةً کر دی ہے۔ تہمت ترک کی صورت یہ مطابرہ زکوٰۃ کا حق بھی امام کے لئے تسلیم کیا ہے اور بدون اس کے وصولی زکوٰۃ کو اجماع صحابہؓ کے خلاف بھی قرار دیدیا ہے۔ بدائع میں ہے:

ان الامام اذا علم من اهل بلده انهم يتربكون اداء الزكوة من  
الاموال الباطنة فانه يطالبهم بها ولكن اذا اراد الامام ان يأخذ  
بنفسه من غير تهمة الترك من اربابها ليس له ذلك لما  
فيه من مخالفة اجماع الصحابة رضي الله عنهم احاديث ح ۲۷۷  
ترجمہ: کسی شہر والوں کے متعلق جب امام کو معلوم ہو جاتے کہ انہوں نے اموال باطنہ کی  
زکوٰۃ کی ادائیگی ترک کر دی ہے تو وہ ان سے اس کا مطالبه کر سکتا ہے۔ لیکن  
جب امام کا ارادہ ہو کہ وہ مال والوں سے زکوٰۃ خود وصول کرے۔ جبکہ ان پر ترک  
اداء زکوٰۃ کا الزام نہیں تو اس کو ایسا کرنے کا حق نہیں کیونکہ یہ اجماع صحابہؓ کے  
خلاف ہے۔

**قابل غور:** لوگوں کے فرضیہ زکوٰۃ ترک کر دینے کی صورت میں امام کو مطالبة زکوٰۃ کا جو  
حق ملتا ہے۔ اس سلسلہ میں یہ امر قابل غور ہے کہ کیا یہ وہی حق ہے جو ساقط  
ہو گیا تھا، یا یہ دوسری نوعیت کا ایک عمومی حق ہے جو فرائض و شعائر اسلام کی توہین یا انہیں  
ترک کر دینے کی صورت میں امام کو حاصل ہوتا ہے۔ (بطاہر ترک زکوٰۃ کی صورت میں یہ حق امام  
دوسری نوعیت کا ہے) کیونکہ اگر کوئی شخص بلے نماز ہے تو حکومت کو اس کی گرفتاری اور جس  
دوسرا میں کسزایدنے کا حق حاصل ہے۔ الای کہ وہ تو پر کرے۔ اسی طرح اگر کوئی شخص رمضان المبارک  
میں بلا عذر علانية کھاتا پتیا ہے تو حکومت کو اسے سخت ترین سزا دینے کے اختیارات ہیں۔ بلکہ  
امام محمدؐ نے تو یہاں تک تصریح فرمائی ہے کہ اگر امام کو معلوم ہو جائے کہ فُلّاں شہر کے لوگوں نے  
اذان کی سُفت ترک کر دی ہے تو تائب نہ ہونے کی صورت میں ان لوگوں کے ساتھ  
قتل واجب ہے۔ گویا کہ نماز۔ روزہ۔ اذان کی بجائی اور ان شعائر اسلام کو  
قام کرنے کے لئے جبر و قتال تک کی اجازت ہے۔ بلکہ واجب ہے تو ترک فرضیہ زکوٰۃ کی صورت  
میں بھی اس فرضیہ کو بحال کرنے کے اختیارات دیے ہیں جیسے کہ مذکورہ بالفراض کی اقسام  
کے سلسلہ میں امام کو حاصل ہیں اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ خاص حالات میں امام کے یا اختیارات  
امر بالمعروف کے قبیل سے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ تارک زکوٰۃ کی زکوٰۃ امام خود وصول نہیں کر لے گا۔  
بلکہ بذریعہ قید و بند اسے مجبور کیا جائے گا کہ وہ اپنی زکوٰۃ خود ادا کرے۔ اسی صورت کے بارے  
میں علامہ ابن نجیمؓ تحریر فرماتے ہیں :

و (اشار) الـ اـنـه لـواـمـتـنـع مـنـ اـدـائـهـاـ فـالـسـاعـىـ لـاـ يـأـخـذـهـنـهـ  
كـرـهـاـ وـلـوـ اـخـذـلـاـ يـقـعـ عـنـ الزـكـاـةـ لـكـونـهـاـ بـلـ اـخـتـيـارـ وـلـكـنـ  
يـجـبـرـهـ بـالـحـبـسـ لـيـؤـدـیـ بـنـفـسـهـ لـانـ الـاـكـراـهـ لـاـ يـسـلـبـ اـخـتـيـارـ  
بـلـ الطـوـاعـيـةـ فـيـتـحـقـقـ اـلـادـاءـ عـنـ اـخـتـيـارـ كـذـ اـنـهـ المـحـيـطـ (بـرـجـ ۲۲)

**مُطالِبُهُ امام :** ابنِ ہمام رحمۃ الرّحیم علیہ نے ذکر کیا ہے کہ تمہت تک کی صورت میں  
کامطلب سمجھنے میں بھی تسامح ہوا ہے۔  
امام لوگوں سے ”اموال باطنہ“ کی زکوٰۃ کا بھی مطالبه کر سکتا ہے۔ اس

واضح ہے کہ اس کا مطلب یہ نہیں کہ صورتِ بالا میں امام کو جبری کٹوٰتی یا لوگوں کے اموال  
پر بنام زکوٰۃ زبردستی قبضہ کر لینے کے اختیارات حاصل ہو جاتے ہیں۔ ہرگز نہیں۔ بلکہ اس کا  
مطلوب یہ ہے کہ امام (عذابِ اخروی اور دنیوی سنّا) یاد دلا کر اولاً فہماش کرے گا۔

ابن عبد البر فرماتے ہیں :

والواجب ان يعطى الإمام منع الزكاة و يؤئذن له اهـ .

اگر فہماش کے باوجود یہ شخص (یا لوگ) زکوٰۃ ادا نہ کریں تو تعزیر اسے سزادے  
اور جیل بچھ دے ، تا وقتیکہ وہ ادا سیکلی زکوٰۃ نہ کر دے۔ کفایہ میں ہے:

وفَ التَّفَارِيقُ أَنْ وَقْفَ عَلَى أَهْلِ الْبَلْدَةِ لَا يَؤْدُونَ زَكَّةَ الْأَمْوَالِ

الْبَاطِنَةِ طَالِبُهُمْ وَكَذَا مِنْ عَرْفِ بَذِ الْكَضْبِ وَ طَوْلَبِ الْأَدَاءِ

وَفَ الْإِشَارَاتُ إِذَا مَنْعَنَعَ اِدَاءَ الزَّكَّةِ يَحْبَسُ حَتَّىٰ يَؤْدِيٰ

بحـرـ الـأـنـقـ مـيـںـ بـھـیـ اـیـسـهـ ہـیـ ہـےـ کـہـ اـیـسـےـ مـنـتـنـعـ کـےـ مـالـ پـرـ لـغـرـضـ زـکـوـۃـ جـبـرـاـ قـبـضـہـ کـرـلـینـاـ دـرـسـتـ  
نـہـیـںـ بلـکـہـ اـسـےـ قـیدـ کـرـ دـیـاـ جـاتـےـ گـاـ تـاـوـقـتـیـکـہـ وـہـ خـودـ زـکـوـۃـ اـدـاـ کـرـ دـےـ جـوـالـ اـبـھـیـ گـنـزـ رـجـھـاـ ہـےـ۔

**ٹیکس اور زکوٰۃ :** میں اصل یہ ہے کہ لوگ باختیار خود انہیں بجا لائیں۔ مخلوق کو  
صراط مستقیم پر چلانا مطلوب ہے۔ جمع مال مقصود نہیں۔ ٹیکس اور زکوٰۃ میں یہ ایک بُنیادی  
ذق ہے۔ ٹیکس میں مقصود صرف حصولِ مال ہوتا ہے۔ اور زکوٰۃ میں فعل مکلف کا پایا جانا  
 ضروری ہے۔ وصولِ مال ثانوی درجے میں ہے۔ بعض امراء بنو امیہ نے نو مسلموں سے

جزیرہ کی وصولی کو بحال رکھا تھا۔ حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ نے اپنے عامل کو لکھا :

اما بعد فان اللہ تعالیٰ قد بعث محمدًا صلی اللہ علیہ وسلم  
داعیا و لم یبعثه جابیاً فاذا آتا ک کتاب ف هذَا فَارفع الْجَزِيَّة  
عمن اسلام من اهل الذمۃ۔ (او جز م ۲۶ ج ۳)

اور لوگوں کو فرض زکوٰۃ کی ادائیگی کا عادی بنا ناجری کٹوتی کے اعلان سے نہیں ہو سکتا۔ بلکہ ادائیگی زکوٰۃ میں مالکان کا فعل پایا جانا ضروری ہے۔ گواہ فعل میں قدرے جر ہو جر محض اہل سنت کا مذہب نہیں بلکہ وہ جر و اختیار کے مابین کے قابل ہیں۔ کسی مال مسلم کے متعلق کلی یا جزوی ضبطی قریٰ جری کٹوتی کے احکام بالعمل انہائی اقدام تو ہو سکتے ہیں۔ زیرِ کہ ابتداء اس سے کی جاتے۔

**بعید توجیہ:** ساقط ہو چکا ہے۔ بعض احباب نے اس عبارۃ کی یہ توجیہ فرمائی ہے کہ اس تقویٰ حق سے مراد یہ ہے کہ اس اعلان عثمانی سے قبل اپنے طور پر ادا کی جائیوالی زکوٰۃ کی ادائیگی شرعاً معتبر نہ تھی۔ اگر کوئی شخص فقیر کو از خود زکوٰۃ دے دیتا تو اسکی زکوٰۃ ادارہ ہوتی۔ اعلان عثمانی سے مالکان کو اتنا حق حل گیا کہ مالک کے خود کسی فقیر کو دینہ کی صورت میں بھی اب زکوٰۃ ادارہ ہو جایا کرے گی۔ اور بس۔ اگر یا کہ امام کا "حق وصول زکوٰۃ" اعلان عثمانی سے ساقط ہوانہ متأثر دعویٰ : لیکر خلافت عثمانی تک زکوٰۃ کی بھی ادائیگی معتبر نہ تھی۔ فقیر کو براہ راست خود دینے سے سونے چاندی کی زکوٰۃ بھی ادارہ ہوتی تھی۔ دلائل سے قطع نظر یہ بات بڑی عجیب سی معلوم ہوتی ہے کہ مال زکوٰۃ جس کی فرضیت کا ایک بنیادی مقصد ہی فقراء و مساکین کی حاجت برآری ہے اور شرعاً اسے غُرباء ہی کا حق تصور کیا جاتا ہے۔ اس مال زکوٰۃ سے اگر کوئی مالدار اپنے بھوکے پڑ دسی۔ بیوہ اور سکین۔ بہن۔ نیم پچھے۔ لاچار مریض کی کچھ مدد کر دے تو اسکی یہ زکوٰۃ ادارہ ہو گی۔ تاؤ فقیر کی یہ سرکاری خزانے میں جمع ہو کر حکومتی کارندوں کے ذریعہ تقسیم نہ ہو۔ شہر میں ہو یادیہات میں۔ البلاع پانے مندرجہ بالا دعویٰ کی تائید میں امام جصاص کی یہ

**ناتمام استدلال :** عبارت پیش کی ہے :

قوله تعالى : خذ من أموالهم صدقة ، يدل على ان اخذ الصدقات الى الامام وانه متى اداها من وجبت عليه الى المساكين لم يجبن لان حق الامام قائم ف اخذها فلا سبيل الى اسقاطه وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يوجبه العمال على صدقات المعاشى ويأمرهم بان يأخذوا على المياه في مواضعها ( الى ان قال ) وكذا الک صدقة الشار .

اور لم يجزہ کے لفظ سے استدلال کیا ہے حالانکہ یہ استدلال درست نہیں، کیونکہ ممکن ہے کہ اس جزئیہ میں صرف اموال ظاہرہ کا حکم بیان کیا گیا ہو دیگر دلائل کے علاوہ جیسے کہ ”فلا سبیل الى اسقاطه“ کے الفاظ سے بھی ظاہر ہے کیونکہ امام کے حق وصولی کا ناقابل اسقاط ہونا یہ اموال ظاہرہ کے صدقہ کے بارے میں ہی ہو سکتا ہے۔ اموال باطنہ کی وصولی زکوٰۃ کے متعلق تو امام کا حق ناقابل اسقاط نہیں بلکہ خود امام جصاص اس کے متعلق الگی عبارت میں اس کے ساقط ہو جانے کی تصریح فرمائی ہے میں کہ اموال باطنہ کی وصولی میں امام کا حق ساقط ہو چکا ہے۔ ( پورا حوالہ آگے آ رہا ہے ) — احمد اگر بالفرض فلا سبیل الى اسقاطه کو دونوں قسم کے اموال کے لئے عام رکھا جائے اور اس حق امام کو بہر حال بِنَصْ قرآن ناقابل اسقاط تصور کیا جائے تو سوال پیدا ہو گا کہ حضرت عثمان نے اپنے ایک اعلان کے ذریعہ اسے جزوی طور پر کیسے ساقط کر دیا۔ اور صحابہؓ کرامؓ نے اس خلاف قرآن اقدام کو کیسے قبول کر لیا؟ حقیقت ہے کہ یہ ”ناقابل اسقاط حق وصولی صرف اموال ظاہرہ کے بارے میں ہے۔ اموال باطنہ سے متعلق نہیں۔ لپس المبلغ کا استدلال اس عبارت سے صحیح نہیں۔ چنانچہ سیاق و سابق اور دیگر قرآن کی روشنی میں یہ امر متعین ہے کہ امام ابو بکر جصاص زم اس عبارت سے عموم مُراد نہیں لے رہے ہیں بلکہ صرف اموال ظاہرہ کے متعلق لم يجزہ فرمائی ہے میں جیسا کہ یوجبه العمال على صدقات المعاشى وکذا الک صدقة الشار کے الفاظ اس پر صاف دلایت کر رہے ہیں۔ اور اسکی تائید اس امر سے بھی ہوتی ہے کہ خود امام موصوف نے دوسرے دو مقامات پر مستلم بالا میں ”اموال ظاہرہ“ کی قیمت ذکر کی ہے۔ حق امام پر بحث کرتے ہوئے امام موصوف لکھتے ہیں :

وَيَدْلِي أَيْضًا عَلَى أَنَّ اخْذَ الصَّدَقَاتِ إِلَى الْأَمَامِ وَإِنَّهُ لَا يَجِزُّ إِنْ  
يُعْطِي رَبَّ الْمَالِيَّةِ صَدَقَتِهَا الْفَقْرَاءُ فَإِنْ فَعَلَ اخْذَهَا الْأَمَامُ ثَانِيًّا  
(أحكام القرآن ص ۱۲۳ ج ۲)

دُورَے مَقَامٍ پَرْ فَرَمَاتَهُ ہے :

انْ مَنْ أَدْى صَدْقَةً مَوَاسِيَّهُ الْفَقَرَاءِ إِنَّ الْأَمَامَ لَا  
يَحْتَسِبُ لَهُ بِهَا۔ (أحكام القرآن ص ۸۳ ج ۲)

دیکھئے بالکل وہی الفاظ ہیں کہ وصولی صدقات کا حق امام کو ہے، لیکن اگلے جزئیہ میں ”رب الماشیة“ کی قید ذکر کر کے اس کا اموال ظاہرہ کے متعلق ہونا بھی واضح فرمادیا ہے۔ اہل اصول کے ہاں یہ مسلم ہے کہ ایک ہی حادثہ میں جب مطلق و مقید دار ہوں تو مطلق کو مقید پر بخوبی کیا جاتا ہے پس اس ضابطے کی رو سے زیر بحث ”جزئیہ“ اموال ظاہرہ“ کے بارے میں تصور کیا جائے گا۔ کہ بھی ادراگی صحیح نہ ہونے کا حکم امام جصاصؓ کے نزدیک مولیشیوں کی زکوٰۃ کے متعلق ہے۔ تمام اموال زکوٰۃ کے بارے میں نہیں، اس کا ایک واضح ترجیح یہ ہے کہ زیر بحث عبارت کے متصل بعد آگے اموال باطنہ کی وصولی زکوٰۃ کی تفصیل مُستقبل طور پر بیان کی ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں :

وَامَّا زَكَوَةُ الْأَمْوَالِ فَقَدْ كَانَتْ تَحْمِلُ الْأَمْوَالُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ وَابْنَ بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ ثُمَّ خَطَبَ عُثْمَانٌ فَقَالَ هَذَا شَهْرٌ  
ذَكْوَتُكُمْ فَمَنْ كَانَ عَلَيْهِ دِينٌ فَلِيُؤْتِيهِ ثُمَّ لِيَزْكُرْ لِيَقِيَّةً فَجَلَ لِهِمْ  
أَدَاءُهَا الْمَسَاكِينُ وَسَقْطُهُمْ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ حُقُّ الْأَمَامِ

### فَ اخْذَهَا

علاوه ازیں اموال ظاہرہ اور باطنہ کی زکوٰۃ کے بارے میں امام جصاصؓ نے ایک دُوری طرح سے بھی فرق کیا ہے۔ یہ ہے کہ اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ“ کے متعلق صدقات“ کا لفظ استعمال کرتے ہیں اور اموال باطنہ کی“ زکوٰۃ“ کے لئے لفظ“ زکوٰۃ“ استعمال کرتے ہیں۔ یہ فرق البلاعہ کی زیر بحث عبارت اور ہماری نقل کردہ اس عبارت سے بھی واضح ہے۔ اس سے بھی ظاہر ہے کہ مالک کی خود ادایگی معتبر ہونے کا حکم اموال ظاہرہ سے متعلق ہے۔ کیونکہ زیر بحث عبارت میں صدقات کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ زکوٰۃ کا۔ اور ہمارے اس دعویٰ کی ایک بین

دلیل امام ابو بکر جصاصؓ کی ایک دوسری عبارت ہے جس میں قطعی طور پر یہ فیصلہ کردیا گیا کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ کی ادائیگی میں ابتدائے اسلام سے ہی وصولی امام کی شرط نہیں تھی، البتہ یہ شرط اموال ظاہرہ کے صدقہ میں ہے۔ امام موصوف لکھتے ہیں :

انہ (تعالیٰ) قال فِي الزَّكُوٰةِ وَآتُوا الزَّكُوٰةَ وَلَمْ يُشْرُطْ فِيهَا أَخْذُ  
الاَمَامِ (الْحَفْظُ انْ قَالَ) فَلَمْ يَخْصُ الزَّكُوٰةَ بِالْأَمْرِ بِالْإِيتَاءِ دَوْتُ  
اَخْذُ الْاَمَامِ وَأَمْرُ فِي الصَّدَقَةِ بَانِ يَاخْذُهَا اَلْاَمَامُ وَجَبَ ان یکون  
اداء الزکوٰۃ موکولاً الحفظ اربابها الاما یمر بهم التاجر على  
العاشر۔ (احکام القرآن ص ۱۵۱)

امام جصاصؓ نے فیصلہ فرمادیا کہ فرضیت زکوٰۃ کے وقت سے ہی اموال باطنہ کی ادائیگی کا صل احتیار مالکان کو بلفص قرآنی حاصل تھا البتہ مال ظاہر کے صدقہ میں وصولی امام شرط ہے۔ اس عبارت میں لفظ زکوٰۃ اور لفظ صدقہ کے فرق کو ملحوظ رکھا گیا ہے۔ ایسی تصریحات کے باوجود ہم یہ نہیں سمجھتے کہ ارباب "البلاغ" پانے ناقص استدلال پر اتنا بڑا دعویٰ کیسے کر بیٹھے اور سیاق و سبق دیکھنے کی زحمت گوارا نہیں فرمائی۔ الحاصل امام جصاص رازی کی زیر بحث عبارت سے یہ امر ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ حضرت عثمانؓ کے اعلان سے قبل اگر کوئی شخص پانے مال باطن کی زکوٰۃ خود فقیر کو دے دیتا تو سرکاری زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی تھی۔

امام موصوف نے تصریح کر دی ہے کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ کی ادائیگی میں وصولی امام شرط نہ تھی جیسا کہ و آتُوا الزَّكُوٰةَ کا صیغہ اس پر دال ہے اسکی مزید تحقیق آگے ملاحظہ فرمائیتے :

ادائے زکوٰۃ کے لئے سرکاری وصولی شرط نہیں : کی عبارت سے امام جصاصؓ

قطع نظر دیکھ دلائل قرآن پاک، احادیث مبارکہ، اجماع صحابہؓ، اقوال ائمۃ تفسیر، تصریحات فقہاء و محدثین سے معلوم ہوتا ہے کہ عہد رسالت میں بھی اگر کوئی مالک اپنی نقدی کی زکوٰۃ برائے راست فقیر کو دے دیتا تو اسکی یہ ادائیگی زکوٰۃ شرعاً معتبر تھی۔ اس سلسلہ میں مختصر ابطور نمونہ چند دلائل ذکر کئے جاتے ہیں — قرآن کریم میں ہے :

(۱) **وَآتُوا الزَّكُوٰةَ** : زکوٰۃ کے متعلق لفظ "ایتار" وارد ہوا ہے اور عربی لغت ۱

میں "ایت اہر" کے معنی کسی کو مالک بنادینے کے ہیں۔ امام ابو بکر کا سانی ہے فرماتے ہیں الایتاء  
حوالتمیک اہر ایک درسے مقام پر لکھتے ہیں :- ان الواجب ایتاء الزکاۃ  
دالایتاء هو التملیک اہر۔ علامہ ابن بحیر فرماتے ہیں: الایتاء هو التملیک اہر۔  
پس فرمان باری تعالیٰ واتوا الزکاۃ میں اغناہ کو حکم دیا گیا ہے کہ "مال زکوۃ" ملک  
کر دو۔ یعنی کسی کو مال زکوۃ کا مالک بنادو۔ اور ظاہر ہے کہ زکوۃ ساعی یا امام کے حوالے کرنے  
کی صورت میں تو کیل ہوتی ہے، نہ کہ تملیک اور براہ راست تملیک زکوۃ کا مال فقراء و مساکین  
کو دینے ہی سے متحقق ہوتی ہے اور اغناہ اسی کے مامور ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ براہ راست،  
بل واسطہ امام، فیقر کو زکوۃ دینے نے زکوۃ ادا ہو جاتی ہے۔ کیونکہ آیت شریفہ کا اولین وحی  
ہنوم و مطلب براہ راست ادائیگی ہی ہے۔ اموال باطنہ کی زکوۃ کی براہ راست ادائیگی کے صحیح  
ہونے اور امام کی وصولی کی شرط نہ ہونے سے لئے اسی آیت سے استدلال کیا گیا ہے۔ چنانچہ امام  
جخاص فتنے نظر کیا ہے

انه قال فاتحہ الزکاۃ (واتوا الزکاۃ) ولهم يشترط فيها اخذ الامام  
لها (الـ ان قال) فلمما خص الزکاۃ بالامر بالایتاء دوت  
اخذ الامام و امر في الصدقۃ بان يأخذها الامام وجب  
ان يكون اداء الزکاۃ موكلاً الى ادبارها الا لله ما يمسي به  
التاجر على العاشر اہر (بح ۲ ص ۱۵۶)

اس عبارت میں کم از کم "اموال باطنہ" کی زکوۃ کی تقییم کا اصل اختیار خود صاحب مال

۱۷ بداع ۲ ص ۳۹ ۲۵ بداع ۲ ص ۳۵ ۲۵

کسی کو یعنی فقراء کو مالک بنادو۔ لقولہ تعالیٰ : و تو ترها الفقراء فهو  
لکم ولقولہ تعالیٰ انما الصدقات للفقراء والمساكين - آیت واتوا  
الزکوۃ میں مصرف زکوۃ مذکورہ تھا کہ "مال زکوۃ" کا کسے مالک بنادیا جائے۔ تو درسی  
آیات و احادیث میں مصرف زکوۃ کی تعین فرمادی گئی۔ تو اس طرح سے صحیح زکوۃ کے ارکان  
اربعہ کا تعین ہو گی۔ یعنی معطی، فعل ایتاء، مال زکوۃ اور مصرف۔ جن میں اشتراط امام کا  
کوئی تذکرہ نہیں۔ فقط منہ۔

کو ہونے اور امام کی وصولی شرط نہ ہونے پر آیت کی دلالت بیان کی گئی ہے۔ اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ زمانہ نزول آیت سے، ہی مالکان کی بذاتِ خود ادائیگی نہ صرف یہ کو صحیح تصور کی جاتی تھی۔ بلکہ فرمان باری تعالیٰ کے مطابق اصل اختیار ہی مالکان کو دیا گیا تھا۔ اور امام کی وصولی شرط کے درجہ میں نہ تھی۔

آیت ہذا کی اس دلالت کے پیش نظر حضرات فقہاء نے زکوٰۃ کی جو تعریف فرمائی ہے اس سے بھی یہ حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ فقیر کو براہ راست زکوٰۃ دینے سے ادا ہو جاتی ہے۔ کیونکہ زکوٰۃ کا معنی ہی یہ ہے کہ اللہ پاک کی خوشندی کے لئے مال کی ایک خاص مقدار کا فقیر کو مالک بنادیا جائے۔ چنانچہ :

(الف) :- کنز الدقائق میں ہے : هی تمیک المال من فقیر ..... اللہ تعالیٰ اہ

(ب) :- فتاویٰ ہندیہ میں ہے : فھی تمیک المال من الغیر .. اللہ تعالیٰ کذا فی التبیین۔

(ج) :- مراتقی میں ہے : هی تمیک مال مخصوص شخص معلوم ہو ان یکون فقیر ام

(د) :- تنویر میں ہے : هی تمیک جزء مال من مسلم فقیر اہ -

مال زکوٰۃ کا فقیر کو براہ راست مالک بنانا۔ یہ زکوٰۃ کا اولین مصدق ہے۔ اور بواسطہ امام یا ساعی زکوٰۃ کی ادائیگی یہ اس کا ثانوی درجہ ہے۔ خود فقیر کو دینے کی اولیت اور اصیلیت اور بواسطہ ساعی ادا کرنیکی ثانویت اور نیابت مندرجہ بالا عبارات فقہاء سے ظاہر ہے۔ اور اگر مزید صراحت مطلوب ہو تو امام ابو بکر کا سانی "تحیر فرماتے ہیں :

(س) :- فر کن الزکاۃ ہوا خراج جزء من النصاب الـ اللہ تعالیٰ و تسیلم

ذالک الیہ بقطع المالک یدہ عنہ بتملیکه من الفقیر و تسیلمہ الیہ

او الـ یدمـنـ هـوـ نـاـئـبـ عـنـهـ وـ هـوـ الـ مـصـدـقـ اـہـ (بدائع حـ ۲۹ صـ ۳)

(ص) :- شیخ التفسیر والحدیث مولانا محمد ادریس صاحب کا نہ حلومی لکھتے ہیں :

زکوٰۃ رسدقات کی حقیقت کسی سلمان فقیر کو محض اللہ کی خُشنودی کے لئے مالک بنادینا

ہے۔ (معارف القرآن)

آیت شریفہ اور زکوٰۃ کی ان تعریفات سے یہ مسئلہ باخل و واضح ہے کہ براہ راست فقیر کو مال زکوٰۃ کا مالک بنادینے سے امثال امر خداوندی ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس صورت میں "ایت" اے۔

زکوٰۃ کا تحقق ہو گیا ہے۔

**دُو سری آیت :** قال تعالیٰ - ان تبدوا الصدقات فنعمما هم  
و يكفر عنکم من سینا تکم و اللہ بمال عملون خبیر (بقرۃ ۲۱)

آیت ہذا میں تصریح ہے کہ فقراء و مسکین کو مخفی طور پر صدقہ دینا بہتر ہے معلوم ہوا کہ  
براء راست فقیر کو صدقہ دینے سے ادا ہو جاتا تھا۔ اگر ایسا صدقہ زمانہ نزولِ وحی میں شرعاً معتبر نہ  
تھا، تو ایسے صدقے میں "خیر" اور "بھلائی" کیا ہو گی۔ جبکہ ایسا شخص تارکِ فرض ہونے کی وجہ  
سے اُٹا گنگہ کار ہو رہا ہے۔ آیت میں لفظ "صدقات" کو نفلی صدقہ کے ساتھ خاص کہنے کی کوئی وجہ  
نہیں یہ لفظ دونوں قسم کے صدقات کو شامل ہے۔ تفسیری اقوال کی تفصیل میں جانے کی بجائے ہم صرف  
چند حوالوں پر اکتفا ہ کریں گے۔

(الف) : آیت ہذا کی تفسیر میں "ترجمان القرآن"، "حضرت ابن عباس" فرماتے ہیں :

حق تعالیٰ شانہ نے نفل صدقہ میں "خفیہ" کو "علانیہ صدقے" پر ستر درجہ فضیلت دی  
ہے۔ اور فرض صدقہ میں علانیہ کو مخفی صدقہ پر کچھیں درجہ فضیلت دی ہے اہ۔ معلوم ہوا  
کہ مخفی صدقہ فرض بھی ادا ہو جاتا ہے۔ حضرت ابن عباسؓ کے اسی قول کے بارے میں  
ام القرطبی فرماتے ہیں۔

ومثل هذا لا يقال بالرأى واما حصر توقيفا على التفسير البخاري المحيط ص ۲۲۳  
کہ ایسی بات محض رائے سے نہیں کہی جاسکتی۔ یہ بات حضرت ابن عباسؓ حسن علیہ  
الصلوٰۃ والسلام سے سُن کر فرمائی ہے ہیں۔

پس اس سے ظاہر ہوا کہ براء راست فقیر کو زکوٰۃ یعنی سے ادا رہو جاتی تھی۔ اور اس کا ثبوت  
گویا کہ فرمانِ نبویؐ سے ہو رہا ہے۔

(ب) : تفسیر بحر محيط میں ہے کہ لفظ صدقات میں بظاہر عموم ہے۔ پس نفلی اور فرض سب صدقات  
کو شامل ہو گا۔ اور ایک قول یہ ہے کہ الف لام عہد کے لئے ہے۔ اور اس سے مراد صرف  
"فرض" صدقہ ہی ہے۔ امام حسن بصریؑ، قتادہ بن زید بن ابی جبیب کا یہی قول ہے۔

(حوالہ بالا)

(ج) : پانچہ اکابر کی تفاسیر تمام تفاسیر کا خلاصہ اور مغز ہیں ۔

آیت ہذا کی تفسیر میں حضرت مفتی محمد شیفع صاحب نور اللہ مرقدہ لکھتے ہیں ۔

"بطاہر یہ آیت فرض اور نفل سب صدقات کو شامل ہے ۔ (معارف القرآن ج ۱ ص ۶۳)

(د) حیکم الامم حضرت تحالوی قدس سرہ "بیان القرآن" میں آیت ہذا کی تفسیر میں لکھتے ہیں :

اس مقام میں اقوال مختلف ہیں، مگر احقر کے ذوق میں حسب شہادت ظاہر قرآن و

حدیث امام حسن بصری "کا قول جو بکیر" میں منقول ہے، راجح معلوم ہوتا ہے۔ وہ

یہ کہ یہ آیت فرض و نفل سب صدقات کو شامل ہے، اور سب میں انعام، ہی افضل

ہے۔ (بیان القرآن) ————— بندہ عرض کرتا ہے کہ بطاطاہر اسکی وجہ یہ ہے

کہ مخفی صدقة میں معطی کی صحیت ایمان پر زیادہ دلالت پائی جاتی ہے اور صدقہ کو صدقہ کہنے

کی یہی وجہ ہے کہ یہ معطی کے دعویٰ ایمان کی صفات پر دلالت کرتا ہے۔ (مسک الختم)

پس حقیقت کے لحاظ سے صدقہ میں اصل انعام ہے گو عوارض کی وجہ سے بعض اوقات

اعلان و اعلان افضل ہو۔ شرح و تایم میں ہے ۔

"بخلاف الزکاة فان الاصل فيه الاداء خفية" قال الله تعالى

وان تخففوها و تؤتواها الفقراء فهو خير لكم ۔ (ص ۲۸۱ ج ۱)

(ل) :- امام ابو عبید - ایک مسئلہ کے ضمن میں فرماتے ہیں : مال داروں پر فرض ہے کہ وہ فقیروں یا امام کو زکوٰۃ ادا کریں۔ اس کے بعد اسکی دلیل کے طور پر یہی آیت ان تبدوا الصدقات پیش کرتے ہیں (ترجمہ کتاب الاموال جلد ۲ ص ۳۹۶) جس سے ظاہر ہے کہ امام ابو عبید کے نزدیک بھی یہ آیت اس پر ناطق ہے کہ برآہ راست فقراء کو زکوٰۃ دینے سے بھی فرضیہ ادا ہو جائے گا۔

ان معروضات کے بعد اس حقیقت میں کوئی خفا۔ باقی نہیں رہتا کہ مخفی طور پر اور برآہ راست فُقراء کو ادا کی جانے والی زکوٰۃ زمانہ نزول قرآن میں بھی صحیح ہوتی تھی اور اس آیت میں اسی کی اجازت دی گئی ہے ۔

قال تعالیٰ : وَأَتَى إِنْمَالًا عَلَى حِبَّهِ ذُوَّى الْقُرْبَى

**تیسرا آیت :** وَالْيَتَمُّ وَالْمَسْكِينُ وَابْنُ السَّبِيلِ الْآيَةُ بَقِيرَه،

ترجمہ : اور مال دیتا ہو اللہ کی محنت میں حاجتمند رشته داروں کو اور محتاجوں کو ، اور سافروں کو<sup>۱۰</sup> آیت ہذا سے بھی ظاہر ہے کہ خود صاحب مال اپنا صدقہ "رشته دار ، یتیم ، اور فقیر کو دے تو اس کا یہ صدقہ معتبر ہے اور شرعاً اُسکی ادائیگی صحیح ہے۔ یہ آیت بھی ایک تفسیر کے مطابق زکوٰۃ کے بارے میں ہے۔ آیت کے اس حصے میں گویا کہ مصارف زکوٰۃ کا بیان ہے اور آگے زکوٰۃ کا صراحت "ذکر کر کے اسکی تاکید کر دی گئی۔ تفسیر بحر محیط میں ہے :

وقیلَ حَدِیْثُ زَكَوٰۃٍ وَّ بَيْنَ بَدَالَکَ مَصَارِفَهَا - اور آگے چل کر کہا ہے۔

اقام الصلوٰۃ و اقْرَبُ الزَّكَوٰۃ - فَإِنْ كَانَ أُرْبَدَ بِالْأَيَّامِ إِلَّا يَتَأَبَّعُ الْأَسَابِعَ

الزَّكَوٰۃُ كَانَ ذَكْرُهُ هَذَا نَوْكِيدًا - (ج ۲ ص ۶۲)

اس سے انکار نہیں کہ اس آیت کی تفسیر میں دوسرے اقوال بھی ہیں ہم صرف یہ بتلانا چاہتے ہیں کہ قرآن کریم "حدیث شریف" صحابہ کرام ، آئمہ تفسیر ، حضرات محدثین اور فقہاء اور عظام ، رحمہم اللہ اجمعین ، چودہ صدیوں تک بہر حال اس مسئلہ سے بے خبر تھے کہ اموال باطنہ کی زکوٰۃ فقیر کو دینے سے ادا نہیں ہوتی تھی۔ ورنہ وہ کسی آیت یا حدیث کا ایسا مطلب بیان کرنا جائز نہ رکھتے جس سے صورت مذکورہ میں "ادائیگی" زکوٰۃ معتبر قرار پاتی ہو۔ کیونکہ آیات کا نزول توحض نہ پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبۃ میں ہے۔ اور بقول ان کے تفسیر بسطہری میں بھی اس آیت کی تفسیر کے متعلق ایک احتمال اس کے عام ہونے کا ذکر کیا ہے۔

قالَ تَعَالَى وَفَ قَالَ اللَّهُمَّ حَقٌ مَعْلُومٌ لِّلْسَأْلَمِ

پھونخی آیت : وَالْمَحْرُومُ مَا لَا يَرَى (معارنح)

امام ابو بکر کا سانی "فرماتے ہیں۔ یہ "حق معلوم" زکوٰۃ ہے۔ (بدائع)

اس آیت میں نیک لوگوں کی مدح فرمائی گئی کہ ان کے مالوں میں سائل اور غیر سائل کا حق ہے۔ یعنی یہ لوگ "سالمین" وغیرہ کو زکوٰۃ دیتے ہیں۔

(۲) حدیث شریف : قرآن کریم کے علاوہ متعدد احادیث سے بھی یہ مسئلہ ثابت ہے کہ بخی ادائیگی صحیح ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو زیور پہنچے ہو دیکھا تو دریافت فرمایا کہ اسکی زکوٰۃ ادا کرتی ہو؟ عرض کیا۔ نہیں۔ تو ارشاد فرمایا :

ہو حسیکِ مرت النار - (اخرجہ امام کم و صحیح)

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ادائیگی کے لئے حکومت کی وصولی بلکہ امام کو اس ادائیگی کا علم بھی ضروری نہیں۔ ورنہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم، حضرت عائشہؓ سے انودین ذ کھو تھا کیونکہ دریافت فرماتے؟

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے کسی ساعی یا عامل کو "ادائیگی زکوٰۃ" کا سوال بعد از عقل ہے جبکہ "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ کے لئے زکوٰۃ ساعی بھیجھے گئے اور نہ ہی صحابہؓ کہ اس کسی ساعی کو دیتے تھے۔ بلکہ "صلوات الرسول" کے شوق میں بارگاہ رسالتہاب صلی اللہ علیہ وسلم میں پیش کرتے تھے۔

**دوسرا حدیث:** صلی اللہ علیہ وسلم سے مستلد دریافت کیا کہ اگر میں اپنا صدقہ اپنے خاوند کو دوں تو یہ جائز و کافی ہو جائے گا۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ ہاں، بلکہ تجھے دو گنا تواب ہو گا۔ صدقے کا اور صد رحمی کا۔ (بخاری وغیرہ مختصر)

صحابہؓ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مستلد دریافت کیا۔ اور آپ نے جواب ارشاد فرمایا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ سرکاری وصولی "صحبت صدقہ" کے لئے ہمدردی میں بھی شرط نہ تھی، اور نہ اب ہے۔ شوافع نے اس حدیث کو زکوٰۃ پر محمول کیا ہے۔ اور اخاف نے اسے نفل صدقہ پر رکھا ہے۔ یہ الگ اختلاف رہا، لیکن کسی حنفی نے شوافع کے استدلال کی تردید میں یہ ہے، کہ اس حدیث میں "زکوٰۃ" مراد نہیں لیجا سکتی۔ کیونکہ صحبت زکوٰۃ کے سرکاری وصولی شرط تھی، جو اس حدیث میں نہیں پائی جا رہی۔

**تیسرا حدیث:** صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ میرے پاس میں مشقاں سونا ہے۔ کیا اسکی زکوٰۃ ادا کروں؟ آپ نے ارشاد فرمایا۔ ہاں — مزید سوال کیا کہ میری پر درش میں میرے تمیم بھیجھے ہیں۔ ان کو یہ زکوٰۃ دے سکتی ہوں۔ ارشاد فرمایا۔ ہاں دے سکتی ہو۔ (احکام القرآن ج ۲ ص ۱۳۵)

اس حدیث میں فرض زکوٰۃ کی بھی تصریح ہے کہ تمیم بھیجھوں کو یہ زکوٰۃ دینے سے ادا ہو جائے گی یا نہیں؟ یہ صحابہؓ ادائیگی زکوٰۃ کے بارے میں مستلد دریافت فرمائی ہیں۔ سرکاری

لا سنس حاصل نہیں کر رہیں۔

**پتوٹھی حدیث:** فَدَفَعْهَا إِلَيْهِ لَيْلًا وَهُوَ لَا يَعْرِفُهُ فَلَمَّا أَصْبَحَ وَقْتُ عَلَيْهِ فَقَالَ مَا يَاكَ ارْدَتْ وَأَخْتَصَمَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ لَكَ مَا نَوَّيْتَ يَا يَزِيدَ الْحَدِيثَ۔ (بخاری وغیرہ واللطف للجصاص ۲)

امام ابو بکر جصاص اس حدیث سے زیر بحث صورت میں فرض زکوٰۃ کی ادائیگی کے صحیح ہونے پر استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

وَلَمْ يَسْتَلِهِ أَنْوَيْتَهَا مِنَ الزَّكَاةِ أَوْ غَيْرِهَا بَلْ قَالَ لَكَ مَا نَوَّيْتَ  
فَدَلَّ عَلَى جَوَازِهَا أَنَّ نَوَاهَا زَكُوٰةٌ أَهْ (احکام القرآن ج ۲ ص ۱۳۱)  
امام ابو بکر جصاص کے اس استدلال سے جہاں ہمدرد رسالت میں بخی ادائیگی زکوٰۃ کا صحیح  
معتبر ہونا معلوم ہوتا ہے۔ وہاں پر خود امام جصاص کے مذهب کا بھی علم ہوتا ہے کہ وہ بھی ایسی  
بخی ادائیگی کے صحیح ہونے کے قابل ہیں۔ اسی لئے تو اسکے لئے استدلال کر رہے ہیں اگر ان کے نزدیک  
”ہمدرد رسالت“ میں براہ راست نُفُرَا، کو ادائیگی زکوٰۃ صحیح نہ ہوتی، تو حدیث معنی سے استدلال  
کرنے کی بجائے اس کا کوئی جواب ذکر کرتے، کوئی توجیہ یا تاویل پیش کرتے۔

حضرت یزید بن ابی جبیب فرماتے ہیں کہ آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام ”زکوٰۃ“ کو خفیہ طور پر تقسیم  
کرنے کا حکم فرماتے تھے۔ کان یا مریب قسم الزکوٰۃ فی السترن۔ (بحر محیط ص ۲۲۳ ج ۲)

امام زجاج فرماتے ہیں کہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں خفیہ طور پر زکوٰۃ دینا احسن  
افضل ہوتا تھا۔ کان اخفاء الزکوٰۃ علی عهد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم افضل و  
احسن۔ (بحر محیط ص ۲۲۲ ج ۲)

**یہ نہیں کہا جاسکتا :** ان آیات و احادیث و روایات کے متعلق یہ نہیں کہا جاسکتا کہ  
پھر منسوخ ہو گئی تھیں۔ اور بعد میں حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ”اموال باطنہ“ کے بارے  
میں ان کو پھر بحال کر دیا۔ ایسی مضحك خیز رائے ان نصوص کے متعلق پودہ سوال میں کسی نے  
ظاہر نہیں کی۔ بلکہ ”اموال باطنہ“ کے بارے میں ان کو مسئلہ اور سہیشہ معامل بہا سمجھا گیا ہے۔  
 **واضح فیصلہ :** امام ابو عبید ایسی متعدد روایات نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں :

ہماری مذکورہ بالا تمام روایات جن کے بوجب زکوٰۃ حُکم کو دینا اور اسے اپنے طور پر باٹھ دینا دونوں پر عمل ہوتا رہتے ہے۔ لیکن یہ صورت نقدی کی زکوٰۃ کے ساتھ مخصوص ہے کہ اس کا مالک مذکورہ بالا دونوں صورتوں میں سے جس صورت میں بھی زکوٰۃ دے وہ اپنے ذمہ عائد ہونے والے فرض کو ادا کرے گا۔ (ترجمہ : کتاب الاموال ج ۲ ص ۳۴)

ملک العلماء امام ابو بکر کاسانی رحمہ اللہ نے باخل بات صاف کر دی کہ دور اول میں بعض لوگ زکوٰۃ خود ادا کرتے تھے اور بعض لوگ امام کو لا کر دیتے تھے۔ "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ سرکاری سطح پر وصول کرنے کے لئے نہ کوئی محصل بھیجا گیا اور نہ سرکاری ادائیگی کے لئے کسی شخص کے مطالبه کیا جاتا تھا۔

**وَذَكْرُ اِمَامِ الْهَدِیِّ اِشْیَعَ اَبُو مُنْصُورِ الْمَاتَرِیدِیِّ السِّرْقَنْدِیِّ**

لَمْ يَبْلُغْنَا اَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْثَ فِي مَطَالِبِ الْمُسْلِمِينَ

بِنَزَّ كَاتَةَ الْوَرْقَ وَ اِمَوَالَ الْبَجَارَةَ وَ لَكُنَ النَّاسُ كَانُوا يَعْطُونَ ذَالِكَ

وَ مِنْهُمْ مَنْ كَانَ يَحْمِلُ الْهَمَّةَ الْأَئِمَّةَ فَيَقْبَلُونَ مِنْهُ ذَالِكَ وَ لَا

يَسْأَلُونَ احَدًا عَنْ مَبْلَغِ مَالِهِ وَ لَا يَطَالِبُونَهُ بِذَالِكَ (بِالْحَجَّ ج ۱ ص ۳۴-۳۵)

امام ہدی شیخ ابو منصور ماتریدی سرقندی فرماتے ہیں کہ ہمیں ایسی کوئی روایت نہیں

پہنچی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے چاندی اور اموال تجارت کی زکوٰۃ وصول کرنے

کے لئے مسلمانوں کے پاس کسی کو بھیجا ہو بلکہ کچھ لوگ از خود براہ راست فقراء کو

دے دیتے تھے اور کچھ لوگ انہ کے پاس لے آتے تو وہ اسے قبول کر لیتے اور کسی سے

نہ اس کی مجموعہ مالیت کے بارے میں پوچھتے نہ اس کی زکوٰۃ کا مطالبه کرتے۔

اب تک چند آیات چند احادیث اور ان کے ذیل میں ضمنی طور پر بعض صحابہ کرام کے آثار تابعین

کے اقوال، فقہاء و محدثین و مفسرین کے فرمودات ذکر کئے گئے۔ مندرجہ بالا دلائل سے "اموال

باطنہ" کی زکوٰۃ میں عہد رسالت کا طرز عمل واضح ہے کہ سرکاری وصولی شرط نہ تھی۔ یہی طرز عمل

بعد میں (شیخین رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے دور میں اور اس کے بعد) بھی جاری رہا۔

**صَدِيقِيْ دُور :** حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے دور میں بھی "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ

کا معاملہ اسی طرح رہا جیسا کہ عہد رسالت میں تھا۔ ادائے زکوٰۃ کے

لئے سرکاری وصولی شرط نہ تھی۔ حکومت کو زیدینے والوں سے باز پس نہ ہوتی تھی۔

امام ابو عبید تحریر فرماتے ہیں :

چنانچہ آپ دیکھیں گے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ مہاجر بن شاہ و انصار کی موجودگی میں مولیشیوں کی زکوٰۃ روکنے پر مرتدین سے جنگ کی تھی لیکن سونے چاندی کی زکوٰۃ نہ دینے پر ایسا نہیں کیا۔ (ترجمہ کتاب الاموال جلد ۲ ص ۲۸۹)

**حضرت فاروق عظیم رضی :** تفسیر مظہری میں ابن ابن شیبہ کے حوالے سے حضرت عمر میں لگادو گے، تمہاری زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ ف ایٰ صنفِ وضعۃ اجزا ک۔

(تفسیر مظہری جلد ۳ ص ۲۶۶)

**اجماع صحابہ رضی** یہ تہما حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہی راتے نہیں بلکہ کسی صحابیؓ سے بھی اس کے خلاف مروی نہیں اور بہت سے صحابۃ و تابعین کی راتے اس کے مطابق منقول ہے بقول امام جصاصؓ اس پر سلف کا اجماع ہو چکا ہے اس کے خلاف جائز نہیں۔

عن علی و ابن عباس رضی اللہ عنہما قالا اذا اعطى الرجل الصدقة  
صنفاً واحداً من الاصناف الثمانية اجزاً وروى مثل  
ذلك عن عمر بن الخطاب وحذيفة وعن سعيد بن ابراهيم وعمر  
بن عبد العزيز وابي العالية ولا يروى عن الصحابة خلافه  
فضل اجماعاً من السلف لا يسع احد خلافه۔ اهـ

(احکام القرآن ص ۱۳۹)

اس سے ظاہر ہے کہ حضرات صحابہ و سلف کے اجماع کی روشنی میں فقیر یا مسکین کو براء راست دی جانے والی زکوٰۃ ثرعاً ادا ہو جاتی ہے۔ عہد رسالت اور خلافت شیخین رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے دور میں یہی سلسلہ رہا ہے۔

حوالہ جات بالا سے ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، حضرات صحابہؓ، اور فقہاء محدثین اور مفسرین سب کے نزدیک براء راست فقیر کو زکوٰۃ دینے سے معطی کی زکوٰۃ ادا ہو جاتی ہے۔ فرضیت زکوٰۃ اور زماں زوال قرآن سے لے کر اب تک سلسلہ یہی رہا ہے۔

پس جن احباب نے ایک بے دلیل دعویٰ کے تحفظ کے لئے ایسی ادیگی کو فی الجملہ غیر معتر قرار دیا تھا۔ ان کا خیال صرف بے بنیاد ہی نہیں بلکہ دلائل صحیح کے قطعاً خلاف ہے۔ اور ان کا یہ لکھنا بھی درست نہیں (کہ عہد رسالت اور حضرات شیخین رضی اللہ عنہما کے زمانے میں) دونوں قسم (ظاہرہ باطنہ) کے اموال میں ادائے زکوٰۃ کا راستہ یہی تھا کہ وہ حکومت کو دی جائے۔ گزشتہ اوراق میں ذکر کردہ تفصیل دلائل کی روشنی میں یہ بات واضح ہو گئی کہ اس مبارک دور میں "ادائے زکوٰۃ" کا صرف "یہی راستہ" نہ تھا، بلکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد فرمایا ہوا ایک دوسرا راستہ یہ بھی تھا کہ مالک اپنی زکوٰۃ خود فقیر کو دیدے۔ یہ ساری بحث "اموال باطنہ" کی زکوٰۃ کے بارے میں تھی باقی "اموال ظاہرہ" کی زکوٰۃ وصول کرنے کا حق امام کو حاصل ہے اور رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سرکاری طور پر بذریعہ محصلیں و صولی زکوٰۃ کا انتظام صرف "اموال ظاہرہ" میں فرمایا تھا۔

ہم یہاں تک لکھ چکے تھے تو اس کے بعد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا ایک عبارت مل گئی جس میں انہوں نے مندرجہ بالامضمانوں کی واضح تصریح فرمادی ہے۔ الحمد للہ حضرت مفتی صاحبؒ کی موافقت بھی ہمیں حاصل ہو گئی خاص زکوٰۃ ہی کے موضوع پر لکھے گئے۔ "قرآن میں نظام زکوٰۃ" نامی اپنے رسالے میں، اسی آیت (خذ من اموالہم صدَّقَهُمْ) کی تفسیر کے تحت تحریر فرماتے ہیں: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکومت کی طرف سے زکوٰۃ وصول کرنے کا انتظام صرف ان اموال میں کیا جو فقہاء کی اصطلاح میں اموال ظاہرہ کہلاتے ہیں (ص ۲۶)۔

چند سطور کے بعد لکھتے ہیں:

باقی "اموال باطنہ" نقد، سونا، چاندی، زیورات وغیرہ..... ایسے اموال کی زکوٰۃ خود اصحاب اموال ہی کے حوالہ کی گئی کہ وہ بطور خود ادا کریں خواہ بیت المال کو دیدیں یا براہ راست فقراء میں تقسیم کر دیں۔ (الی ان قال) ... سحاۃ کذا مذکور کا عام معمول یہی رہا کہ وہ اپنے ایسے اموال کی زکوٰۃ بھی بیت المال ہی میں خود جمع کر دیتے تھے۔ مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ان پر کوئی پابندی نہ تھی۔ (ص ۲۶ مختصر)۔ اس سے بڑھ کر وضاحت یا صراحت اور کیا ہو سکتی ہے۔ پوری بحث کا خلاصہ یہ ہوا کہ عہد رسالت امام صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات شیخین رضی اللہ تعالیٰ

عہنا کے زمانے میں بھی براد راست فقیر کو زکوٰۃ دینے سے ادارہ ہو جاتی تھی۔ پس ایسی ادائیگی زکوٰۃ کو اس مبارک عہد میں غیر معتبر قرار دینا اور اسی بنیاد پر امام جصاصؓ رازی کے کلام کی توجیہ کرنا دلائل کی روشنی میں قابل قبول نہیں۔ بالکل بعيد ازانصاف ہے۔

## پس

امام جصاص رازی نے اعلان عثمانی کے بارے میں جو یہ لحاظ تھا :

فجعل لهم ادائها الحـ المـاـكـيـن وـسـقـطـ منـ اـجـلـهـ حـ  
الـاـمـامـ فـنـ اـخـذـهـاـ . (احکام القرآن)

یہ پانے ظاہری و حقیقی معنی پڑھتے۔ کہ (عام حالات) میں "اموال باطن" کی دُسوی زکوٰۃ کے متعلق حق امام ساقط ہو گیا ہے۔ امام کو یہ اختیار نہیں رہا کہ جب چاہے ان اموال کی صورتی زکوٰۃ شروع کر دے۔

علمائے دیوبند کا مسلک اعتدال معلوم کرنے کے لئے ملاحظہ فرمائی

## خیبر الفتاویٰ جلد اول، دوم، سوم

(مرتبہ: حضرت مولانا مفتی محمد انوار صاحب مذکور)

نوٹ: دیگر جلد سے کے ترتیب جاری ہے۔ اثر اللہ عنقریب منظر عام پر آجائیں گے۔

ملنے } مکتبہ الخـیدر جامعہ خیبر المدارس ملائـنـ ڈـٹـ ۸۳۵

پـتـہ

## دین و قرض میں ادائیگی زکوٰۃ کی بحث بینیک اکاؤنٹس فریض ہیں

جَرْبِي كُلُّتِي زکوٰۃ کے عدم جواز کی ایک وجہ ہم نے یہ ذکر کی تھی کہ بینیک میں جمع شدہ لوگوں کے اموال شرعاً احکام کے لحاظ سے "قرض دین ہیں" اور کھاتہ دار ان دائن اور بینیک ان کا مقرض و مدیون ہے۔ اور مسئلہ یہ ہے کہ قرضہ جات کی زکوٰۃ تب واجب الاداء ہوتی ہے جبکہ ان کی وصولی ہو جائے۔ وصولی سے قبل واجب ادا نہیں ہوتا۔ امام عظیم ابوحنیفہ، امام مالک، امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہم اور جمہور علماء کا بھی مذہب ہے۔ یہاں تک کہ امام شافعی کا قول قدم بھی یہی ہے جیسا کہ آگے مفصل آئے گا۔ اس حکم شرعی کی روشنی میں بینیک اکاؤنٹس پر وصولی سے قبل، زکوٰۃ فوری واجب الاداء نہیں تو مالکان کی رضامندی کے بغیر ان اموال کی زکوٰۃ کیلئے جَرْبِي كُلُّتِي جائز نہ ہوگی۔ کیونکہ واجب ادا، اور الفرادی مطالبة زکوٰۃ معدوم ہونے کی صورت میں مالکان کو ادائیگی زکوٰۃ سے انکاری قرار نہیں دیا جاسکتا اور بد و تحقیق انکار و امتناع، حکومت کو جَرْبِي وصولی زکوٰۃ کے اختیارات حاصل نہیں۔

ہماری اس مختصر گزارش کے جواب میں "البلاغ" میں طویل بحث کی گئی جس کا خلاصہ چند نکات میں ہم یہاں پر پیش کرتے ہیں۔  
(۱) :- دین قوی، متوسط، اور دین ضعیف کی تقسیم ان کے مرجح الوصول ہونے یا نہ ہونے پر مبنی ہے۔

(۲) :- قدیمے پرس پر پیش سے تسلیم کر دیا گیا ہے کہ بینیک اکاؤنٹس قرض ہیں۔  
(۳) :- لیکن قرض دین کا حکم اصلی یہ ہے کہ ان میں قبضے سے پہلے ہی زکوٰۃ واجب الاداء ہے۔  
(۴) :- قبضہ تک واجب ادار کے موخر ہونے کی سہولت امام ابوحنیفہ نے دی ہے (گویا کہ وہ اس مسئلہ میں متفرد ہیں)۔

(۵) :- صرف متفرد ہی نہیں بلکہ ان کا یہ مذہب بے بنیاد و بے دلیل بھی ہے کیونکہ امام ابوحنیفہ

نے جس اثر سے (اس مسئلہ کے لئے) استدلال کیا ہے اس سے ان کا مذہب ثابت نہیں ہوتا (مختصرًا ملقطاً بالمعنى) (گویا کہ امام ابوحنیفہ اور فقہاءِ حنفیہ کو اس بارے میں غلط فہمی ہوتی ہے۔)

(۶) : بنیک اکاؤنسس ایک جدید قسم کا قرض ہے لہذا اس پر قدیم حکم قرض لاگو نہیں ہو گا کیونکہ یہ حکم قدیم قسم کے قرضہ جات کے لئے ہے۔

(۷) : حضرات فقہاء نے ہر دین قوی کو (خواہ اسکی وصولیابی کتنی ہی لقینی کیوں نہ ہو) ”دین طنون“ قرار دیا ہے۔

(۸) : قرضوں پر زکوٰۃ کا نفس وجوب متفق علیہ ہے۔

البلاغ کی اس بحث کے مندرجہ بالانکات پر پُراغور و خوض کیا گیا۔ اہل علم سے مذکور تجھی ہوئے دلائل کی روشنی میں ہم اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ ۱۹ کو چھوڑ کر باقی سب نکات و دعاوی خلاف تحقیق اور بے بنیاد ہیں۔ ان میں سے کوئی ایک بھی پایہ ثبوت کو نہیں پہنچتا۔

## اجتہاد

واضح رہتے کہ اس پُری بحث میں البلاغ نے کسی مستند و متدالل فہقی کتاب سے استدلال نہیں کیا۔ حالانکہ زیر بحث مسئلہ پُری تفصیل و تشریح کے ساتھ تقریباً تمام کتب فقہ میں موجود ہے۔

مسئلہ ہذا سے متعلقہ بارہ تیرہ صدیوں کی محقق علمی کا دشون کو یکسر نظر انداز کرتے ہوئے بعض آثار سے استدلال کی کوشش کی گئی ہے۔ اور اس اجتہاد میں اتنے دو رنگل گئے ہیں کہ ابوحنیفہ اور فقہاءِ حنفیہ رحمہم اللہ تعالیٰ کی استدلائی کمزوریاں بھی آشکارا ہو گئیں۔ صرف زیر بحث قرض کے مسئلے ہی میں ہیں بلکہ اموال ظاہرہ و باطنہ کی ساری بحث میں بھی ”البلاغ“ کا طرزِ استدلال تقریباً ہی ہے۔

حضرات فقہاء کرام اور قانون شرعی کے مسلمات کو یون نظر انداز کرنا جو کم از کم ہم جیسے لکھیرے فقیر قسم کے لوگوں کے لئے سخت حیرانی اور تشویش کا موجب ہے۔ اور یہ تشویش تقریباً ایسی ہی ہے

جیسی کہ اپنے اکابر کو بعض جدید قسم کے اجتہادات پر ہوتی تھی اور یہ دیکھ کر مزید دکھ ہوتا ہے کہ یہ طرزِ عمل (جدید اجتہادات) اپنے حضرات علماء دیوبند کی طرف سے ظہور میں آ رہا ہے جن کے آباد اجداد کاظرہ امتیاز تصلب فی الدین سلف کی تحقیقات پر مکمل اعتماد اُ جدید اجتہادات کی تردید ہے ہمیں معلوم نہیں کہ اپنے اکابر نے حضرات ائمہ و فقہاء کی واضح متفقہ تصریحات کے مقابلہ میں کسی اجتہاد کے لئے جدید علتوں کا استخراج کیا ہو۔ اور مسلمات کی بعد ازاں تاویلات کر کے انہیں معطل کرنے کی جرأت کی ہو۔ ان اکابر کا یہ موقف دینی استعامت کا نشان تھا کیونکہ اگر ماحول کے تاثر یا کسی دوسری وجہ سے طے شدہ مسائل میں اجتہاد کا دروازہ کھول دیا جائے تو کون سامنہ ایسا ہے کہ جس کے بارے میں زمانہ حال کے مجتہدین کے علم و فضل کی جوانیاں ہمت ہار سکتی ہیں۔ ہر مسئلے میں ایسے "اجتہاد" کی گنجائش موجود ہے۔

## تمہیدی تابع

اب ہم ادارہ "البلاغ" بابت ماہ شوال الکرم ۱۴۲۷ھ کے مندرجہ بالا نکات پر تفصیلی گزارشات پیش کرتے ہیں۔

ابتدئے مضمون میں بطور تمہید کے لختے ہیں۔

وجوب زکوٰۃٰ تقویٰ میں دین کے اندر اصل دیکھنے کی چیز یہ ہے کہ وہ دائن کے لئے کس حد تک مرجوٰ الوصول ہے اور دائن کا تصرف اس پر کس حد تک برقرار ہے۔ اسی بناء پر فقہاء کرام نے وجوب زکوٰۃٰ کے معاملے میں دینِ قوی اور دینِ متوسط اور دینِ ضعیف کی تقسیم فرمائی ہے = گزارش ہے کہ دین کی تقسیم بالا میں اس کے مرجوٰ الوصول ہونے اور دائن کے اس میں تصرف پر قادر ہونے کو بُنیاد قرار دینا صلح نہیں۔

حضراتِ فقہاء کرام نے دین کی تقسیم ہرگز اس بُنیاد پر نہیں کی۔ یہ صریح تابع ہے۔

بلکہ شرعاً دین کی مندرجہ بالا تقسیم اس امر پر مبنی ہے کہ دین قرض اور مال تجارت کا بدل ہے یا مال کی بجائے غیر مال تجارت کا بدل ہے۔ جیسے ثانۃ البیت وغیرہ کی بیع یا غیرہ اس کا بدل ہے جیسے مہر اور بدل خلع وغیرہ یہ دیون علی الترتیب۔ دین قوی۔ دین متوسط۔ دین ضعیف ہملا تے ہیں۔

چنانچہ تمام فہماں نے اسکی تصریح کی ہے۔ مبسوط میں ہے۔

ثم الديون على ثلات مراتب عند ابی حینفه دین قوى۔ هو ما يكون بدلاً عن مال كان اصله للتجارة لوبقى في ملكه ودين هتو سط وهو ان يكون بدلاً عن مال لا زكوة فيه لوبقى في ملكه كثياب البذلة والمهنة ودين ضعيف وهو ما يكون بدلاً عماليس بمال كالمهر وبدل الخلع والمصالح عن ..... دم العمد۔

(مبسوط سرخی صفحہ ۱۹۵) (ومثله في البدائع ص ۲۷)

مندرجہ بالا فقہی تصریحات سے یہ امر ظاہر ہے کہ دین کی تقيیم اسکی ذاتی جیشیت پر مبنی ہے مرجوٰ الوصول ہونے کا اس کے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ اس کے علاوہ عملی اور عدالتی اعتبار سے بھی ان دلیون میں مرجوٰ الوصول ہونے کی بنیاد پر فرق نہیں کیا جاتا۔ دلیون بھی کبھی ایسا نہیں کرتا کہ دین قوى کی تو فری ادائیگی کر دیتا ہو اور دین متوسط اور ضعیف کی ادائیگی میں اس بنیاد پر تاخیر کرتا ہو کہ ان دونوں قسموں میں چونکہ وصولی کی امید کم، ہی ہوتی ہے اس لئے تاخیر ادا، یا عدم ادائیگی کا حق ہے۔ اور عدالت بھی یہ امتیاز نہیں کرتی کہ دین ضعیف کے مقدمات کی سماحت رکرے اور مدعی کو یہ کہدے کہ دین ضعیف میں وصولی کی امید کم، ہی ہوتی ہے۔ لہذا مقدمہ خارج کیا جاتا ہے۔ الغرض عدالتی لحاظ سے دین قوى کے لئے مدعی کی امداد کے جو صوابط ہیں دین متوسط اور ضعیف کے لئے بھی دیے ہیں قوانین ہیں۔

**الحاصل علمي - عملي - آئيني ، عدالتی کسی لحاظ سے بھی دین قوى - متوسط اور ضعیف کی تقيیم مرجوٰ الوصول ہونے پر مبنی نہیں۔ لپس "البلاغ" کا مندرجہ بالا تمہیدی ضابطہ دلائل کی روشنی میں ثابت نہیں بلکہ بے اصل اور خیال محض ہے۔ لہذا اس ضابطہ پر بنی آتنبہ تفریعات بھی بے بنیاد ہیں۔**

## ۲۔ بنیک اکاؤنٹس قرض ہیے امانت نہیں۔

مجلس نے یہ تاثر دینے کی کوشش بھی کی ہے کہ بنیک اکاؤنٹس قرض سے زیادہ امامت

کے مشابہ ہے، حالانکہ جیسے اس کے قرض ہونے میں شُبہ نہیں ایسے ہی اس کے امانت نہ ہونے میں بھی کوئی شُبہ نہیں۔ اس لئے کہ امانت کی کچھ مخصوص شرائط ہیں۔ اگر ان میں سے کوئی نہ رہے تو پھر وہی مال امانت واجب فی الذمہ ہونے کی وجہ سے قرض ہو جاتا ہے امانت کی چار بنیادی شرائط یہیں۔ نمبر اول بعینہ محفوظ رکھنا طے ہو نمبر ۲۔ مودع اس میں تصرف نہ کر سکے نمبر ۳۔ نام و نقصان مالک کا ہو نمبر ۴۔ بصورت صنایع مالک کا مال ہلاک ہو اور دین میں معاملہ اس کے بالکل برعکس ہوتا ہے۔ یعنی نہ مال کا۔ بعینہ محفوظ رکھنا ہے ہوتا ہے۔ درز تو پھر دین کا کیا فائدہ۔ اسی طرح مدیون کو تصرف کا حق حاصل ہوتا ہے۔ اسی طرح نام و نقصان مالک کی بجائے مدیون کا ہوتا ہے۔ اور بصورت صنایع وہ چیزیں مدیون کی ہلاک ہو گی۔ اب مذکورہ بالشرائط کی روشنی میں بنیک اکاؤنٹس کا جائزہ لیں تو یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ اس میں امانت کی کوئی بھی شرط نہیں پائی جاتی جبکہ دین کی تمام شرائط اس میں موجود ہیں۔ الغرض ان تصریحات کی روشنی میں یہ کہے بغیر کوئی چارہ نہیں کہ بنک اکاؤنٹس فہقی احتیار سے صرف اور صرف قرض میں۔ باقی یہ فرمان کہ عام قرضوں میں محرک مستقرض ہوتا ہے اور یہاں محرک مقرض ہوتا ہے اور اس کا اصل منشائر قرض دینے کی بجائے مال کی حفاظت ہوتی ہے۔ کگر ایشو ہے کہ اس سے بھی بنیک اکاؤنٹس کی "چیخت قرض" قطعاً متاثر نہیں ہوتی کیونکہ اول تو یہ بات صحیح نہیں کہ یہاں تحریک صرف ایک طرف سے ہوتی ہے۔ بلکہ دونوں محرک ہوتے ہیں۔ البتہ تحریک کی نوعیت میں ذریغ ہوتا ہے نیز اگر بالفرض صرف کھاتہ دار ہی کو محرک مان لیں تو بھی اعتبار نفس حقیقت اور واقعہ کا ہو گا نہ کہ ابتدائی عوامل اور اسباب کا۔

**الحاصل :** اس پوری بحث سے یہ حقیقت روزِ روشن کی طرح کھل کر سامنے آ

۵۵ اگر مال بعینہ محفوظ رکھنا طے نہیں ہوا یا ہوا مگر امین نے محفوظ نہیں رکھایا امین نے کل یا بعض مال اس طرح سے خرچ کیا کہ متینر نہ تھا تو ان تمام صورتوں میں مال امانت نہ رہے گا۔ اگرچہ اس امین کو خیانت کا گناہ ہو گا۔ مگر سوال یہ ہے کہ شرعی اصطلاح میں جو مال اس کے ذمہ ہے کیا اس کو امانت کہا جائے گا؟ یقیناً نہیں۔

جاتی ہے کہ بینک اکاؤنٹس شرعی احکام کی رو سے قرض ہیں امانت ہیں۔  
اب ہم آئندہ صفات میں دین کا حکم شرعی وجوب زکوٰۃ کے سلسلہ میں دلائل شرعیہ کی روشنی میں پیش خدمت کرتے ہیں۔

## دین کا حُکم شرعی

دین میں زکوٰۃ کب واجب ہوتی ہے؟

قرآن کریم، احادیث و آثار اور اصول شرعیہ کی روشنی میں حضرات ائمہ مجتہدین کا ذہب یہ ہے کہ قرضہ جات کی زکوٰۃ کی ادائیگی وصولیابی کے بعد واجب ہے، قبضہ سے پہلے نہیں۔  
**مسکِ احناف** : "امام ابو بکر کاسانی رحمہ اللہ "دین قوی" کی تعریف کے بعد لکھتے ہیں۔ " ولا خلاف فی وجوب الزکوٰۃ فیه الا اللہ لا یخاطب

باداء شئی من زکوٰۃ مامضی ما لم یقتص اربعین درهما (بدائع صبح)

علامہ سرخی فرماتے ہیں :

"قال رجل له على رجل انت درهم قرضنا و عن متاع كان للتجارة  
خال عليه الحول و وجبت الزكوة عليه لا يلزمك الا اذا قبل القبض

عندنا" (مبسوط ص ۱۹۲)

عندنا کی تصریح سے معلوم ہوا کہ ائمہ احناف سب اس پر متفق ہیں۔

**مسکِ مالکیہ** : موطا امام مالک میں ہے:

**مسکِ مالکیہ** : قال مالک : " الا مرانذی لا اختلاف فیه عند نا انت

صاحبہ لا یزکیه حتی یقتصه" ( او جز ص ۱۳۴)

**مسکِ حنابلہ** : او جز میں الرض المربع سے نقل کیا ہے :

**مسکِ حنابلہ** : ومن كان له دين (من مغصوب او مسروق) من صداق

وغيره كثمن المبيع على مللي او غيره ادى زكوٰۃ اذا فضل لما مضى

"قال المؤفق الدین علی ضربین احدہما دین علی معترف به باذل له فعلی۔

صاحبہ زکوٰۃ الا انه لا یلزمه اخراجها حتی یقبضنہ فیؤودی لما  
مضنی روی ذلک عن علی وبهذا قال انشوری والبرثور واصحاب  
الرأی :

امام شافعی<sup>ؒ</sup> کا قول قدیم بھی عدم وجوب کا ہے۔ (بیہقی صبح ۱۵۳)  
ذکرہ عبارات سے معلوم ہوا کہ قبل القبض عدم وجوب اداء پر جمہور متفق ہیں۔ ائمہ  
ثلثہ امام عظیم<sup>ؒ</sup>، امام مالک<sup>ؒ</sup>، امام احمد<sup>ؒ</sup>، امام ابو بوسف<sup>ؒ</sup>، امام محمد<sup>ؒ</sup> سب کا یہی مذهب ہے  
اور حضرات ائمہ کا یہ موقف احادیث دامتدار رسول شرعی کے مبرہن ہے۔

سلکِ جمہور کے دلائل : ممکنہ پر نہیں۔ حدایۃ "صدقة الفطر" میں ہے۔  
وجوب زکوٰۃ کا مدار قدرت میسرہ پر ہے۔ قدرت

ولایشترط ذنیہ الفرق۔ اسی پر محنتی نے علامہ عینی<sup>ؒ</sup> سے نقل کیا ہے۔  
لہ ذہنا تجب بالقدرة الممکنة لامیسّة۔ بخلاف الزکوٰۃ فافت  
وجوبها بالقدرة الميسّرة۔

ہدایہ میں دوسرے مقام پر ہے : وما شرط المحول الا للتسیر۔ (صحیح<sup>۱۵</sup>)  
معلوم ہوا کہ زکوٰۃ کا مدار قدرت میسرہ پر ہے بہت سے احکامات اسی پر متفرع  
ہیں، مثلاً ہلاکت مال سے سقوط زکوٰۃ وغیرہ۔

بہر حال شریعت نے اسر مسلمہ میں مزکیٰ کی ہمولة در ہمولة کو مد نظر رکھا ہے مثلاً  
آمدی پر زکوٰۃ نہیں۔ بحیث پر ہے۔ بھر ہر بیچت (مال) میں نہیں۔ بلکہ وہ بھی بقدر لفڑا  
ہو پھر اس پر سال گزر جائے۔ اسی کی یہ فرع ہے کہ قبضے سے پہلے زکوٰۃ واجب نہیں  
یعنی "انه لا يخاطب باداء شيئاً من زكوة ما مضمونه مالا ميقبضن"۔

اصولی طور پر جزء نصاب واجب ہے۔ لقوله عليه الصلوٰۃ والسلام۔ "هاتوا  
من رب عشر اموالکم"۔ اس حدیث کے پیش نظر حضرات فقہاء نے لکھا ہے کہ  
زکوٰۃ میں اصل واجب نصاب کا ایک جُز ہے۔ چنانچہ غایہ مع الحدایہ میں ہے :  
وَلَا إِنَّ الْوَاجِبَ جُزٌ مِّنَ النَّصَابِ عَمَلاً بِكُلِّهِ وَ فِي قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
فِي كُلِّ الْعِينِ شَاهِيْتَ وَ تَحْقِيقًا لِّلْتَسِيرِ فَإِنَّ الزَّكْوَةَ وَجِبَتْ لِبَدْرٍ كَمِيسَةٍ

على ما عرف في الأصول ومن التيسير أن يكون الواجب من النصاب ص ١٥٣  
٢: علام سراج فراتي هن ولنا ان الواجب جزء من النصاب فإذا كان النصاب ديناً فينده

مقصورة عمها هو حق الفقراء فلا يلزمهم الاداء مالم اقتضى ذلك اليه بالقبض

(مبسوط ص ٢٢ ١٩٥٤)

يَرْ تَصْرِحَاتُ دَلَالَتْ كَرْتَى هَمْ كَرْ "زَكْوَةٌ وَاجِبٌ" كَيْ حَالَتْ كَيْ  
تَابِعٌ هُوَكَيْ نِصَابٌ نَقْدَهُ بَهْ تَوْجِهٌ نَقْدَهُ نِصَابٌ دِينٌ بَهْ تَوْيِهٌ جَزْءٌ بَهْ دِينٌ هُوَكَالْعَيْنُ فِي الْعَيْنِ.  
وَالَّذِينَ فِي الدِّينِ - يَهِي بَاتْ بَاكِلْ حَفْرَةٌ عَطَائِنَ فَرَأَيَ بَهْ -

عَنْ أَبْنَ جَرِيْجَ قَالَ قَلْتَ لِعَطَاءَ . السَّلْفُ يَسْلَفُهُ الرَّجُلُ قَالَ فَلِيْسَ

عَلَى سَيِّدِ الْمَالِ صَدَقَةٌ وَهُوَ حِينَئِذٍ بِمَنْزِلَةِ الدِّينِ فِي الصَّدَقَةِ

(مصنف عبد الرزاق ص ٩٨ ج ٣)

## جمهور کا مذهب آثار کی روشنی میں

١:- عن نافع عن ابن عمر قال ليس في الدين زكوة . (عبد الرزاق ص ١٣ ج ٣)

٢:- عن عائشة رضي الله عنها قالت ليس في الدين زكوة حتى يقبضه (عبد الرزاق ص ١٣ ج ٣)

٣:- عن ابن جريج قال قال عمرو بن دينار ما ارى الصدقة الا

فِي الْعَيْنِ - (عبد الرزاق ص ١٣ ج ٣)

٤:- قال عكرمة ليس في الدين زكوة وروى ذلك عن عائشة رضي الله عنها

عمرو وروى عن سعيد بن المسيب وعطاء بن أبي رباح وعطاء الخراساني

وابي الزناد يزيد كثيرون اذا قبضته لسنة واحدة ( او جزء ص ١٣ ج ٣)

٥:- حضرت عمر رضي الله عنه كآخر زمان ميل عمل مستقر هو اكراد صولاني سے قبل

دين سے زكوة نہیں جائے لیکن وصول ہونے پر گز شستہ تمام سالوں کی زكوة لی جائے

چنانچہ حميد بن عبد الرحمن کی روایت میں کچھ تفصیل ذکر کرنے کے بعد آخر میں ہے۔

فلم يكونوا يقْبضُونَ مِنَ الدِّينِ الصَّدَقَةَ الْأَمَانَةَ مِنْهُ (الزنابيرى البىهقى ص ١٥)

اس روایت میں تفصیلی کلام ہے جسے نظر اخصار حذف کیا جاتا ہے۔

٦:- عن عطاء قال ليس في الدين زكوة حتى يقبض (عبد الرزاق ص ١٣ ج ٣)

عک :- عن جابر بن ابی جعفر قال ليس فيه زکوٰۃ حق یقتضیه (ابن ابی شیبہ ۱۳۳)

عک :- عن حماد قال المزکوٰۃ علی مَنِ الْمَالِ فَیدَا - (عبد الرزاق صحیح ۱۰۳)

**الحاصل :** حضرت علیؓ، حضرت عائشہؓ، حضرت ابن عمرؓ، ابو جعفرؓ، عطا بن ابی رباحؓ، عطا اخراسانی، عمر بن دینارؓ، عکرمهؓ، حمادؓ، ابراهیم سخنیؓ، سعید بن المیتؓ، احمد بن حنبلؓ، ابوالزنادؓ، حکمؓ، امام ابوحنیفہؓ، امام مالکؓ، امام ابویوسف، امام محمد امام زفر، سفیان ثوری، ابوثور رحمۃ اللہ علیہم اجمعین، یہ سب حضرات دین میں وصولیابی سے قبل وجوب اداء کے قابل نہیں ۔

### کیا ابوحنیفہؓ کا استدلال غلط ہے؟

دلائل و آثار کی روشنی میں یہ بات پُرے طور پر واضح ہو چکی ہے کہ دین میں "عدم وجوب اداء" جھوڑ کا مسلک ہے لیکن بعض اجابت نے جھوڑ کے اس محقق مسلک کو صیغہ راز میں رکھتے ہوئے یوں فرمایا ————— کہ قرضوں پر زکوٰۃ کا نفس وجوب تو متفق علیہ ہے البتہ امام ابوحنیفہؓ نے مقرض کو یہ سہولت دی ہے کہ زکوٰۃ کی ادائیگی اس پر اسوقت واجب ہوگی جب قرضے کی رقم اُسے واپس ملے گی ۔" (البلاغ ص۷) اس اقتباس سے یہ تأثیر ملتا ہے کہ امام ابوحنیفہؓ اس مسئلے میں متفرد ہیں اور یہ سہولت دینا ان کی ذاتی نوعیت کی رائے ہے گویا کہ ان کا یہ خیال کسی دلیل صیحہ پر مبنی نہیں اور زہی دین میں وجوب زکوٰۃ کا پس منظر ان کے سامنے ہے ۔

"البلاغ" میں فقط یہ تأثر دینے پر ہی اکتفا نہیں کیا گیا، بلکہ آگے چل کر اس کی تصریح بھی فرمادی جس کا حاصل یہ ہے کہ امام ابوحنیفہ اور فقہاء حنفیہ نے پانے مذہب کی بنیاد جس اثر پر رکھی ہے اس کا مطلب وہ نہیں جو فقہاء حنفیہ نے سمجھا ہے، چنانچہ رقمطراز ہیں کہ "امام ابوحنیفہ نے اس مسئلے میں اپنے مسلک کی بنیاد حضرت علیؓ کے ارشاد پر رکھی ہے ۔" (ص۷) پھر آگے چل کر بطور نتیجہ کے ہتھے کہ :

"فقہاء حنفیہ نے اس باب میں اپنے مسلک کی بنیاد حضرت علیؓ اور ابن عمرؓ کے

اقوال پر رکھی ہے اور ان کے نزدیک اگرچہ قبضے کے بعد زکوٰۃ کا وجوب صرف اس صورت میں ہے جبکہ دین کی وصولیابی منظون ہو۔ جہاں وصولیابی کا وثوق ہو وہاں ان کے نزدیک بھی وجوب اداء قبضے سے پہلے ہی ہو جاتا ہے۔ ”(انہی اصناف) حاصل یہ ہوا کہ :

- ۱۔ انہوں نے جس اثر سے اپنے مسلک پر استدلال کیا ہے اس کا حاصل یہ ہے ”وجوب اداء بعد القبض ہر دین میں نہیں بلکہ دینِ ظنوں میں ہے۔“
  - ۲۔ مگر امام ابوحنیفہؓ نے اس سے یہ سمجھا کہ وجوب اداء بعد القبض مطلق دلیلوں میں ہے۔
  - ۳۔ تو گویا کہ امام ابوحنیفہؓ کا مسلک مذکورہ اثر سے ثابت نہیں اور وہ اس اثر کو سمجھنے نہیں سکے۔ ”عمر“ شوخی ہبھی کلام میں لیکن نہ اس قدر؟
- ذرا ہب دلائل کی تفصیل آپ کے سامنے ہے کیا واقعی امام ابوحنیفہؓ کا مسلک بے دلیل اور تفرد پر مبنی ہے؟ ہرگز نہیں۔

## اثر علی رضی کی تحقیق

ادلاًؒ گوئیں یہ بات عجیب سی معلوم ہوئی ہے کہ ایک پڑتالے میں ”البلاغ“ کی رائے اور دوسرے پڑتالے میں سراج الامم امام اعظم ابوحنیفہؓ اور امام محمدؓ کے استدلال کو رکھ کر ان میں موازنے کی کوشش کی جائے۔

ظاہر ہے کہ ابوحنیفہؓ کی جو استدلالی کمزوری پہلے ۱۴۰۱ھ میں پکڑی گئی بلاشبہ وہ ناقد ہی کی غلطی ہو سکتی ہے۔ امام ابوحنیفہؓ امام محمدؓ کی نہیں۔ خصوصاً جبکہ جمہور ائمہ و علماء بھی امام ابوحنیفہؓ کے ساتھ اس مسئلے پر متفق ہوں لیکن بہر حال زمان تحقیق و ریزیح کا ہے لہذا البلاغؒ کی تنقید پر سرسری نظر ہو جائے تو مناسب ہے۔ ذیل میں ہم دلائل کی روشنی میں اس بات کا جائزہ لینا چاہتے ہیں کہ کیا واقعی ابوحنیفہ امام محمدؓ اور فتحماءؓ حنفیہ کو اثر علیؓ کے سمجھنے میں غلط نہیں ہوئی ہے۔ امام محمدؓ نے موطا میں اپنے اور مذہب جمہورؓ کے مسلک پر استدلال کرتے ہوئے حضرت علی رضی اللہ عنہ، کا یہ اثر پیش کیا ہے۔

عن علی بن ابی طالب قال : اذا كان ذلك دین على الناس فقبضته  
فرزکاً لاما مصلی : قال محمد و به نأخذ وهو قول ابی حنیفة -  
(كتاب الاثار ص ۱۸)

ترجمہ: حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ جب کسی کا دین لوگوں پر ہوا وہ اس پر قبضہ کر لے  
تو زمانہ ماضی کی زکوٰۃ ادا کرے گا۔

یہ اثر اپنے مفہوم میں بالکل واضح ہے کہ یہ عام دیون کے بارے میں ہے، لیکن "البلاغ"  
نے اس اثر کو حضرت علیؓ کے ایک دوسرے اثر کی روشنی میں سمجھنے کی کوشش کی، وہ  
اٹری ہے۔ عن علی... ف اندیخت النطون قال یعنی کیہ بہامصلی اذا قبضه  
ان کان صادقاً۔ (بیہقی صحیح ۱۵۳)

ترجمہ: جس دین کی وصولیابی مشکوک ہو اس کے بارے میں حضرت علیؓ نے فرمایا  
کہ اگر دائن سچا ہے تو دین پر قبضہ کرنے کے بعد پہلے سالوں کی زکوٰۃ ادا کر دے۔  
حالانکہ یہ اثر دین طنون (مالِ ضمار) کے بارے میں ہے اسی لئے یہ دوسراء اثر، امام  
ابوعبدیلہ اور ابن قدامہ اور دیگر حضرات فقہاء نے مالِ ضمار کے حکم کی دلیل کے طور پر ذکر کیا ہے  
کیونکہ دین طنون مالِ ضمار کا ایک فرض ہے۔ اس لئے کہ دین طنون ایک ایسا دین ہے  
جس کی وصولیابی کی امید بہت کم ہو گویا کہ نا امیدی ہے۔

اب قارئین خود غور فرما لیں کہ عام دیون والے اثر کی تشریع مالِ ضمار سے متعلقہ  
اثر کے ساتھ کرنا کہاں تک صحیح قرار دیا جاسکتا ہے۔ جیسا کہ "البلاغ" میں کیا گیا ہے  
اور تائیز یہ دیا گیا ہے کہ "فقہاء خفیہ سے یہ تسامح ہوا ہے  
فیاللعجب۔ حقیقت یہ ہے کہ دونوں اثر مُستقل طور پر وارد ہوئے ہیں۔ پہلا اثر  
عام دیون سے متعلق ہے۔ اور دوسرا اثر دین طنون (مالِ ضمار) کے بارے میں ہے اور  
دونوں کے احکامات جدا جدعا ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ پر کوئی ایسی پابندی ہمیں مسلم نہیں کہ اگر وہ عام دیون کا  
مسئلہ بیان فرمادیں۔ تو دین طنون (مالِ ضمار) کا حکم بیان کرنے کی انہیں جاڑت نہیں۔  
**الغرض :** دونوں آثار اپنی جگہ صحیح ہیں۔ ایک اثر سے دوسرے اثر کی تشریع

کرنا تاہل ہے۔

واضح ہے کہ حضرت علیؓ کے درسے اثر میں "دینِ طنون" (مالِ ضمار) کا جو حکم ذکر کیا گیا ہے "کو وصولیابی کے بعد گزشتہ تمام سالوں کی زکوٰۃ اس میں واجب ہو۔" یہ مذہب خفیہ کے خلاف ہے۔ بلکہ احاف کے نزدیک "مالِ ضمار" میں سرے سے زکوٰۃ واجب ہی نہیں ہے۔ اس اعتبار سے دیکھا جائے تو دینِ طنون والا اثر علیؓ خفیہ کے نزدیک متردک العل ہے جبکہ اقلال الذکر "اثر علیؓ" کے معمول ہے ہونے پر جمہور کا تفاق ہے۔ تو "البلاغ" کا اثر متردک کو معمول ہے اثر کی تشریح میں پیش کرنا ناقابل فہم ہے۔ جو دینِ طنون کی خلاف واقعہ تشریح کرنے سے ناشی ہے۔ آئندہ اور اوقیانوس میں دینِ طنون کی بحث ملاحظہ کی جائے۔

## "دینِ طنون کی بحث"

"نیز البلاغ" میں ہے :

"لہذا اُنہوں (فقہاء خفیہ) نے ہر "دین قوی" کو "دینِ طنون" قرار دے کر یہ عام حکم لگا دیا کہ اس پلٹس وجوہ تو ہو جاتا ہے یعنی وجوب ادائیقی کے بعد ہو گا۔

گزارش ہے کہ :

"البلاغ" کا مندرجہ بالا الزام بالکل خلاف واقعہ ہے۔ حضراتِ فقہاء کرام تو کیا کسی ایک غیر فقیہہ عالم نے بھی ہر "دین قوی" کو "دینِ طنون" قرار نہیں دیا۔ "البلاغ" کا یہ دعویٰ اس سلسلہ ہمی پر مبنی ہے کہ ہر دین خواہ وہ کتنا ہی قابل اعتماد شخص کے پاس ہو اسکی عدم ادائیگی کا خطرہ ضرور ہوتا ہے۔ (البلاغ ص ۱) اس لئے وہ دینِ طنون ہوتا ہے، حالانکہ دینِ طنون کی یہ تعریف خود "البلاغ" ہی کی نقل کردہ تعریف کے خلاف بلکہ بر عکس ہے "البلاغ" ص ۲ پر امام ابو عبیدؓ سے دینِ طنون کی تعریف مندرجہ ذیل الفاظ

---

لہ اہلیت قادة حسنی ابو ثور اہل عراق سبکا یہی مذہب ہے۔ امام مالک امام شافعی امام احمدؓ کی ایک ایک روایت بھی یہی ہے امام مالک اور امام اوزاعی مال ضمار میں صرف یہک سالہ زکوٰۃ کے قائل ہیں تو گویا کہ یا اثر علیؓ ان سب کے نزدیک معمول ہے نہیں۔

میں نقل کی گئی ہے۔

"هُوَ الَّذِي لَا يَدْرِي صَاحِبُهُ أَيْقَضِيهُ الَّذِي عَلَيْهِ الدِّينُ إِنْ لَا  
كَانَهُ الَّذِي لَا يَرْجُوهُ" - بیہقی صبح ۱۵

دینِ طنون کی تعریف بالا سے ظاہر ہے کہ دینِ طنون وہ دین ہے کہ جس کی وصولی کی امید ختم ہو گئی ہو۔ تقریباً اسکی وصولی سے مایوسی ہو۔ ایسا دین مالِ ضمار کے ذیل میں آ جاتا ہے، حضراتِ فہما ر نے مالِ ضمار کی بھی قریب قریب انہی الفاظ میں تعریف کی ہے۔

"الضمار بوزن حمار قال ف البحر وهو ف اللغة"

الغائب الذاع ل لا يرجح اه (شامیہ صبح ۹ جدید)

جب دینِ طنون مالِ ضمار میں داخل ہے تو کوئی ادنیٰ علم رکھنے والا بھی ہر دینِ قوی کو دینِ طنون قرار نہیں دے سکتا۔ دوسرے لفظوں میں تو اس کا معنی یہ ہو گا کہ ہر دینِ قوی مالِ ضمار ہے۔ دوسرے دین تو اس سے بھی نیچے ہوں گے، حالانکہ یہ بالکل غلط ہے۔ پس حضراتِ فہما کی طرف ایسی غیر معقول غلط بات کی نسبت کسی بھی طرح روا نہیں۔ اور ظاہر ہے کہ ایسی غلط بُنیاد پر جو مسئلہ ہو گا وہ غلط تر ہو گا۔ اس پر بعض حضرات کو یہ سُبُّہ ہوا کہ "دینِ طنون" اور "مالِ ضمار" کو ایک قرار دینا بظاہر کسی طرح درست معلوم نہیں ہوتا کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ "دینِ طنون" میں زکوٰۃ کو واجب فرماتے ہیں اور ضمار میں عدم وجوب کے قابل ہیں؛ تو "گزارش" ہے کہ "دینِ طنون" "مالِ ضمار" میں شامل ہے یا نہیں اس کے فیصلہ کرنے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ ان دونوں اموال کی تعریفات مانند رکھتے ہوئے یہ دیکھا جائے کہ "مالِ ضمار" کی تعریف "دینِ طنون" پر صادق ہے یا نہیں؟ ان دونوں اموال کی تعریفات ہم پہلے نقل کر چکے ہیں جن کی روشنی میں یہ امر صاف ظاہر ہے کہ "مالِ ضمار" کی تعریف کے تحت "دینِ طنون" بھی داخل ہے یہ تعریفات مزید اضافوں کے ساتھ دوبارہ نقل کی جاتی ہیں۔ قال ابن عبد البر، و قیل الضمار

الذى لا يدرى صاحبه أيخر جام لا وهو الاصح (اوججز صبح ۲۳)

اور تقریباً بالکل انہی الفاظ کے ساتھ "دینِ طنون" کی تعریف ائمہ لغت و حدیث سے منقول ہے۔ چنانچہ علامہ مجدد الدین فیروز آبادی لکھتے ہیں :

**الظنوں** ... وَمِن الْدِيُون مَا لَا يَدْرِي أَيْقُضِيهُ أَخْذَهُ أَمْ لَا (قاموس ۸۸۹)  
 هكذا في المنجد وفي مجمع البخار لا ذكوة في الدين الظنوں هو الذي  
 لا يدری صاحبہ أیصل اليہ اُم لاصبحی ۳۹۶)

مصباح اللغات ۵۲۶ میں ہے : دینِ ظنوں وہ قرض ہے جس کے متعلق معلوم  
 نہ ہو کہ وصول ہو گا یا نہیں گویا کہ اس (دینِ ظنوں) کی وصولیابی کی اُمید نہیں رہی۔ جیسا  
 کہ امام ابو عبیدؓ نے اسکی تصریح فرمادی ہے۔ الظنوں الذی لا يدری صاحبہ  
 ایقضیہ الذی لا یام لام کانہ الذی لا یرجوہ استھی۔ اسی نوعیت کی ناؤمیدی  
 "مالِ ضمار" میں بھی ہوتی ہے۔ اُمیس بس کافر معتر نہیں۔ احکام میں اعتبار غلبہ ظن  
 کا ہوتا ہے۔ اگر ان تعریفات میں المفہوم و حدیث نے غلط بیانی نہیں کی (اور لقیناً نہیں  
 کی) تو انکی روشنی میں بلاشبہ یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ "دینِ ظنوں" "مالِ ضمار" کے  
 تحت داخل ہے۔ لہذا اب تک اس کا تاسیع ہونا ہم نہیں سمجھ سکے ہاں! اگر دینِ ظنوں  
 کی تعریف میں ائمہ نے غلطی کی ہے تو یہ الگ بات ہے۔ لیکن پھر بھی البلاغ کو ان  
 حضرات کی تغییط کا حق نہیں پہنچا کیونکہ خود "البلاغ" ہی میں ان حضرات سے یہ تعریف  
 نقل کی جا چکی ہے۔ اگر یہ تعریف غلط تھی تو "البلاغ" نے اسے کیوں نقل کیا۔ عجیب بات  
 ہے کہ اثر علی رضی اللہ عنہ کی تصریح ہی میں "دینِ ظنوں" کی اس تعریف کو نقل کر رہے  
 ہیں۔ اگر حضرت علیؓ کے اثر میں یہ دینِ ظنوں مراد نہیں تو اس اثر کی تصریح میں اس تعریفِ ظنوں کے نقل کرنے  
 کا کیا فائدہ؟ اور کیا جوڑ؟ امام بیہقیؓ وغیرہ حضرات نے بھی ابو عبیدؓ کی اس  
 تعریفِ ظنوں کو اثر علیؓ کی تصریح میں نقل کیا ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرات  
 ائمہ فہم و حدیث کے نزدیک اثر علیؓ میں دینِ ظنوں سے مراد وہی دین ہے جس کی  
 وصولیابی کی اُمید (لتقریباً) منقطع ہو چکی ہو اور مالِ ضمار بھی وہی ہوتا ہے جس کی وصولیابی  
 نہیں کی اُمیدی ہو۔

الغرض حضرات ائمہؓ کی تصریحات "دینِ ظنوں" کا "مالِ ضمار" کے تحت داخل  
 ہونا بلاشبہ ثابت ہے۔ باقی رہا حضرت علی رضی اللہ عنہ کا دُوسراءثر (لا ذکوة  
 فی الماں الصنماں) تو یہ کسی صحیح سند کے ساتھ ثابت نہیں۔ امام زملیعیؓ فرماتے ہیں:

ا "غريب" - وفى البناية اراداته لم يثبت مطلقاً اهـ. قال الحافظ

ابن حجر في الدرایہ "لا ذکواة في مال الصمار لم اجد لها عن على ص ۱۵۳" - بر تقدیر ثبوت زیادہ سے زیادہ یہ کہا جائے گا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دونوں اثر اس مسئلہ میں متعارض ہیں جن میں ترجیح یا تطبیق تلاش کرنا اہل علم کی مشترکہ ذمۃ داری ہے لیکن اس تعارض کا کوئی اثر "مال صمار و دین طنون" کے متعلق ائمۃ فقہ و حدیث کی نقل کردہ تعریفات پر نہیں پڑتا۔

علاوه ازیں "مال صمار" اور "دین طنون" کی بحث ثانوی درجے میں ہے اصل بحث اس میں ہے کہ ہر دین قوی " " دین طنون " ہے یا نہیں؟ اور وہ کون سے فہما، حفیہ میں جنہوں نے ہر دین قوی کو " دین طنون " قرار دیا ہے، نیز یہ کہ ہر دین خواہ وہ کتنے ہی قابل اعتماد شخص کے پاس ہو۔ الخ۔ وہ دین طنون ہے یہ کس کتاب میں لکھا ہے۔ اولاً ان امور کی وضاحت ضروری ہے۔

بعجیب تسامح : "البلاغ" میں نقل نہیں کیا گیا۔ حالانکہ حاشیہ البلاغ میں تعریف طنون کے ذکر کردہ حوالہ سُنن بیہقی میں یہ جملہ موجود ہے۔ حتیٰ کہ "البلاغ" کے اس مضمون کے اصل مقتدہ میں بھی یہ جملہ مذکور ہے۔ مگر اس کے باوجود البلاغ میں سے حذف کردیا گیا۔

اس خطکشیدہ جملہ کو غیر ضروری قرار دینا بھی مشکل ہے۔ بجکہ دین طنون کی تعریف کا ایسا جزو ہے کہ اس کے حذف کرنے سے تعریف کے سمجھنے میں غلط فہمی ہو سکتی ہے

### "اثر ابن عثیر وغیرہ کا جواب"

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان آثار کا بھی جائزہ لیا جاتے جنہیں "البلاغ" نے (بزعم خویش) اپنا مستدل سمجھا ہے۔ اثر علی رضی کے متعلق مفصل کلام گزر چکا ہے کہ اس سے ان حضرات کا استدلال درست نہیں۔ اسکے علاوہ ان حضرات نے مزید تین اثر پیش کئے ہیں۔ ان کا مضمون دو قسم پر ہے۔ ۱۔ دین ثقہ پر ہر سال زکوٰۃ ہے۔

۲۔ ایسے دین کی ہر سال زکوٰۃ ادا کیا کرو۔

**جواب :** نہیں اور نہ ہی یہ آثار ان حضرات سے پوشاشیدہ تھے۔ ان آثار کی موجودگی میں سابقہ دلائل کی بہت اپر علی وجہ البصیرت حضرات ائمہ شملۃ اور جمہور علماء نے اپنایہ مذہب قرار دیا کہ دین میں ادائیگی زکوٰۃ قبضہ کے بعد واجب ہوتی ہے۔ پہلی قسم کامضمون جمہور کے مسلک کے قطعاً خلاف نہیں کیونکہ وہ بھی ہر سال دین میں وجوب زکوٰۃ کے قابل ہیں۔ دوسری قسم کے الفاظ بھی جمہور کے خلاف نہیں بلکہ یہاں امر احتیاط و استحباب پر محول ہو گا۔ تاکہ آثار کو جمع کیا جاسکے۔ خصوصاً جبکہ ایک ہی صحابی سے دو متعارض اثر منقول ہوں۔ مثلاً "ابن عمرؓ سے منقول ہے۔" لیس فی الدین زکوٰۃ (مصنف عبدالرزاق ص ۱۳۳)

دوسری جگہ منقول ہے۔ ذکروا ما كان فـ ایديکم الخ (بیہقی ص ۱۵۳)

علاوه ازیں ممکن ہے کہ عملی سہولت کو مدد نظر رکھتے ہوئے سال بسال ادائیگی زکوٰۃ کے لئے کہا گیا ہو۔ ز اس خیال سے کہ سال بسال ادائیگی واجب ہے ظاہر ہے کہ ہر سال ادائیگی میں جو سہولت ہے۔ وہ عند القبض پانچ سال سال کی زکوٰۃ کی ادائیگی میں ہیں۔ مفتیاں کرام اب بھی مستفیٰ کو ابتدا "یہی حکم دیتے ہیں کہ ادائیگی زکوٰۃ کے وقت دوسرے اموال کے ساتھ" دین کو بھی شمار کر لیا کرو۔ لیکن اس پر اگر مستفیٰ یہ کہے کہ "ملنے کی امید کم ہے۔" یا کچھ اور عذر کرے تو پھر عند القبض ادائیگی کا حکم دیا جاتا ہے۔ الغرض سال بسال ادائیگی کا مسئلہ تبلانا اس امر کی دلیل نہیں کہ مستفیٰ دین کی وصولیابی سے قبل اس میں وجوب اداء زکوٰۃ کا قابل ہے۔ پس ایسے آثار سے "البلاغ" کا استدلال تام نہیں۔

حوالاً حول وجوب زکوٰۃ کی اجماعی شرط ہے۔ مگر امام زہریؓ سے منقول ہے کہ اگر سال مکمل ہونے سے پہلے کسی ضرورت میں مال خرچ کرنے کا ارادہ ہو تو پہلے اسکی زکوٰۃ ادا کر دے۔ قال الزہری "کان المسلمون يستحبون ان يخرج الرجل زكاته قبل ان يستنفقه" <sup>علی</sup>۔ انتہی۔ جب حوالاً حول سے قبل ادارتے زکوٰۃ کو مستحسن سمجھا جاتا ہے تو بعد المحول "دین" میں بھی ادائیگی زکوٰۃ کو اگر مستحب سمجھتے ہوں تو

اس میں کوئی بعد نہیں۔

علاوہ اذیں حضرت سیدنا امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے فرمان کے مطابق سب آثار جمع ہو جاتے ہیں۔ اور اقوال صحابہ میں کوئی اختلاف نہیں رہتا۔

لہذا، یہ مسکن یقیناً راجح ہے۔ اور یہی مسکن حضرات ائمۃ ثلاثہ (والاشافعی فی قول) اور جہوں رحمۃ اللہ تعالیٰ کا ہے کہ قرض میں نفس و جوب توبہ حال ہے لیکن وجوب ادائے قرضہ کی وصولیہ بانی کے بعد ہی ہو گا۔

بینک اکاؤنٹس جدید قسم کا قرض نہیں: قرضہ جات کی زکوٰۃ اور گزشتہ اوراق میں اس کے دلائل کے باعثے میں مفصل بحث گزر چکی ہے۔ قرآن، حدیث، آثارِ صحابہ اور اصول شرعیہ کی روشنی میں یہ واضح ہو چکا کہ ائمۃ ثلاثہ؟ اور جہوں سلف کے نزدیک قرضہ جات میں زکوٰۃ کا نفس و جوب تو سال بسال ہوتا رہتا ہے۔ لیکن ”وجوب اداء“ قرضہ کی وصولیہ بانی کے بعد ہی ہوتا ہے۔ ”البلاغ“ نے بنک اکاؤنٹس کو قرضہ جات کے اس حکم سے مستثنی رکھنے کے لئے بڑی زور دار بحث کی ہے اور اس سلسلہ میں یہ نکتہ اٹھایا ہے کہ ”بینک اکاؤنٹس“ بالکل نئی قسم کا قرض ہے۔ جس کی نظیر دورِ فقہاء و عغیرہ میں شاذ و نادر ہی طقی ہے لہذا حضرات ائمۃ و فقہاء رجوب یا قرضوں ہی سے نا آشنا ہیں۔ تو ان کا حکم کیونکر بیان کر سکتے تھے۔ فقہاء نے قرضہ جات کی زکوٰۃ کا جو حکم بتلا یا ہے۔ یہ پرانے قسم کے قرضوں کا ہے جو ان کے دور میں پائے جاتے تھے۔

بینک کے ان جدید قرضہ جات کا حکم یہ ہے کہ وصولیہ بانی سے پہلے، ہی ان میں و جوب ادا ہو جاتا ہے۔ مگر اس کے لئے ”البلاغ“ نے کوئی مستند صریح حوالہ قانونِ اسلامی سے پیش نہیں کیا۔

گزارش ہے کہ بینک کا لعنتی نظام اور اسکی عمارات تو یقیناً جدید ہیں لیکن ”بینک اکاؤنٹس“ کو جدید قسم کا قرضہ قرار دینا صحیح نہیں۔ عہد رسالت اور دورِ فقہاء میں یہ سے

قرضے موجود تھے۔

تفصیل آئندہ صفحات میں "خیال القرون کے قرضے" کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ "بینک اکاؤنٹس" کو جدید قرض جس بُنیاد پر بتایا گیا ہے اس کا بھی جائزہ لیا جاتے۔

بینک اکاؤنٹس کو ایک نئی قسم کا قرضہ ثابت کرنے کے لئے جو چند وجہ فرق بیان کی گئی ہیں ان کا حاصل صرف دو امر ہیں۔

(۱) یہ مصنون ہے (۱۲): سہل الوصول ہے جیسے الماری اور تجوری میں رکھا ہوا مال۔

تو اس سلسلہ میں گزارش ہے کہ بینک اکاؤنٹس ہی نہیں ہر قرض مصنون ہوتا ہے اور مستقرض بنک ہو یا اور کوئی شخص۔ وہ بہر صورت شرعاً قانوناً اس کا ذمہ دار اور اسکی ادائیگی کا پابند ہوتا ہے۔ لہذا یہ مصنون ہونا بینک اکاؤنٹس کی کوئی امتیازی خصوصیت نہیں۔ رہا اس کا سہل الوصول ہونا، تو اس کے بیان میں بھی مبالغہ سے کام لیا گیا ہے۔ اس لئے کہ تصور کا ایک ہی رُخ پیش کیا گیا ہے۔ مناسب ہے کہ دوسرے رُخ پر بھی کچھ روشنی ڈال دی۔ جائے۔ حقیقت واقعہ یہ ہے کہ بینک اکاؤنٹس اگر بعض وجہ سے سہل الوصول ہے تو کئی لحاظ سے یہ صعب الوصول بھی ہے مثلاً ۱۔ ایام تعطیل میں وصول نہیں ہو سکتا ۲۔ ایام کار میں بھی چھٹی کے اوقات میں اسکی وصولیابی ممکن ہی نہیں ۳۔ اوقات کار میں بھی صرف محدود وقت میں رقم نکلو سکتے ہیں مثلاً بارہ بجے تک اگرچہ بینک چار بجے تک کھلا ہے ۴۔ یہ سب کچھ ہونے کے باوجود اگر اتفاقاً چیک بک پاس نہیں تو بھی رقم کا حصول بدھ شاخت و ضامن کے ناممکن ہے۔ اسکی وضاحت کے لئے یوں کہہ لیجئے کہ ایک شخص بینک سے اپنی رقم نکلانے گیا۔ لیکن وہاں پر معلوم ہوا کہ چھٹی کا وقت ہو جانے کی وجہ سے بینک بند ہو گیا۔ اس کو ناکام دا پس آنا پڑا۔ دوسرے روز گیا تو بنک کو کھلا پا کر مطلقاً وہ مدد ہوا لیکن داخل ہونے پر معلوم ہوا کہ ادائیگی رقم کا وقت ختم ہو چکا ہے۔ اب رقم نہیں مل سکتی۔ یہ سن کر پریشان ہوا اور غالی ہاتھ دا پس لوٹا۔ اس بے چارے کو رقم کی فوری اور شدید ضرورت تھی۔ رات بھر انتظار میں گزری۔ دن ہوا۔ بنک گئے تو بتایا گیا کہ آج فلاں صاحب کا یوم پیدائش ہے۔ یادفات کی تعطیل ہے اور کل جمعہ کی چھٹی ہے۔

اب ایسے شخص کی پریشانی کا عالم کیا ہو گا۔ اس کا صحیح اندازہ مبتلى بکو ہی ہو سکتے ہے۔ خُدا خدا کہ کے دن پورا ہوا اور رات گزری اگلے روز علی المصیح نماز پڑھتے ہی یا گھر سے چلا کیونکہ بنک اس کے گھر سے چند میل کے فاصلہ پر واقع ہے۔ بنک پہنچ کر یاد آیا کہ جلدی میں چیک مبک گھر ہبھول آیا (شناسختی کوئی ملا نہیں) اب وصولیابی سے محروم ہے گا مندرجہ بالا صورت میں ذرا غور فرمائیں کہ مقرض بے تاب ہے اور مستقرض کے مطالبہ پر عام قرضوں میں یہ صعوبتیں عموماً نہیں ہوتیں جو بینک اکاؤنٹس میں ہیں ان صعوبات موانعات پر مزید یہ کہ سینوگ اکاؤنٹ میں سے ایک ہفتہ کے اندر پندرہ ہزار سے زائد نہیں لے سکتے اگر لینا ہو تو ایک ہفتہ قبل اطلاع دینا ضروری ہے۔ اور فکس ڈیاپرٹ جس میں ایک معین مدت تک کے لئے رقم دی جاتی ہے مقرضہ مدت مکمل ہونے سے پہلے اس میں سے یہ رقم وصول نہیں کی جاسکتی۔ اور اگر بضرورت رقم وقت سے پہلے لینی پڑے گئی تو کل رقم میں دو فیصد سالانہ کے حساب سے بقیہ مدت کی کٹوٹی ہو گی۔ مثلاً ایک شخص نے ایک لاکھ روپے کی رقم بارہ سال کے لئے جمع کرائی دو سال بعد اس کا مکان گر گیا یا کوئی اور فوری شدید ضرورت پیش آگئی اور اس کو اپنی رقم بنک سے لینی پڑی تو بارہ سال میں سے دو سال کو چھوڑ کر بقیہ دش سالوں کی کٹوٹی دو فیصد سالانہ کے حساب سے کل جائے گی جس کی مقدار بیس ہزار کے قریب بنتی ہے۔ کل رقم کا ایک نہیں (پانچوں حصہ) کاٹ کر باقی چار حصے اس کو واپس مل سکیں گے۔ تقریباً بیس ہزار روپے اصل رقم سے کٹ گئے مگر اس سب کچھ کے باوجود البلاغ کا دعویٰ ہے کہ بنکی قرضہ کی وصولی مسیقون ہے اور یہ قرضے یہی ہیں جیسے اپنی الماری میں پڑے ہوں۔ حالانکہ دوسرے عام قرضوں میں کٹوٹی کا کوئی ظالمانہ قانون موجود نہیں۔ ایسا ظلم صرف بینک کے لعنتی نظام ہی کی خصوصیت ہے۔

**الغرض** تفصیل بالا سے معلوم ہوا کہ اگر بنک اکاؤنٹس بعض وجہ سے سہل الوصول ہے تو بعض دیگر وجہ سے صعب الوصول بھی ہے لہذا یہ دعویٰ کہ مقرض اپنی رقم جب چاہے فوراً بلا تخلّف واپس لے سکتا ہے "قطعًا" دُرست نہیں، باقی آزادانہ تصرف میں یہ الماری اور تجوری میں رکھے ہوتے ہیں کی طرح بھی ہرگز نہیں اس لئے کہ الماری اور تجوری میں رکھی ہوئی رقم کے حصول میں کسی قسم کی کوئی قسید نہیں، ز دقت کی نہ مقدار کی۔

حتیٰ کہ اگر چابی گم ہو جائے تو الماری اور بخوری توڑنے کا بھی یہ مجاز ہے۔ بخلاف بنک اکاؤنٹس کے کہ اس میں چیک پرستخط ثبت کرنے کے باوجود آدمی اس کا مجاز نہیں کہ سامنے میز پر رکھی ہوئی رقم خود اٹھائے بلکہ ایسا کرنے والا قانوناً مجرم سمجھا جائے گا۔

باقی یہ تسلیم ہے کہ یہ سب کچھ انتظامی امور کے طور پر ہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ اس سے دائن کا آزاداً تصرف باقی رہا یا نہ رہا۔ نیز اپنے قرضنے کی وصولی میں دشواری اور تاخیر بھی ہوئی اور ایک خطیر رقم بطور جرم بانہ بھی کٹ گئی۔

اب آئیے اس امر کا جائزہ یہ ہے کہ کیا بنک اکاؤنٹس واقعی نئی قسم کا ایک ایسا قرض ہے جسکی نظیر خیر القرون اور دور فقہاء میں نہیں پائی جاتی تھی۔

ہماری گزارش ہے کہ یہ دعویٰ درست نہیں کہ ایسا قرض فقہاء کرام کے عہد میں موجود نہ تھا صبح یہ ہے کہ عہد رسالتِ اب صلی اللہ علیہ وسلم خیر القرون، اور دور فقہاء میں قرض کی یہ قسم موجود ہی ہے۔ اور یہ ایسی حقیقت ہے جس کا انکار ممکن نہیں۔

## خیر القرون میں ایسے قرضے کی موجودگی پر قرآنی شہادت

قرآن کریم میں ہے۔ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ أَنْ تَأْمُنَهُ بِقُنْطَادٍ يَعْدَدُهُ الْيَكْ أَذْيَا (اہل کتاب میں یہ لوگ بھی ہیں کہ اگر مال کا انبار ان کے پاس رکھ دو تو وہ ادا کر دیں) تفسیری روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن سلامؓ کے پاس کسی نے بارہ تو اوقیہ امانت رکھے تھے۔ بارہ سو اوقیہ چاندی کی قیمت آجھل کے حساب سے پانچ لاکھ روپے کے قریب بنتی ہے۔ مالک کے مطابق پرانوں نے فوراً ادا کر دیتے۔ اس موقع پر یہ آیت نازل ہوئی۔ اس میں اللہ پاک نے ان کے اس جذبہ امانت کی مدد فرمائی ہے اور ان کے اندر اس جذبہ کی موجودگی کی شہادت دی ہے۔

قرض و امانت کی تفرقی اتنی مورث نہیں اصل مسئلہ جذبہ ادا حقوق و دیانت کا ہے۔ کیونکہ اسی آیت کے اگلے جزو میں ایک دینار و اپس نہ کرنے والے کی مذمت بھی مذکور ہے حالانکہ یہ دینار بھی امانت تھا۔

۲۔ جب یہودی معاشرہ جس کا بخل و بنیان مشہور ہے اپنی تمام تربہ اخلاقیوں

اور پستیوں کے باوجود ایسے قرض و امانت سے خالی نہ تھا۔ تو اس مسلم مثالی معاشرہ میں ایسے قرضہ جات کے وجود کو ناپسید و معدوم کیسے قرار دیا جاسکتا ہے؟ جو خلاصہ کائنات حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود باوجود سے وجود میں آیا تھا۔ پس یقیناً یہ تسیلم کرنا بڑے گا کہ ایسے قرضہ جات عہدِ نبوی میں موجود تھے، وجبہ اسکی یہ ہے کہ قرضہ کی دلپسی سے مانع ناداری ہوتی ہے یا بخل و بد معاملگی اور حضرات صحابہؓ میں نہ بخل و عیاری ہے اور نہ حص و مکاری کہ دوسرے کے ادائی حق سے مانع بنے۔ رہی ناداری۔ سو یہ زیرِ بحث نہیں کیونکہ زیرِ بحث ایسے قرضہ ہیں جو ادائیگی میں قابل اعتماد اور مالدار لوگوں پر ہوں۔ مُفلس اور نادہنڈ لوگوں پر قرضہ زیرِ بحث نہیں۔

۳۔ صحابہ و تابعین کے سُنہری دور میں کثرت صدقات کے جو واقعات تاریخ میں موجود ہیں، جس شخص کی نظر بھی ان تاریخی حقائق پر ہوگی، وہ قطعاً یہ تسیلم نہیں کر سکتا کہ اس دور کے لوگ مُفت میں تولاکھوں لُٹا دیتے تھے لیکن قرضوں کی ادائیگی میں العیاذ باللہ پورے بخیل تھے کہ ان میں شاذ نادر ہی ایسا شخص ہو جو اپنا قرض بروقت ادا کرتا ہو اور جس پر قرضخواہ کو یہ اعتماد ہو کہ جب چاہوں قرضہ وصول کر سکتا ہوں العیاذ باللہ میں یہ سمجھتا ہوں کہ اگر کوئی شخص واقعی اس عہد کے متعلق ایسے خیالات رکھتا ہے تو وہ نہ صرف حقائق کا منہ چڑاتا ہے بلکہ اس مبارک عہد پر ایک بڑی تہمت لگا رہا ہے مُناسب تھا کہ یہاں پر اس دور کی کچھ جھلکیاں پیش کی جاتیں لیکن بخوف طوالت ہم انہیں اختصار کی نذر کرتے ہیں۔

۴۔ صحابہ کرام میں سے ایک جماعت کا یہ طرزِ عمل تھا کہ لوگ ان کے پاس امانیت رکھنے آتے تھے اور وہ بغرضِ حفاظت ان لوگوں سے کہتے تھے امانت نہیں قرض کر دو تا کے بصورت ہلاک تمہارا نقصان نہ ہو مثلاً (الف) حضرت زیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس لوگ امانیت رکھنے آتے، حضرت فرماتے امانت کی بجائے قرض کر دو جب صورت ہو لے لینا۔

مندرجہ بالا صورت میں قرض کی وصولی متيقн ہونے کے علاوہ یہ بھی واضح ہے کہ قرض کا محک مستقرض نہیں بلکہ لوگ اپنے اموال بغرضِ حفاظت خود لا کر دیتے تھے۔

ب: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی عنہم کے اموال کو ہلاکت سے بچانے کے لئے انہیں اپنے ذمہ قرض کر لیتے تھے فیصلہ اموالہم لیحر زها من الہلاک۔ اسی صورت کے باسے میں "البلاغ" میں ہے یہ صورت موجودہ بنیک اکاؤنٹس کی صورت سے بہت قریب ہے۔ (ص ۱۵)

## ۵۔ قرون اولیٰ میں ایسے قرضوں کی موجودگی پر خلیفہ راشد کی شہادت

امام ابو عبید رضی عنہم نقل کرتے ہیں۔ حضرت عثمان رضی عنہم کہا کرتے تھے ایسے قرض پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے۔ جسے تم قرضدار سے جب چاہو مطالبہ کر کے لے سکو اُبی (ترجمہ کتاب الاموال ص ۱۸۲)

(۶): وظائف بیت المال کو "البلاغ" نے دین متنیق خود تسلیم کیا ہے، چنانچہ لکھتے ہیں کہ جس دین کی وصولیابی اتنی متنیق ہو جتنی بنیک اکاؤنٹس میں ہوتی ہے۔

۷۔ ایسی وہ تمام روایات و آثار جن میں دین کی دو قسمیں ذکر کی گئی ہیں۔

### ۱۔ دین متنیق ۲۔ دین مشکوک و منظون

قرن اولیٰ میں دین متنیق کی موجودگی پر شاہد عمل ہیں اُبی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی عنہم کے فرمان۔ وعا کان فی دین ثقہ فھو بمنزلة ماف ایدیکم۔ سے واضح ہے کہ اُس دور میں قرض کی ایسی قابل اعتماد صورتیں بھی تھیں جن کے بازے میں یہ کہنا صحیح تھا کہ وہ اس مال کی طرح ہے جو تمہارے قبضے میں ہے۔ "البلاغ" میں بنیک اکاؤنٹس کو بمنزلة ماف ایدیکم کے قرار دیا گیا ہے اور اس جملہ کا مصدقہ ہمدرد صحابہ میں بھی موجود تھا۔ تو پھر یہ کہنا کہاں تک درست ہو گا کہ بنیک اکاؤنٹس ایک بالکل نئی قسم کا قرض ہے۔ جو فہما رکرام کے ہمدرد میں موجود نہیں تھا۔

۸۔ مندرجہ بالا قسم دین حضرت ابن عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہم دعیرہ کے آثار میں موجود ہے اور تعجب ہے کہ یہ آثار خود "البلاغ" نے نقل کئے ہیں۔ بلکہ اس کے باوجود فرون اولیٰ میں "دین متنیق" کے وجود سے انکار ہے۔ نیا للعجب۔ بلکہ ان آثار سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ "قردن اولیٰ" میں یہی قسم اغلب اکثر تھی کیونکہ ان تمام آثار میں پہلے نمبر پر اسی "دین متنیق" ہی کا ذکر کیا گیا ہے۔

## دُورِ فہمہ میں بھی موجود تھا : کے دُور میں بھی ایسا قرض موجود تھا۔

بھی وجہ ہے کہ فہمہ رکرامؐ عبارات کے علاوہ عنوانات تک میں اس کا ذکر کرتے ہیں۔ امام ابو عبیدؓ نے کتاب الاموال میں بیان مذہب کے لئے یہ عنوان قائم کیا ہے۔ قرض دینے والے مقرض ) پر زکوٰۃ ادا کرنے کے سلسلے میں مختلف اقوال وہ قرضنے جو قابل اعتماد لوگوں پر ہوں اور انکی وصولی کی امید ہو۔ (کتاب الاموال ص ۱۸۳ ج ۲)

اسی کتاب میں آگے چل کر ص ۱۹۸ پر اپنے نزدیک ایک مشروط مسئلہ بیان کرتے ہوئے اسکی شرط کا یوں ذکر کرتے ہیں۔ بشرطیکہ قرض آسودہ حالوں اور بھروسہ والوں پر ہو کیونکہ اندر میں صورت اس مال کی حیثیت ہا تھا یا گھر میں موجود مال کی سی ہو جاتی ہے۔ امام ابو عبیدؓ کی یہ عبارات واضح طور پر تباری ہیں کہ حضرات فہمہ رکرام کے دُور میں یہ قرضہ جات موجود تھے جو با اعتماد لوگوں پر ہونے اور مرجوٰ الوصول ہونے کی وجہ سے بمنزلہ اس مال کے ہوں جو گھر میں موجود ہوتا ہے اور قرضوں کی زکوٰۃ کے احکام لختے وقت ایسے قرضے فہمہ رکرام کے پیش نظر تھے۔ پہلے گز روچکا ہے کہ ائمۃ ارلیعہ رحمہم اللہ کے نزدیک دین کی زکوٰۃ میں وجوب اداء قرضہ کے بعد ہوتا ہے۔ البته امام شافعیؓ اپنے دوسرے قول میں ائمۃ ثلثہ اور جمہور سے اختلاف کرتے ہوئے قبل القبض وجوب ادا کے قائل ہوئے ہیں۔ واضح ہے کہ یہ دین جس میں حضرات ائمۃ کا اختلاف ہے ایسا دین ہے جو "مقرر" "حُسْنٌ معاملہ" میں اچھی شہرت کے مالک، دولت مند شخص پر ہو۔ بنا بریں اس دین کی وصولیابی اور اس میں تصرف پر دائن کو پوری قدرت حاصل ہو کہ جب چاہے وصول کر سکے اور سہل الوصول ہونے کے اعتبار سے یہ دین مثل دلیعت کے ہو۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ نے اس دین کے بارے میں یہ الفاظ تحریر فرمائے ہیں۔ "المَدِينُ الْحَالُ عَلَى مَلِئِ وَفَتَّ الْخَزَنَ" (ابن قدامہ نے اس دین سے متعلق لکھا ہے) دین علی معترف بہ باذل لہ۔ اور آگے امام شافعی رحمہ اللہ کا مذہب اور انکی دلیل نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ قال .... الشافعی ..... علیہ اخراج الزکوٰۃ فِي الْحَالِ وَإِنْ لَمْ يَقْبضْهُ لَا نَهَا قادر علی اخذہ والتصرف فیه فلزمہ اخراج

الزكوة في الحال وإن لم يقتصده لانه قادر على اخذها والمتصرف فيه فلزمته  
أخرج زكيته كالوديعة .... (ادرج ص ۲۳)

مندرجہ بالاتر صحیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرات ائمہ امام ابوحنیفہ، امام مالک،  
امام شافعی، امام احمد وغیرہ رحمہم اللہ اجمعین کے زمانہ اور دورِ فقہاء میں ایسے دیوں موجود  
تھے جو بقول "البلاغ" دین متيقن میں شمار کئے جاسکتے ہیں۔

الغرض؛ البلاغ میں بنیک اکاؤنٹس کے جو خصوصی اوصاف شمار کئے گئے ہیں اور  
جن کی بنیاد پر ہی بنیک اکاؤنٹس کے متعلق نئی قسم کا قرض ہونے کا دعویٰ کیا گیا ہے۔ وہ  
سب کے سب خیسرا القرول اور دورِ فقہاء کے دیوں میں موجود نظر آتے ہیں۔ مثلاً دصولی  
پر ہر وقت قدرت، تصرف پر بھی اختیارات اور تصرف پر کامل قدرت ہونے کی وجہ سے  
امامت کے ساتھ مشابہت، باعتماد جگہ پر ہونے کی بناء پر دصولی بانی کا یقین۔ اور تقدیراً  
ایسا ہونا جیسے اپنے قبضے میں ہے۔ "بمسنن لة ما ف ایديکم، او غير ذلك۔ یہ  
تقریباً دہی الفاظ ہیں، جو "البلاغ" میں "بنیک اکاؤنٹس" کی مدح سرافی کے لئے استعمال  
کئے گئے ہیں۔ اور بالکل اپنی صفات کی بناء پر امام شافعی رحمہ اللہ اس قسم میں قبل  
القبض "وجوب ادا" کے قائل ہوئے ہیں۔ اور یہ اس قسم کے قرض کی، اس عہد میں موجودگی  
پر بین دلیل ہے لیکن اس کے موجود ہونے کے باوجود جمہور حضرات ائمہ رحمہم اللہ تعالیٰ  
خصوصاً ائمہ احباب اس میں قبل القبض "وجوب ادا" کے قائل نہیں ہوئے — اور  
خود امام شافعی "کا درسا قول بھی حضرات جمہور" کے موافق ہے۔

تفصیل بالا سے ثابت ہوا کہ "بنیک اکاؤنٹس" قطعاً جدید قسم کا قرض نہیں۔ اور  
یقیناً "قرض" ہے۔ اور اس نوعیت کے دیوں قرون اولیٰ اور دورِ فقہاء میں پوری  
شہرت کے ساتھ موجود تھے۔

بلکہ اس سے گزرے زمانہ میں بھی اسکی بکثرت نظیریں موجود ہیں۔ اگرچہ غلبہ دوری  
نوع کا ہے۔

## عملی پچیدگیاں : قرض ثابت کرنے ہوئے فرمایا گیا ہے کہ ...

اگر بُنک اکاؤنٹس پر زکوٰۃ کے وجوہِ ادا کے لئے دوسرے دیون کی طرح ان کے نقد ہونے کی شرط لگائی جائے تو اس سے اتنی عملی پچیدگیاں پیدا ہوں گی کہ زکوٰۃ کی بُنک اکاؤنٹ کی بہت مشکل ہو جائے گی۔ پھر امام ابو عبید رحمہ اللہ کی ایک عبارت میں مقاد کے بارے میں نقل کر کے فرماتے ہیں کہ ”بُنک اکاؤنٹس“ کے بارے میں تو اس قسم کا حساب کتاب تقریباً ناممکن ہے۔

### گزارش :

عملی پچیدگی کا عذر بھی معقول نہیں اور مالِ مستفاد پر قیاس بھی گزارش : قیاس مع الفارق ہے۔ اس لئے کہ مالِ مستفاد کی ادائیگی زکوٰۃ آئندہ سال ہو گی۔ وصولی دین کے بعد فوری ادائیگی ہے۔ اس تاریخ کو سال تک محفوظ رکھنے کی قطعاً کوئی حاجت نہیں۔ مزید سہولت کے لئے اپنے طور پر سفہ، عشرہ، مہینہ دعیہ کی مدت مقرر کی جاسکتی ہے کہ ان ایام کی جتنی وصولی ہو گی اسکی ایک بارہی زکوٰۃ نکال دی جائے گی۔ فوری ادائیگی اموال نقد میں بھی ضروری نہیں ہوتی حساب کر لیا جاتا ہے پھر ادائیگی حسبِ مصلحت ہوتی رہتی ہے اس کے لئے مزید کسی لکڑ یا منشی کے رکھنے کی ضرورت نہیں۔ بنیک سے برآمد ہونے والا ایک ٹیڈی پسیہ بھی چکیں بک میں محفوظ ہوتا ہے۔ زکوٰۃ ادا کرنی ہو یا نہ۔ کافر ہو یا مسلمان۔

باقي رہی یہ بات کہ اس میں تکلف ہے تو گزارش ہے کہ جب بھی کسی ضابطے کی پابندی کی جائے گی کچھ نکھڑنے کی تکلف تو ہو گا ہی۔ کیا یہ تکلف ساعی کے زکوٰۃ وصول کرنے کے تکلف سے بھی زیادہ ہے؟ چھے کھیتوں اور جنگلوں میں مارا مارا گھومنا پڑتا ہے۔ وجوہِ ادا کا تعلق بنیک سے برآمد کی جانیوالی رقم کے ساتھ ہے بنیک میں داخل کی جانیوالی کے ساتھ نہیں خواہ دن میں سورتہ بھی داخل کرائے۔ چکیں بک اور جریرات میں نہ ہی یہ رقمیں خلط ہوتی ہیں۔ لہذا رقم جمع کرنے کی بات کرنا موصنوع سے غیر متعلق ہے لہذا معلوم ہوا کہ ”بنیک اکاؤنٹس“ صرف اور صرف عام قرض ہے اور مسلک جہود کے مطابق اس میں حساب دکتاب رکھنا کوئی ناممکن نہیں۔

## ”احکام قرض کے نفاذ سے گریز“

بینک اکاؤنٹس کو قرض تسلیم کرنے کے بعد انسن پر احکام قرض کا نفاذ ضروری ہے یعنی قرض دینے والے کے ذمہ زکوٰۃ کی ادائیگی کا وجوب و صولیابی کے بعد ہو۔ مگر افسوس کہ ”البلاغ“ نے بینک اکاؤنٹس کو (بزعم خویش) نئی قسم کا قرض اجہاد کرنے کی بنا پر ”کتب فقہ“ میں موجود تقریباً جملہ مسلم احکامات پر عمل سے گریز کیا ہے اور اپنے موقف کو فتحہار کرام کے بیان کردہ مسلم صابطوں کی روشنی میں سمجھنے کی بجائے بذاتِ خود آثار دردایات سے استدلال شروع کر دیا۔

اسی ضمن میں جب دعویٰ کیا گیا ہے کہ حکومت کو مکمل اختیار ہے کہ بینک اکاؤنٹس سے رہاوجوہ (دو ملیون ہے) زکوٰۃ کاٹ لیا کرے تو اس پر عرض کیا گیا کہ زکوٰۃ قرض ایک (دائیں) پر ہے اور وصول دوسرے (مددیون) سے کی گئی تو اس کے جواب میں ارشاد ہوا کہ ”اگر دین تینقن ہو“ جیسے بینک اکاؤنٹس کا ہے تو حکماً دائیں کا قبضہ قرار دے کہ مددیون سے زکوٰۃ لیجا سکتی ہے۔ پھر اس سلسلہ میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، کے ایک اثر سے استدلال کیا ہے کہ تխواہ لینے والا یہ بتاتا کہ اس کے پاس ایسا مال ہے جس پر زکوٰۃ واجب ہے تو حضرت صدیق اکبرؓ جو تخواہ اُسے دینا چاہتے تھے اس میں سے زکوٰۃ کاٹ لیتے تھے کذا رشتے : یا اثر ”کتب فقہ“ میں لکھے گئے احکام قرض کے متعلق قطعاً نہیں۔ اور نہ ہی فتحہار سے یا اثر پوشیدہ تھا۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ کا یہ فعل دینے والے کی مکمل رضامندی اور موجودگی میں ہوتا تھا ۔ ۔ ۔ ہم یچھے تفصیل سے ذکر کر رکھے ہیں کہ صدر اول میں ”نظام زکوٰۃ طوع پر مبنی تھا۔ طوع سے ادائیگی محل نزاع نہیں زیر بحث امر یہ ہے کہ کیا اس میں جبراہ کراہ درست ہے یا نہیں۔

## ”وصولیع زکوٰۃ کا نظام طوع و رغبت پر مبنی تھا“

حضرات صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین صدقِ دل سے اسلام لائے صحبتِ بنوی سے ایمان دلیقین ان کے قلوب کی گہرائیوں میں اُترچکا تھا۔ قال تعالیٰ اولئک الذین کتب

فِي قُلُوبِهِمُ الْيَمَانُ وَأَيْدِيهِمْ بِرُوحٍ هُنَّهُ - الْآيَة

حضرات صحابہ و تابعین کے بارے میں ان کے اخلاص و صداقت پر قرآنی شہادتوں کے بعد ہمارا غیر متزلزل لیتین ہے کہ یہ حضرات اور کانِ اسلام، نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ وغیرہ کی ادائیگی جبراً کراہ سے نہیں بلکہ کامل طوع و رغبت اور بشاشتِ قلبی سے کرتے تھے۔ عہد صحابہ کا منتظر جس کے سامنے ہوا ہے یہ حقیقتِ تسلیم کے بغیر چارہ نہیں کہ اس مبارک اور مثالی دور میں جس طرح "نظام صلوٰۃ" جبراً کراہ پر مبنی نہ تھا اسی طرح یہ نظام زکوٰۃ بلکہ "نظام جہاد" بھی اکراہ و جبراً پر مبنی نہ تھا۔ حضراتِ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین اپنی جان کی قربانی پوری رضا خوشی سے پیش کرتے تھے عیسائی سفیر کے یہ الفاظ یاد ہوں گے۔ "الموت عند هم احلى من شرب الخمر"۔ ایک صحابی رگ جہاں پر برچھا لکھا کر کہتے ہیں "فرزت وربُّ الْكَعْبَةَ"۔ جن حضرات کی تاریخ یہ ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کے لئے "جان" کا "نذرانہ" بھی اس خوشی سے پیش کرتے ہوں ان کے بارے میں یہ بدگمانی نہیں کی جاسکتی کہ وہ فرضیۃ زکوٰۃ کی ادائیگی کسی حکومتی "جبراً کراہ" کے تحت کرتے ہوں گے قرون ثلثہ میں جبراً کٹوتی کاشاید ایک واقعہ بھی پیش نہ کیا جاسکے۔ پس جبراً کٹوتی وغیرہ کے لئے اثر صدیقی وغیرہ ہے استدلال ڈرست نہیں۔

علاوہ ازیزی، ہمیں تعجب ہے کہ اثرِ مذکور کو اپنے دعویٰ کی دلیل کیسے بنایا گیا حالانکہ فہمائے نے قرآن و حدیث کی روشنی میں یہ مسئلہ لکھا ہے کہ "ادائیگی عز زکوٰۃ کے وقت مالک کا موجود ہونا درجہ شرط میں ضروری ہے۔ حتیٰ کہ اموالِ ظاہرہ میں اگر ساعی نے مالک کی عدم موجودگی میں مقدار زکوٰۃ وصول کر لی تو ادا نہ ہوگی۔ علامہ کاسانی فرماتے ہیں : وَمِنْهَا ظَهُورُ الْمَالِ وَحْضُورُ الْمَالِكِ" اور مذکورہ اثر صدیقی میں بھی یہی کچھ ہوا کہ زکوٰۃ حاضر مالک سے وصول کی گئی بخلاف بنیک اکاذب نظر سے کہ اس میں مالک کی موجودگی تو کجا شاید اس کو خبر بھی نہ ہوتی ہو۔ نیز یہ اصول کہ دینِ میتین میں تقدیر ۱ دائن کا قبضہ قرار دے کر زکوٰۃ وصول کی جاسکتی ہے۔ فضہ کے بے شمار مُسلمہ صوابط کے خلاف ہے۔ ① مسئلہ متون میں مصروف ہے۔ حاضر (دائن) کا قبضہ بھی — بدول تخلیہ کے معتبر نہیں چہ جائیں کہ غائب کا۔

۲ اسی طرح متون میں ہے کہ "اگر دائن غائب ہو اور اس پر کچھ حقوق واجب ہوں تو اصحاب حقوق مدیون سے علی الٰٰ طلاق پانے حقوق براہ راست وصول کرنے کے مجاز نہیں اور ان کے اس استدلال کو قبول نہیں کیا جاتے گا کہ مدیون چونکہ نہایت شرف آدمی ہے دائن کے مطالبه پر فوراً اس کا دین ادا کر دیتا ہے لہذا مالِ مدیون اب دائن کے قبضہ و ملک میں آچکا ہے۔ اس لئے ہمیں پانے حقوق وصول کرنے کا پُورا پُورا اختیار ہے۔

۳ مستبنت اصول کا مقتضنی تو یہ ہے کہ جو حقوق بھی دائن پر واجب ہیں۔ مدیون بُدن اجازت و رضا برداں کے سب میں اس کا مال خرچ کرے پھر تو یہ مدیون نہ رہا بلکہ کیل بن گیا۔ علاوہ ازیں یہ فرمائی کہ دینِ متفقین کے قبضے سے پہلے ہی اس سے زکوٰۃ وصول کی جاسکتی ہے۔

دینِ متفقین کی قید سمجھ میں نہیں آتی۔ مدیون اگر دائن کی طرف سے بغیر اسکی اجازت مال خرچ کر دے اور دین میں سے وضنگ کرے تو مدیون کا یہ تصرف اگر دینِ متفقین میں معتبر ہو سکتا ہے اور اسے دین میں سے وضنگ کرنے کی اجازت ہے تو دینِ غیر متفقین میں مدیون کو اس تصرف کی کیوں اجازت نہیں؟ وجہ فرق دلیلِ شرعی کے ساتھ مطلوب ہے۔ علاوہ ازیں اسکی وضاحت بھی ضروری ہے کہ دینِ متفقین کی تعریف کیا ہے؟ کیا صرف بینک اکاؤنٹس اور حکومتی وظائف ہی اس کے ضمن میں آتے ہیں یا کوئی دوسرا دین بھی اس میں داخل ہو سکتا ہے؟ اگر یہ دینِ متفقین صرف انہی دو میں منحصر ہے تو حضرت ابن عثیر پرستیامی کا جو دین تھا، وہ دینِ متفقین میں کیسے داخل ہو گیا اگر تقاضہ ابن عمر رضا کی بناء پر ان کے ذمہ واجب الاداء دین کو دینِ متفقین قرار دیا جاسکتا ہے تو دیگر حضراتِ صحابہ خلفاء راشدین۔ ابن مسعود<sup>رض</sup>، ابو عبید<sup>رض</sup>، امین<sup>رض</sup>، هذہ الامر<sup>رض</sup> اور حضرت زبیر<sup>رض</sup> جیسے حضرات کے ذمہ جو مدیون ہیں یہ دینِ متفقین کا مرتبہ کیوں حاصل نہیں کر سکے؟ اگر یہ سب مدیون انہائی قابل اعتماد حضرات کے ذمہ ہونے کی وجہ سے دینِ متفقین کے ذیل میں شمار کئے جاسکتے ہیں تو بینک کی کیا خصوصیت رہی؟ براہ کرم اسکی بھی وضاحت ہوئی چاہئے — دینِ مدیون کا مملوک اور حقیقتاً اس کے قبضے میں ہوتا ہے اس پر صرف دائن کا تقدیری قبضہ کرائیں سے کیا مدیون کو یہ حق پہنچا ہے کہ وہ اپنی خواہش

کے مطابق دائن کے ذمہ واجب ادا یا گیوں میں خرچ کر سکے اور دین میں سے وضع کرتا رہے۔ مثلاً دائن نے کسی کو قرضہ دینا ہے یا دائن نے کسی سے سودا کیا ہوا ہے یا انس کے ذمہ کوئی اخراجات واجب ہیں تو کیا براہ راست بغیر رضامندی دائن کے اے ان ادا یا گیوں کا اختیار ہے؟ ہرگز نہیں۔

**تقدری قبضہ :** اس کی بھی تعریف ہونی چاہیئے کہ تقدیری حکمی قبضہ کیا ہے؟ اہل علم کے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ دین پر دصولی سے قبل دائن کا حقيقی قبضہ ہے، اور نہ حکمی قبضہ ہے۔ حقيقی قبضہ کا انتفاء تو ظاہر ہے حکمی قبضہ بھی نہیں، کیونکہ مالک کا حکمی قبضہ اس مال میں تصور کیا جاتا ہے جس میں حقيقی قابض کو اپنی رائے سے آزادانہ تصرف کی اجازت نہ ہو جیے وذیعت۔ اور جس مال میں قابض کو آزادانہ تصرف کے اختیارات ہوں۔ اس مال پر حقيقی اور حکمی قبضہ اس قابض کا ہی تصور کیا جاتا ہے کہی دوسرے کا نہیں۔ بنیک اکاؤنٹس میں بنیک اپنی صواب دید کے مطابق تصرف کرتا ہے۔ کھاتہ دار کی جزوی اجازت کا محتاج نہیں۔ تو دین خواہ کسی بھی قسم کا ہو صرف مدعیون ہی کے حقيقی اور حکمی قبضہ میں ہوتا ہے۔ اس پر دائن کا حکمی قبضہ قرار دینا، دلائل کی روشنی میں درست نہیں۔

حضراتِ فہرمان نے عبد ماذون کی کمائی کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ مولیٰ کی مملوک ہے "کسیہ لمو لا"۔ لیکن مولیٰ جب تک عبد ماذون سے وہ مال دصول نہ کر لے زکوہ کی ادا یا گی واجب نہیں کیونکہ یہ مال غلام کے قبضہ میں ہے۔ اس مال پر مولیٰ کا حقيقی اور حکمی دونوں قسم کا قبضہ منتفع ہے حالانکہ عبد ماذون کی کمائی مولیٰ کے تصرف کے لحاظ سے دین کے نسبت زیادہ اقرب ہے۔ مولیٰ جب چاہے بلا کسی دستاویزی تحریر یا شہادت کے براہ راست اس کے مال پر قبضہ کر سکتا ہے۔ اور دین میں یہ ضروری ہے چنانچہ الحوالۃ صحیح ۲۸ میں ہے۔

وَالاَحْسَنُ الْاَدَاءُ قَبْلَ الْاَخْذِ لَا نَهُ مَالٌ تَجْرِي عَنْ يَدِ الْمُوْلَى لَا نَهُ يَدُ الْعَبْدِ يَدُ اصَالَةٍ عَنْ نَفْسِهِ لَا يَدُ نِيَابَةٍ عَنْ الْمُوْلَى  
بَدْ لِيلَ اَنَّهُ يَمْلِكُ الْتَّصْرِيفَ فِيهِ اثْبَاتًا وَازْالَةَ فَلَمْ تَكُنْ يَدُ الْمُوْلَى ثَابِتَةً

علیہ حقیقتہ ولا حکماً فنا یا ز مہ الا داعمالم يصل الیہ كالدیون  
ولا كذلك الودیعۃ انتہی.....

حکم زکوٰۃ کے بارے میں مال ماؤون کو دیون پر قیاس کیا گیا ہے معلوم ہوا کہ دیون پر دائن کا ز حقیقی قبضہ ہوتا ہے ز حکمی۔ درز دیون کو مقیس علیہ بنانا صحیح نہیں۔ دائن کے فرضی اور تقدیری قبضہ سے یہ دعویٰ نہیں کیا جاسکتا کہ وہ مال (دین) ملیون کی ملک سے نکل کر دائن کی ملک میں داخل ہو گیا ہے۔ چہ جایکہ حضرات فہماء نے دائن کے قبضہ تقدیری اور حکمی کی بھی لفی کر دی ہے کہ دائن کا یہ قبضہ بھی نہیں ہوتا۔

پس۔۔۔ اصل سوال باقی رہا کہ ملیون اپنے مال میں سے دائن کی زکوٰۃ، اجازت کے بغیر ادا نہیں کر سکتا۔ نیز البلاغ میں ہے:

"اوَّرَ حَفْرَتُ مُولِّيَّا طَفْرَ اَحْمَدَ عَثَنَافِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَعِزِيرَةَ كَيْسَ عَمَلَ كَوْنَقْلَ كَرْنَے كَيْ بَعْدَ لَكْھَا ہے کَرْ :  
وَفِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى أَنَّهُمْ كَانُوا يَأْخُذُونَ زَكْوَةَ الْعَطَاءِ لِكَوْنَهِ دِيَنًا  
مَسْتَحْقَّاً عَلَى بَيْتِ الْمَالِ وَالَّا لَمْ يَكُنْ لَا خِدْرَ الزَّكْوَةِ مِنْهُ مَعْنَىٰ"۔

گزارش ہے کہ مذکورہ بالاعتبارت "البلاغ" دو وجہ سے محدود شد ہے۔

اولاً: بایں وجہ کہ حضرت صدیق اکبر رضی کا یہ طرزِ عمل اعلام اسنن (ج ۲ ص ۳۳۰) میں اس مقام پر مذکور نہیں۔ لہذا حضرت صدیق اکبر رضی کا نام ذکر کرنا صریح تسامح ہے۔

ثانیاً: اس لئے کہ حضرات شیخین رضی اللہ عنہم کے متعدد پلاتر دید یہ نقل کرنا۔ کانوا یا خذون ذکوٰۃ العطاء۔ قابل اعتراض ہے کیونکہ وہ حضرات زکوٰۃ عطا و صول نہیں کرتے تھے۔ بلکہ دوسرے مال کی زکوٰۃ جو کہ گھر و عزیزہ میں رکھا ہوتا تھا۔ اس مال کی زکوٰۃ عطا میں سے وصول کرتے تھے۔ چنانچہ "البلاغ" میں بھی اسے تسلیم کیا گیا ہے لکھتے ہیں:

"حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر فاروق، اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہم کا طرزِ عمل تو یہ تھا کہ وہ تنخواہیں جاری کرتے وقت ان اموال کی زکوٰۃ تنخوا ہوئے وصول فرمائیتے تھے۔ جو تنخواہ دار کے گھر، دکان یا کسی دوسرے مقام پر اسکی

بُلْكِیت میں ہوتے تھے۔

پس اس تحقیق کا علم ہوتے ہوئے ایک خلاف تحقیق عبارت سے استدلال کرنا قابلِ تعجب ہے، خصوصاً جبکہ اقباً سر بالا کے متصل پہلے اثر صدقیق رضی "البلاغ" ہی میں مذکور ہے جس میں زکوٰۃ عطا رکی وصولی موجود نہیں۔

### "اثر ابن عمرؓ سے استدلال درست نہیں"

بعض حضرات نے اپنے مذکورہ دعویٰ کی دلیل میں اثر ابن عمرؓ سے استدلال کیا ہے۔ ان حضرات نے اس اثر سے استدلال کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ :

ابن عمرؓ نے زیرِ کفالت یتامی سے مال قرض لے لیتے تھے۔ پھر باوجود ویکھ مددیون ہوتے تھے مگر ان کی طرف سے دین کی زکوٰۃ ادا کرنے تھے۔ یہ صورت موجودہ بینک اکاؤنٹس سے بہت قریب ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ دین متفقّن کو تقدیراً "دائن" کے قبضہ میں قرار دیکر اس سے زکوٰۃ ادا کی جاسکتی ہے۔  
گزارش یہ ہے کہ :

اوّلاً : تو مذکورہ بالا اثر کا زیرِ بحث مسئلہ "کم بینک اکاؤنٹس میں زکوٰۃ ہے یا نہیں" سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ حضرت ابن عمرؓ یتامی کے شرعی دلیل ہیں جن یتامی کے مال میں بیع و شراء، اجارہ، وصولی محصولات، لفظہ اقارب و عزیزہ کے جیسے اختیارات حاصل ہیں، ان کے ذمہ جیسے اپنے مال کی زکوٰۃ ادا کرنا فرض ہے۔ اسی طرح زیرِ کفالت یتامی کے مال سے بھی زکوٰۃ ادا کرنا واجب ہے حتیٰ کہ میتم کی نیت کی بھی حاجت نہیں بلکہ دلی کی نیت ہی کافی ہے۔

ثانیاً : نابالغ پر زکوٰۃ کے نفس و جوب ہی میں اختلاف ہے۔ ائمۃ ٹلانڈ کے نزدیک واجب ہے اخافات کے نزدیک نہیں۔ قال فی الا و جز ص ۱۶۲ : اختلفت اهل العِلْم فی هذِ الْبَاب فرأَى غَيْرَ وَاحِدٍ مِّن أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي مَالِ الْيَتَمِ زَكْوَةً مِّنْهُمْ عَمْرٌ وَعَلَى دِعَائِسَةٍ رَأَى بَلَهٗ يَقُولُ مَالِكُ وَالشَّافِعِيُّ وَاحْمَدُ وَاسْحَاقٌ وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْعِلْمِ لَيْسَ فِي مَالِ الْيَتَمِ

ذکوٰۃ و بہ قال سفیان الثوری و عبد اللہ بن المبارک قال العینی و بہ قال ابو حینفۃ واصحابۃ ..... الی ان قال ..... و حکی عنہ اجماع الصحابة -

پھر جن کے نزدیک واجب ہے وہ حضرات بھی نابالغ کو اس کا مکلف نہیں بناتے بلکہ اس کے دل کو مکلف بناتے ہیں کہ اس پر واجب ہے کہ زکوٰۃ نکالے چنانچہ معنی میں ہے : والصبوی والمجنوون یخرج عنہما دلیلہما -

آگے چل کر لکھتے ہیں :

”فَكَانَ عَلَى الْوَلِيِّ أَدَاءُهُ عَنْهُمَا كِنْفَقَةُ أَقْارِبٍ وَ تَعْتِيرٍ

الْوَلِيُّ فِي الْأَخْرَاجِ -“

پس ولی کے ذمہ ان دونوں کی طرف سے ادائیگی واجب ہے۔ نفقہ اقارب کی طرح اور زکوٰۃ ادا کرنے کے لئے خود ولی ہی کی نیت کا اعتبار ہے۔ میم کی نیت بھی ضروری نہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ جن حضرات کے نزدیک نابالغ کے مال میں زکوٰۃ واجب ہے ان کے نزدیک وجوب ادا۔ علی الولی ہتھے خواہ وہ نابالغ کا مدیون ہو یا نہ ہو۔ اگر مدیون ہو بھی ہمی تب بھی یہ وجوب ادا من حیث الولی ہو گا۔ ز کہ من حیث المدیون۔ ورنہ تو لازم آئے گا کہ اگر ولی مدیون نہ ہو تو پھر ان حضرات کے نزدیک بھی وجوب ادا علی الولی نہ ہو تو پھر گوایا وجوب ادار کی علت مدیون ہونا قرار پایا نہ کہ ولایت۔ وہذا باطل۔ — اب مذکورہ گزارش کی روشنی میں ”اش ابن عمر“ پر غور کیجئے۔ تو واضح ہو جائے گا کہ وہ اپنی پر درش میں یتامی کی زکوٰۃ من حیث الولی نکالتے تھے جس کا اخراج (ان کے ملک کے مطابق) بہر حال ان پر واجب تھا۔ باقی رہا یہ فرمان کہ یہ صورت موجودہ بنیک اکاذب سے بہت قریب ہے۔ شکر ہے کہ موصوف کو بنیک اکاذب سے کی نظر مل گئی۔ درنہ ابتداً دوڑاً میں اسکی نظیر ملنے کا ہی انکار کر دیا تھا۔

باقی رہا یہ فرمان کہ دین متعین کو تقدیراً دائن کے قبضہ میں قرار دے کر اسے زکوٰۃ ادا کی جاسکتی ہے۔ یہ درست نہیں۔ دیلے اس کے متعلق مفصل کلام گزر چکا ہے۔

نیت کی بحث : کو غیر ضروری قرار دیتے ہوئے نفس وصولی اور کٹوٰۃ کو مالک کی

نیت کے قائم قرار دیدیا گیا تھا۔ حالانکہ یہ درست نہیں۔ اس سلسلہ میں تفصیلی بحث ملاختہ ہو۔  
جملہ عبادات کی صحّت کے لئے نیت ضروری ہے۔ زکوٰۃ بھی ایک عبادت ہے اسکی  
صحّتِ اداء نیت مالک پر موقوف ہے۔ درمختار میں ہے۔  
”وشرط صحة ادائها نية مقارنة له اع لاداء الخ۔“  
ہدایہ میں ہے۔

” ولا يجوز اداء الزكوة الا بنية مقارنة .“  
زکوٰۃ کے لئے اشتراء نیت کی دلیل ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :  
” كان الزكوة عبادة فكانت من شرطها النية .“

عنایہ میں ہے :

” كان الزكوة عبادة فلا بد لها من نية المز“ (صونہ مذکور)

علامہ کاسافیؒ صاحب البیان لکھتے ہیں :

”اما الذي يرجع الى المؤودى فتنية الزكوة .“ آگے چل کر فرمایا : ” لأن  
الزكوة عبادة مقصودة فلا تتأدى بغير النية كالصوم والصلوة الا  
صحّت عبادات کے لئے نیت کا وجود ایک اجماعی شرط ہے۔ علامہ ابن رشدؒ مالکی لکھتے  
ہیں : ” اختلف علماء الامصار هل النية شرط في صحة الوضوء ام لا  
بعد اتفاقهم على اشتراط النية في العبادات لقوله تعالى وما  
امروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين و لقوله صلى الله  
عليه وسلم إنما الاعمال بالنيات الا (تعليق صبع)

علامہ ابن نجیمؒ نے بھی صحّتِ ادائے زکوٰۃ بلکہ تمام عباداتِ مقصودہ میں نیت کو اجماعی  
شرط قرار دیا ہے۔ چنانچہ کتاب الزکوٰۃ میں لکھتے ہیں :  
” وهي (النية) شرط بالاجماع في العبادات كلها المقاصد .“  
فہاۓ کرام کی ان تصریحات کی روشنی میں یہ بات باکمل واضح ہو جاتی ہے کہ عام

حالات میں زکوٰۃ کی ادائیگی بدون نیتِ مالک شرعاً صحیح نہیں خواہ اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ ہو یا اموال باطنہ کی کیونکہ یہ دونوں قسم مطلق زکوٰۃ کافر ہیں۔ اور عبادات مقصودہ میں ہیں۔ (الف) :- اسی فقدان نیت کی بنا پر ترکہ میں سے بدون وصیت میت زکوٰۃ وصول نہیں کی جاسکتی۔ بحر میں ہے :

"لومات من عليه الزکوٰۃ لا تؤخذ من تركته لفقد شرط صحتها وهو النية".

(ب) :- اگر خود فقیر ہاتھ بڑھا کر مال اٹھا لے تو زکوٰۃ ادا نہیں ہوتی۔ بلائے میں ہے :

"لو هدید لا و اخذك من غير اداء من عليه لا تسقط عنه الزکوٰۃ .."

حضرات ائمہ و فقہاء کی ان واضح تصریحات کی روشنی میں جب ہم یہیں کاڈیں  
سے کثرتی زکوٰۃ پر غور کرتے ہیں تو اس میں کوئی شُبه باقی نہیں رہتا کہ بدون رضامندی  
مالکان کے اسے شرعاً زکوٰۃ قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کیونکہ ادائیگی زکوٰۃ اور صحت عبادات کے  
لئے بنیادی اور اجتماعی شرط نیت، مالک اس میں مفقود ہے جس پر زکوٰۃ کا زکوٰۃ ارباعاً ہے۔ بنما  
موقوف نہیں۔ پلمے ہم لکھ رہے ہیں زکوٰۃ سرکاری ٹیکس نہیں، بلکہ رکن اسلام اور اہم ترین عبادا  
مقصودہ میں سے ہے۔ ٹیکس میں صرف تحصیل مال مقصود ہوتی ہے اور عبادات میں ایسا  
نہیں۔ اہل علم پر مخفی نہیں کہ اس وقت زیر بحث عام حالات میں سرکاری وصول زکوٰۃ کا سلسلہ  
ہے جالت انکار و امتناع مادر، کا نہیں یکن البلاغ میں اجتماعی شرط نیت کو کا عدم قرار  
دینے کے لئے جتنی عبارات پیش کی گئی ہیں۔ وہ سب کی سب ممتنع کے بارے میں ہیں۔ چنانچہ  
ان عبارات کے الفاظ ان کے ممتنع سے متصل ہونے پر صراحتاً دلالت کر رہے ہیں۔ ملاحظہ

"لو امتنع عن زکوٰۃ ماله و اخذها الامام کرھا" (الم (بحر و شامی)

"يأخذها الامام قهراً" - (معنی) "ذکوٰۃ الممتنع" (نہایۃ الحاج)

کہ اگر کوئی شخص حکومت کے مطالبہ کے باوجود ادائیگی زکوٰۃ نہیں کرتا۔ تو آخری  
اور اہتمائی اقدام کے طور پر اس سے زبردستی زکوٰۃ وصول کی جائے گی۔ اور اس سوت  
میں نیت سلطان کو کافی قرار دیا گیا ہے۔ "لیکن" جو سلسلہ ہمیں درپیش ہے اور جو صورت

ہمارے زیر بحث ہے وہ ایسی نہیں۔ اس میں حکومت کی طرف سے محصل بھیج کر آدائیگی زکوٰۃ کا کوئی بخیٰ و انفرادی مطالبہ پایا گیا اور نہ ہی عوام ان اس نے آدائیگی زکوٰۃ سے انکار کیا تو اندرین حالات امتناع سے متعلقہ جُزِیَّات اسنڈال کرنا بے سُود ہے مفید مدعایا ہیں۔

### جز تسبیہ شامی پر بحث :

جز تسبیہ شامی کا ایک جز یہ پیش کیا گیا ہے، جو زیر بحث صورت سے غیر متعلق ہونے کے علاوہ متفق علیہ بھی نہیں۔ کیونکہ یہ جز تسبیہ ممتنع کے بارے میں ہے اور بحث عام حالات کے بارے میں ہے اور اس کے مقابلے میں دوسرے متعدد جُزِیَّات موجود ہیں۔ جن سے معلوم ہوتا ہے کہ سامی امتناع مالک کی صورت میں بھی جبراً زکوٰۃ وصول نہیں کرے گا۔ اور اگر وصول کر لے تو زکوٰۃ ادا نہ ہوگی۔ بحر میں ہے۔

”لو امتنع من ادائہا فالممتعی لا یو خذ منه کرها“ و ”لو اخذ لا یقع عن المزکونة لکونها بلا اختیار ولكن یجبره بالحبس لیؤدی بنفسه“۔

علامہ ابن نجیمؓ نے بحوالہ مجمعہ، ہزار نقل کیا ہے۔

”ولَا اخذها مِنْ سَائِمَةٍ امْتَنَعَ رَبِّهَا مِنْ ادائِهَا لِغَيْرِ رَضَا“ بل نامر لیؤدیها اختیاراً۔“ درختار میں ہے : ”ولَا اخذها الساعی جبراً“ لم تقع زکوٰۃ لکونها بلا اختیاراً بل کوننے کی وجہ پر جبراً بالحبس لیؤدی بنفسہ۔“ الا

نیز شامیہ کا یہ جز یہ خلاف اصول بھی ہے اسی لئے صاحب قینہ نے اس پر عدم نیت کا شُبہ ظاہر کیا ہے۔ اور حضرات فقہاء نے اس شُبہ کو برقرار رکھا ہے۔ علامہ شامیؓ نے اگرچہ اس کا جواب دینے کی کوشش کی ہے لیکن انہیں خود اپنے جواب میں تردُّد اور تأمل ہے جیسا کہ جواب کے آخر میں لفظ ”تَأْمَلْ“ کہنے سے ظاہر ہے۔ علامہ شامیؓ کے الفاظ

یہیں : ”قلتُ قول الکرخی مقام اخذها الم يصلح جواباً تَأْمَلْ“ نیز اس کو علامہ ابن نجیم نے ضعیف قرار دیا ہے۔ فما ذکرہ القاضی الاسبیجابی ان من امتنع عن ادائہا اخذها الاما م کرها و دفعها فی اهلها و تجزیہ لان للاما م دلایہ اخذها فقام اخذها مقام دفع المالک باختیارہ ضعیف الاشباه والنظر امتحن ج ۲۔

جس جواب میں خود علامہ شامیؒ کو تاول ہے۔ اسے بلا تاول کیسے قبول کیا جاسکتا ہے علاوہ ازیں یہ جزیرہ زیر بحث صورت پر منطبق بھی نہیں۔ جزوئی سے حضور مالک مفہوم ہوتا ہے کہ حاضر مالک سے زکوٰۃ لی گئی تو یہ حکم ہے اور کٹوٰۃ بنیک میں مالک غائب ہے اس کی عدم موجودگی میں ہی از خود اس کے کھاتے سے زکوٰۃ کاٹ لی جاتی ہے۔ حالانکہ حضرات فقیہاء نے حضور مالک کو سکاری وصولی کے لئے شرط قرار دیا ہے جس کی تفصیل آگے آئے گی۔ صحت ادا نے زکوٰۃ کے لئے نیت، جو ایک اجتماعی شرط تھی اس کو ساقط کرنے الحاصل کے لئے ایسے خلاف اصول، اختلاف جزیرہ کا ہمارا یا گیا ہے۔ جو زیر بحث صورت سے غیر متعلق ہونے کے علاوہ اس پر منطبق بھی نہیں۔ فلیتاصل۔ بظاہر ایسی کفر بنیاد پر کسی اجماعی شرط کو ساقط کرنا مناسب نہیں۔

تطبيق و اصل : امتیاع شروع میں جس دغیرہ کے ذریعے ادا نیکی پر مجبور کیا جائے اگر اس سے بھی مسئلہ حل نہ ہو تو جبری وصولی سے اموال طاہرہ کی زکوٰۃ ادا ہو جائے گی۔ اموال باطنہ کی پھر بھی ادا نہ ہوگی۔ دونوں قسم کے جزوئیات میں تطبیق کی یہ ایک صورت ہے جو اصول کے مطابق ہے۔ آخری درجہ میں جبری وصولی ایک استثنائی صورت ہے۔

البلاغ کا دعویٰ : (سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے) البلاغ نے یہ

”جن اموال کی زکوٰۃ وصول کرنے کا حق حکومت کو ہے ان میں حکومت کی وصولی کا نیت کے قائم مقام ہونا ائمہ ارجعہ کے نزدیک سلم ہے۔“ الخ  
البلاغ کا یہ دعویٰ بھی محل نظر ہے کیونکہ اس عومن کے ساتھ یہ قائم مقامی ائمہ ارجعہ تو کجا کسی امام کے نزدیک بھی سلم نہیں۔ البلاغ میں اس عومنی قائم مقامی پر کوئی مترجم دلیل پیش نہیں کی گئی۔ اسی سلسلہ میں جو چند عبارات نقل کی گئی ہیں وہ متنیع کی زکوٰۃ کے بارے میں ہیں۔ جیسا کہ خود ان عبارات میں اسکی تصریح موجود ہے۔

پس ان عبارات سے عام حالات کے لئے استدلال کرنا صحیح نہ ہو گا۔ بلکہ انہی میں

بعض عبارات صراحتاً اس امر پر دال ہیں کہ اتنا عکس کی استثنائی صورت کے علاوہ باقی تمام صورتوں میں مالک کی نیت کے بغیر زکوٰۃ ادا نہ ہو گی، مخفی ابن قدامہ میں ہے۔

”ولَا يجُوز اخْرَاج الزَّكَاةِ إِلَّا أَنْ يَأْخُذْهَا الْإِمَامُ قَهْرًا إِلَّا“

گویا کہ نیت کی قائم مقامی صرف جبری وصولی کی استثنائی و اضطراری حالت کے ساتھ خاص ہے اور عام حالت میں خود مالک کی نیت ضروری ہے اور یہ امر کسی اہل علم پر مخفی نہیں کہ مستثنیات سے قواعد مرتب کرنا درست نہیں۔

ابالبغ کے اس دعویٰ کی تردید ان جزویات سے بھی ہوتی ہے جو ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں مثلاً ”ولَا يجُوز ادَاء الزَّكُوٰۃُ الْبَنِیَّۃُ مُقاَرَنَۃُ النَّحْنِ نَزَرُ“ دیکھئے اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ کی وصولی حکومت کا حق ہے۔ لیکن عام حالت کے اندر اس میں نیت مالک کے سقوط کا کوئی قابل نہیں بلکہ جالت اتنا عکس کی قائم مقامی نیت اکثر تصریحاتِ فقہاء کے خلاف ہے۔ ملاحظہ جو ص ۲۳۔

کیونکہ اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ بھی متعلق زکوٰۃ کا فرد ہے۔ اور عباراتِ مقصودہ میں سے ہے جن کی صحّت کے لئے بالاجماع مکلف کی نیت شرط ہے۔ ہمیں مسلم نہیں کہ ائمہ رزیعہ میں سے کسی نے اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ کو ٹیکیں قرار دیا ہو۔ اضطراری و استثنائی حالت زیر بحث نہیں۔ وصولی زکوٰۃ کے موجودہ سرکاری نظام میں ایک بنیادی خرابی یہ بھی ہے کہ مالکان کی غیبوبت ہی میں کھلتے سے بنام زکوٰۃ رقم کاٹ لی جاتی ہے۔ حالانکہ حضرات ائمہ و فقہاء نے اموال ظاہرہ کی زکوٰۃ کی سرکاری وصولی کے لئے بغرض تحقیق نیت حضور مالک کو شرط قرار دیا ہے مالک کی عدم موجودگی میں بنام زکوٰۃ اگر مال ظاہر کے ایک حصہ پر قبضہ کر لیا گیا تو شرعاً یہ زکوٰۃ مستchor نہ ہو گی۔ جس سے یہ قطعی نتیجہ نکلتا ہے کہ مال ظاہر میں بھی سرکاری وصولی علی الاطلاق نیت مالک کے قائم مقام نہیں مثلاً ساعی مالک کی عدم موجودگی میں رویڑ سے بنام زکوٰۃ بکری پکڑ

واضح ہے کہ جالت اتنا عکس حکومت مالکان سے جبراً زکوٰۃ وصول کرنی ہے (اغتنم تحقیق اتنا عکس حکومت کو جبراً کے اختیارات ہیں) یہ وصولی شرعاً نیما مینہ دین بن اثر ”زکوٰۃ ہو گی یا نہیں۔ ائمہ الرعبہ کے مذاہب میں اس کے متعلق اختلاف ہے ایک قول یہ ہے کہ زکوٰۃ نہیں بنتی اگرچہ دوسرا قول اسکے خلاف بھی موجود ہے۔

لائے یا خرمن سے غلہ اٹھالا تے ... تو یہ زکوٰۃ نہیں کچھ اور بنے گا۔

وصولی زکوٰۃ سے متعلقہ تمام احادیث و آثار میں یہ امر قد رُمشترک کے طور پر موجود ہے کہ حضراتِ خلفاءٰ راشدینؓ وغیرہ نے مالک کی موجودگی میں زکوٰۃ وصول کی ہے۔ کسی ایک حدث یا اثر سے بھی ثابت نہیں کہ سرکاری محصل مالک کی عدم موجودگی میں بنام زکوٰۃ کسی کامال اٹھالا یا ہو حضرات فہرمانگ کی اس کے متعلق واضح تصریحات موجود ہیں سرکاری وصولی کے لئے شرط کا ذکر کرتے ہوتے امام ابو بکر کاسانی فرماتے ہیں :

"وَمِنْهَا ظُهُورُ الْمَالِ وَحْصُورُ الْمَالِ . وَكَذَا إِذَا ظَهَرَ الْمَالُ وَلَمْ يَضُرْ<sup>أَهْلَهُ</sup>"

"الْمَالُكُ وَلَا الْمَاذُونُ مِنْ جِهَةِ الْمَالِكِ كَالْمُتَبْضَعُ وَخُواهٌ لَا يَطَّالِبُ بِزَكُوٰۃٍ"<sup>أَهْلَهُ</sup>"

"وَفِي الْأَيْضَاحِ يُشْرُطُ لِلَا خِذْلِ حُصُورُ الْمَالِكِ وَالْمَلِكِ جَمِيعًا فَلَوْمَرْ مَالِكٍ  
بِلَا مَالٍ لَا يَا خِذْلٍ لَوْمَرْ مَالٍ بِلَا مَالِكٍ لَمْ يَا خِذْلٍ أَيْضًا"<sup>أَهْلَهُ</sup>"

یہی وجہ ہے کہ باوجود کمال نصاب، حوالن حول اور مال ظاہر ہونے کے عاشر، مضارب مستبضع اور عبد ماذون سے زکوٰۃ نہیں لے گا کیونکہ مالک یا اس کا نائب اداً یعنی زکوٰۃ میں موجود نہیں اور زکوٰۃ کا شرعاً "زکوٰۃ بنا مالک کی نیت پر موقوف ہے۔ جواندرين صورت مفقود ہے ہدایہ وغیرہ تمام کتب معتبرہ میں یہ مسائل موجود ہیں۔

"وَلَا يَؤْخُذْنَا إِيْضًا مِنْ مَالٍ فَنِ بَيْتِهِ مَطْلُقًا" وَلَا مِنْ مَالٍ بِضَاعَةٍ وَلَا

مِنْ مَالٍ مَضَارِبَةٍ وَلَا مِنْ كَسْبِ مَاذُونٍ هَدِيَوْتَ<sup>أَهْلَهُ</sup>"

اس تفصیل سے ظاہر ہے کہ المبلغ کا ذکر کردہ کلیہ : "جن اموال کی زکوٰۃ وصول کرنے کا حق حکومت کو ہے" - الخ

دلائل کی روشنی میں ثابت نہیں بلکہ خلاف دلیل ہے۔

نیت کے سلسلے میں آخری بات "المبلغ" نے یہ لمحی ہے کہ :

اگر کوئی فضولی کسی کے مال سے زکوٰۃ ادا کر دے تو جب تک مال فقیر (یا اس کے وکیل) کے

قبضے میں ہو اس وقت تک اصل مالک زکوٰۃ کی نیت کر کے اس کی اجازت دے سکتا ہے، اسکی تصریح فقہاء حنفیہ کے کلام میں موجود ہے، چنانچہ فتاویٰ عالمگیری میں ہے۔

رجل ادّی ز کا ظغیرہ عن مال ذلک العیز المالک، فان کان المال

قاماً فِي يدِ الفقيرِ جازَ وَالْفُلَاصَ كذا فِي السراجِ يهـ۔

**گزارش** یہ ہے کہ جب زیب بالا اس صورت کے بارے میں ہے جبکہ فضولی نے اصل مالک کے مال سے زکوٰۃ ادا کی ہو، اور اگر فضولی نے دوسرے کی زکوٰۃ پہنچے مال سے ادا کی ہے تو صحیت زکوٰۃ کے لئے پیشگی اجازت ضروری ہے، فقیر کو دینے کے بعد اصل مزکیٰ کی نیت معتبر نہیں ہے۔ الہم الائق میں ہے۔

لو ادّی زکوٰۃ غیرہ بغیر امرہ فبلغہ فاجاز لم یجز لانہا وجد  
تفاذاً علی المتصدق لا نہا ملکہ ولم یصرنا بیاعن غیرہ فتفذت علیہ  
اور بنیک سے کٹو قی زکوٰۃ دوسری صورت میں داخل ہے، کیونکہ یہ مال بنیک کا مملوک ہے، بنیک کھاتہ دار کی زکوٰۃ پہنچے مال سے ادا کر کے اس کے نام ڈال دیتا ہے تقدیری قبضے کی مفصل تردید پہلے گزر چکی ہے۔

# مالِ ضمیر کی تحقیق

نسلک دو شر آرڈیننس کے لفاظ کے بعد علمی حلقوں میں اس کے بعض حصوں پر اشکالات پیدا ہو گئے تھے خصوصاً اموال ظاہرہ و باطنہ کی بحث، قرضن سے وضع زکوٰۃ کا مسئلہ "صحت زکوٰۃ کے لئے نیت ملک کا ضروری ہونا" وغیرہ — اسی سلسلہ میں ایک اہم مسئلہ "مالِ ضمیر" اور "دین طنون" کی تحقیق کا بھی ہے اسی مسئلہ کے متعلق ملک کی ایک ناموٰ علمی شخصیت کی طرف سے ایک علمی تحریر موصول ہوئی جس کا اکثر حصہ بندہ کے نزدیک محلِ نظر تھا اور مسائل زکوٰۃ پر چونکہ مسئلہ اثر انداز ہو سکتا تھا اس لئے "مالِ ضمیر" اور "دین طنون" کی تحقیق افادہ عام کے لئے پیش خدمت ہے۔

قرضہ جات کی زکوٰۃ قابلِ وصولی قرضہ جات کی ادائیگی زکوٰۃ کا محتاط طریقہ یہ ہے کہ سالِ زکوٰۃ کر لیا جائے اور پھر اپنے ذمہ دا جب لا ادا قرضہ جات کو منہا کر کے باقیا مالِ زکوٰۃ کی ڈھائی فیسیں کے حساب سے زکوٰۃ ادا کر دیجاتے۔

۱۔ اور اگر کوئی شخص اپنے قابلِ وصول قرضہ جات کی زکوٰۃ، وصولی کے بعد ہی ادا کرے تو یہ بھی جائز ہے بلکہ وجب ادا وصولی کے بعد ہی ہوتا ہے۔

۲۔ اور اگر کسی قرضہ یا مال کی بازیابی سے قریب قریب مایوسی ہے تو اس پر زکوٰۃ داجب نہیں۔ ایسا مال وصول بھی ہو جائے تو بھی گزشتہ سالوں کی زکوٰۃ لازم نہیں۔ شرعیت میں اسے مالِ ضمیر کہا جاتا ہے۔

اہل نہار کی پہلی تعریف

حضرات اکرمؐ نے مالِ حضار کی متعدد تعریفات کی ہیں۔  
مالِ حضار ہو الغائب اذی لا یرجی فاذارجی فلپس بضماء۔

رسان العرب ص ٢٤٣ - ٢٥١ بـنـاـيـةـ فـيـ غـرـبـ الـحـدـيـثـ صـ ٢٦٣

تمہرے نام پر اسی کی وجہ سے اس کی امید نہ ہو پس جس مال کی امید ہو وہ مال صنما رہنیں "عرف" مخادرات اور دلائل شرعیہ کی روشنی میں معلوم ہوتا ہے کہ تعریف صنما کے مندرجہ بالا دونوں حملوں میں لفظ "امید" سے مراد "ذراسی امید" نہیں بلکہ امید کا معتدله درجہ مراد ہے پس صنما وہ مال غائب ہے جسکی بازیابی کی معتدله "امید" باقی نہ رہی ہو — اور اگر بالکل مالیوسی ہو گئی ہو تو ایسا مال بطریق اولیٰ مال صنما رہو گا۔

اُسی طرح جس مال کی بازیابی کی معتقد ہے یا مکمل امید ہے وہ مالِ ضمیر نہ ہیں ۔ لپس  
ذرا سی امید بازیابی سے کوئی مال "ضمیر" ہونے سے خارج نہ ہوگا جبکہ مایوسی دنا امیدی کا پہلو ن غالب  
ہے ۔ — اعتبار "نلن غالب" کا ہے اور اس کے مقابلے میں موت ہوم دمر جو حب پہلو کو کا عدم لکھوڑ کیا  
جانے کا ضمیر بننے نہ بننے کا مدارس پر نہ ہیں ۔

عروں نے عام اور احکام شرعیہ میں اس کے بہت سے لفاظ تر ہیں ا۔ قرآن کریم میں ہے:  
اوَّلَمْ يَرْجُوا رَحْمَةَ اللَّهِ (البقرہ) اس آیت شرفیہ میں رحمت خداوندی کی ذرا سی امید مراد  
نہ سیں بلکہ اس کا ایسا درجہ مراد ہے جو ہجرت و جہاد کے لئے محرک بنا۔

۱۷۔ باب الْتَّمِيمِ میں ہے دلیتِ حب لعادم الماء و هو يرجوہ ان يُخْرِ الصَّلَاةَ هدایہ م ۲۶  
اس حبلہ میں یا نی یا نہ کی ذرا سی امید مراد نہیں بلکہ امید قوی مراد ہے۔

درخواز میں ہے وندب لواجیہ وجاءً أقویاً لَذْ قَالَ السَّابِقُ الْمَرَادُ بِهِ غَلَبةُ الظُّنُونِ وَمُثْلِمٌ<sup>۱۲۹</sup>۔ اسی بات میں ہے فحافت ان استعمال الماء استد مرضہ تیکم۔ پانی استعمال کرنے سے الگ زیادتی مرض کا خوف ہو تو تیکم کر لے — اسی میں بھی زیادتی مرض کا ذرا سا اندر پڑھ دخوف مرا

نہیں کہ ذرا سا اندیشہ بھی ہو تو تمم کر لے بلکہ اس کا غلبہ طن مرا دہنے۔ درخت ارصد  
۲۔ صلوٰۃ ملیص میں حضرات فقیہاء رَحْمَةُ اللّٰہِ عَلٰیہِمْ وَآلِہٖ وَسَلَّمَ ہیں اگر کھڑے ہو کہ نماز پڑھنے سے زیادتی مرض کا خوف  
تھا تو ٹھہر کر کے اذن بخواہی دلخواہی کر دیا جائے۔

بیوں مس رپڑھے یہ صریں ہے اور امریکہ خوف، ان لوگوں، جس -  
ان دونوں جملوں میں ذرا سا خوف مراد نہیں۔ بلکہ معتقد ہے خوف مراد ہے جو غلبہِ طبع سے ثابت

ہو۔ زیادتی مرض کا معتدیہ خوف ہے تو مرضیں ہے ورنہ مرض نہیں گو ذرا سا اندیشہ موجود بھی ہو۔  
درخواستیں ہے ادخاف زیادۃ المرض — قال الشامی لغب علی خنه بتجربۃ  
ساختۃ الا (شامیہ ص ۱۷۰) لان غلبة الظن بمنزلة اليقین فاذا تحری غلب علی ظنه شی  
لذمه الخذبہ اه (ص ۱۷۱ شامی)

ایک دوسرے مقام پر علامہ شامی لکھتے ہیں لان غالب الرأی بمنزلة اليقین۔

حضرات فقہاء نے بلا مبالغہ سینکڑوں مقامات پر پوری قطعیت کے ساتھ یہ ضابطہ تحریر فرمایا ہے۔  
کہ ظن غالب کے مقابلے میں احتمال مرجوح و موبہوم کا وجود عدم برابر ہے۔ پس  
اگر وصولی میں نا امیدی و مایوسی کا پہلو غالب ہے تو یہ مال ضمار ہے اگرچہ ذرا سی امید وصولی بھی اس  
کے ساتھ موجود ہو۔ عقود رسم ملفتی میں ہے دائم مرجوح بمقابلۃ الراجح بمنزلة المعدوم  
یہی حقیقت خود مال ضمار کے لبعض افراد پر نظر کرنے سے بھی سامنے آتی ہے۔ دین  
الکاری دین مبحود (دین الکاری) کو بالاتفاق مال ضمار میں شمار کیا گیا ہے۔ بہت سے مثالوں نے  
اس کے ضمار بننے کے لئے اس قید کا اضافہ کیا ہے۔ کہ دین مبحود پر شہادت موجود نہ ہو۔ — اور  
امم محمدؐ نے شہادت لعینی بسیہ ہوتے ہوئے بھی اسے مال ضمار قرار دیا ہے مشائخؐ کی ایک جماعت  
نے اسی کو صحیح کہا ہے،

فی الدر والشامیۃ: دعن محمد لا ذکارۃ فیه دھوالصیحہ ذکرہ ابن ملک دغیرہ  
لأن البتة قد لا تقبل صحيحة في التحفة كافية غایۃ البيان د صحيحة في الخانۃ ایضاً  
دغراہ الى اسرخسی مجرد و في باب المصرف من النهر عن عقد الفرانڈ یینبغی ان یعول  
علیه قلت دنقل الباقياني لصحیح الوجوب عن الکافی و هو المعتمد دالیله مال فخر لاسلام اہ  
قاضی خان کی تصحیح بہت زیادہ وزن رکھتی ہے۔ عقود رسم ملفتی میں ہے قد قال العدعة  
قاسم ان قاضی خان من احق من یعتمد على لصحیحہ (ص ۲۳)

مبسوط (ابوکتب طاہر الروایۃ میں سے ہے) میں مال ضمار بننے کے لئے بنیۃ کو شرط قرار نہیں دیا گی  
فاضی خان فرماتے ہیں ذی الاصل لم يجعل الدين المحدود نصاباً دلیل یفصل بین ما اذا كان له  
بنیۃ عادلة اولاً قال السخنی والصیحہ جواب الکتاب ای الاصل اذ لیس کل قاض یعدل ولا کل بنیۃ  
قبل دالجثوبین یدی القاضی ذلی دلک داحدا لا يختار ذلك اه (کذا انقرہ الشامی)

كتاب الحجۃ علی اصل المدینۃ میں بھی امام محمد بن نے انکاری دین کو بلا کسی شرط کے مالِ ضمیر قرار دیا ہے (منبہ ۲۸) بلکہ یہاں تک لکھا ہے کہ پہنچ مفتر تھا لیکن اداً یعنی نہیں کرتا دائن کے دعویٰ کرنے پر قاضی کے پاس مدعیون ممن کر ہو گیا اس پر دائن نے بینہ سے دین ثابت کر دیا تزکیہ شہود میں کافی وقت گزر گیا تو ایسا دین یوم انکار سے مالِ ضمیر شمار ہو گا خانیہ میں ہے : دان کان مقر اخنو کان قدمه الی القاضی محمد فقا مات علیہ البینۃ وضی زمان فی تعذیل الشہود ثم عدلوا اسقطت عنہ من یوم جحد عند القاضی الی ان عدل الشہود اهامت ۱۳)

حضرات فقہاًر کی تصریحات بالا سے معلوم ہوا کہ انکاری دین ضمیر میں شامل ہے اگرچہ اس پر بینیہ موجود ہوں بلکہ شہادت ادبی کیجا چکی ہو اور ظاہر ہے کہ ایسے دین کے باعث میں "ذراسی امید" سے کئی گناہ زیادہ امید و صولی ہوتی ہے مگر اس کے باوجود یہ مالِ ضمیر ہونے سے خارج نہیں ہو سکا ۔ یہ ایک قول مصحح کے مطابق کلام تھا ۔ ۔ ۔ اور اگر انکاری دین پر بینہ موجود نہیں تو احتمال نکول کی بن پر فی الجملہ امید و صولی ہے ۔ ۔ ۔ اسلامی معاشرے میں انکاری مدعیون اور عاصل کے تائب ہو جانے کو بھی خارج از امکان قرار نہیں دیا جاسکتا اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ مدعیون کسی مجلس میں اقرار کر دیجیے اور اقرار پر بینیہ نہ تیا ہو جائے ۔ یا مدعیون کا کوئی مال دائن کے ہاتھ لگ جائے (جیسے کہ بات پرانی ہو جانے سے بعض اوقات ایسا ہو جاتا ہے) اور اس سے دائن اپنا مال وصول کر لے ۔ اور قطعی بات ہے کہ ان احتمالات کی موجودگی میں "ذراسی امید و صولی" کی لفظی نہیں کی جاسکتی حالانکہ ایسے دین کا مالِ ضمیر میں شامل ہونا مذکور اربعہ میں متفق علیہ ہے ۔ ۔ ۔ ہاں اصل انکار پر نظر کرتے ہوئے وصولی کی معترد بہ امید یا غالب امید نہیں کیونکہ یہ احتمالات مذکورہ یقین یا غلبہ طن کو پیدا کرنے کیلئے کافی نہیں ہیں ۔

**حکایت اجماع** اگر ذرا سی امید سے مال کا ضمیر ہونا منتفی ہو جاتا ہے تو "دین محمود" تفصیل بالا کی روشنی میں قطعاً مالِ ضمیر نہیں بن سکتا حالانکہ ائمۃ اربعہ کے نزدیک بالاتفاق یہ مالِ ضمیر کا فرد ہے اسی علم میں کہ "ذراسی امید" کی موجودگی مال کو اس کے "ضمیر ہونے سے خارج نہیں" کرنے ۔

**تصیرح** بنہ یہاں تک لکھ چکا تھا کہ بحوالہ محیط فتاویٰ عالمگیری میں مالِ ضمیر کی بعینہ یہ تعریف مل گئی کہ مالِ ضمیر بنتے کئے لئے آتا کافی ہے کہ عدم بازیابی کا ظن غالب ہو ۔

عالمگیری میں ہے : ذذلک مثل الضمیر: هو كل ما باقی في ملکه ولكن ذات عن يده

ذدلاً لا يرجي عودة في الغائب (ص ۱۷)

اصل علم پر مخفی نہیں کہ فتاویٰ عالمگیری سینکڑوں علماء کی اجتماعی کا دشمن کا تمہرہ ہے لہذا اس تعریف کو اجماع امت کے خلاف نہیں قرار دیا جاسکتا۔

پس ان دلائل کی روشنی میں محقق ہوا — کہ مالِ صمار کی اول الذکر عربی تعریف کا یہ ترجیح کرنا محض تسلیم ہے کہ :

تحریر علمی کے مطابق صمار کی تعریف | گئی ہو — اور اگر اس کے دصول ہونے کی

غایہ الباب میں ذرا بھی امید ہوتا وہ صمار نہیں (تحریر علمی) یا یہ کہنا کہ جس کی دصولی سے مالیوسی ہوچکی ہو اور اس کے دصول ہونے کی کوئی امید باقی نہ رہی ہو (ص ۱)

سب تسامح درتسامح ہے — اور مالِ صمار کی اپنی اس تعریف کو بلا کسی ادنیٰ شک کے ثابت کہنا اہل تحقیق کی شان کے خلاف ہے۔

الحاصل مالِ صمار کی تعریف یہ ہے کہ جبکی عدم دصولیابی کاظن غالب ہو — اور دین طنون بھی تقریباً یہی ہے کہ اسکی دصولیابی کا بھروسہ نہ ہو گویا دائیں اسکی دصولیابی سے مالیوس ہے۔

### مسیحی مفصلہ

دوسری تعریف | علامہ کاسانی فرماتے ہیں : دلخیزی مال الصمار ہو کل مال غیر مقدر لا با وجود قیام ملک کے اس سے استفادہ پر قدرت نہ ہو۔

مسیحی مسیحی فرماتے ہیں :

معناه مال یتعذر الوصول الیہ مم قیام الملک (مبسوط ص ۱۶۲)

علامہ ابن بحیم مصری لکھتے ہیں :

وهو في اللغة الغائب الذي لا يرجي فاداري فليس بضمير، واصمل الا ضماد وهو التغريب  
الاخفاء... وفي الشرع كل مال غير مقدر الا استفادة به مم قیام اصل الملک  
(البحر الرائق ص ۲۴-۲۵)

اس کے علاوہ در مختار ص ۹ ج ۲۷ عنایہ ص ۱۲۱، کفایہ ص ۱۲۲ ج ۲ عمدة الرعایہ ص ۲۰۰ ج اپر بھی مالِ صمار کی یہی تعریف کو گئی ہے۔

مالِ ضمَارِ کی اس تعریف میں بالکل نا اُمیدی، مکمل مایوسی دعیرہ کا کوئی لفظ موجود نہیں متعارض ہے  
نے اس تعریف کو بمعنی قابل لعل کیا ہے علامہ عینی فرماتے ہیں؛ المال الضمار بالكسر هو مال غائب لا يرجى  
حصوله فان رجى فليس بضماء ..... دليل هوما يكون عينه قائمًا فلا يكون منتفعًا به  
ما خود من قوله بغير ضماء وهو الذي يكون فيه أصل الحياة ولا ينتفع به لشدة هزالة  
(کذا فی البناء ص ۲۳)

**تيسری تعریف** | کی ہے۔  
حافظ المغرب علامہ ابن عبد البر مالکی رحمہ اللہ نے مالِ ضمَارِ کی تعریف ذیل نقل

وفي ادجذ المساك فانه كان ضماراً لـ لا يقدر على أحد ذه وقال ابن عبد البر  
وقيل الضمار الذي لا يدرى صاحبة اخرج أم لا فهو اصم (ص ۱۴۲)

مالِ ضمَارِ وہ ہے کہ جس کے مالک کو معلوم نہ ہو کہ اس کی وصولی ہو سکے گی یا نہیں۔ یہ زیادہ صحیح ہے  
اس تعریف کا حاصل یہ ہے کہ مالک اس کی وصولی سے تقریباً نا اُمید ہے جیسے کہ امام ابو عبید رحمہ اللہ آنہ  
تشریع سے ظاہر ہے۔

واضح ہے کہ آئندہ لغت نے لفڑیاً انہی الفاظ سے دین طنون کی بھی تعریف کی ہے امام ابو عبید کے الفاظ  
یہ ہیں الطنون الذي لا يدرى صاحبه أيقضيه الذي عليه الدين ام لا كانه الذي لا يرجوا :

دغیب الحدیث ص ۳۶ ج ۲

حافظ ابن عبد البر مالکی رحمہ اللہ اور امام ابو عبید رحمہ اللہ کی ان تعریفات سے ایک بات تو یہ سامنے آتی کہ الہ ضمَار اور  
دین طنون دونوں اموال ایک ہی نوعیت کے ہیں ان میں تباہ نہیں کیونکہ دونوں

کی تعریف میں یکسانیت پائی جاتی ہے۔ دوسرے یہ کہ امام ابو عبید کی تعریف کے  
آخری جملے سے اس تيسری تعریف کے معنی کی وضاحت ہو گئی کہ "ضمَار" ایسا مال ہوتا ہے جس کے متعلق لکھ  
اوی فدرج ام لا کہ تعبیر سے بعض حضرات کو شہبہ ہوا کہ اس کا مطلب ہے کہ اُمید و عدم اُمید، دونوں ساوی ہیں  
یہ درست نہیں اور محلوات میں قلت تدبیر کا نتیجہ ہے اپ کسی سے پوچھیں کہ کیا زید حافظ ہے وہ جواباً کہ کہ کہ معلم نہیں  
کہ وہ حافظ ہے یا نہیں تو کیا اس کا مطلب سمجھا جاتا ہے کہ وہ ادھرے قرآن کا حافظ ہے اسے ادھرے کا نہیں قطعاً  
نہیں بلکہ اس کا مطلب عدم علم ہوتا ہے۔ اس سلسلہ میں ہم مفصل کلام آنہ مجلسیں کریں گے۔

نہیں جانتا کہ وصول ہو گا یا نہیں گھوپا کہ وہ اس کی وصولی سے مالوس ہے۔ امام ابو عبید کی تشریی کی روشنی میں مالِ ضمیر کی اس تعریف کا معنی بھی تقریباً اول الذکر تعارفات کے مطابق ہو گیا — حاصل یہ ہوا کہ مکمل مالیوسی ہو۔ یا مالیوسی کی حالت ہو۔ دونوں صور تعلیم میں مالِ ضمیر ہو گا۔

بعض حضرات نے ابن عبد البر کی اس تعریف پر اعتراض کیا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے اگر اس تعریف اُس قرار دیا جائے تو جمہوٰ فقیہوں اور ائمہ لغت بلکہ امت کے تمام علماء کے اقوال کو ترک کرنا پڑے گا۔ ذمۃ تحریر علمی ۱ — گویا کہ یہ تعریف اجماع امت کے خلاف ہے۔

مگر حضرت مولانا نگتنجہ بڑے دعویٰ پر کسی عالم کے قول سے کوئی سند پیش نہیں کی جس نے اس تعریف کو خلاف اجماع قرار دیا ہو۔

یہ بات بھی صحیح نہیں ہے اُنی کہ علامہ ابن عبد البر رحمۃ اللہ علیہ، علامہ زرقانی حضرت شیخ الحدیث رحمہم اللہ جمیعین، جو اپنے پہنچنے والے دور میں صفتِ اول کے علماء رشحین میں سے ہیں انہیں علماء امت کی فہرست سے یکے خارج سمجھ لیا گی۔

علامہ زرقانی <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> اور حضرت شیخ الحدیث دونوں نے شرح مؤطایں زیرِ حجت تعریف کو بلا کسی نکیر کے نقل کیا ہے حقیقت یہ ہے کہ ابن عبد البر کی بیان کردہ یہ تعریف درست ہے اور دیگر ائمہ لغت و حدیث کی بیان کردہ تعارفات کے مخالف نہیں جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں۔

دراصل جناب موصوف کو مالِ ضمیر کی پہلی اور تسری تعریف کا مطلب سمجھنے میں غلط فہمی ہوتی ہے۔ ان کے نزدیک پہلی تعریف نئے مطابق مالِ ضمیر وہ ہے جسکی وصولیابی کی بالکل ذرا بھی امید نہ ہو اور تعریف ثالث کا معنی ان کے نزدیک یہ ہے جس میں وصولی و عدم وصولی کے دونوں احتمال برابر ہوں یعنی کم از کم وصولی کی پچاس فیصد امید ہو۔

اور ظاہر ہے کہ مالِ ضمیر کے متعلق ان دونوں ترجیحوں میں واضح تضاد پایا جاتا ہے اسی لئے تعریف ثالث کو خلاف اجماع قرار دیا ہے ہیں — حالانکہ نہ پہلی تعریف کا مطلب بیان کرنا درست ہے نہ

## تیسرا کا جیسا کہ پہلے ذکر ہوا۔ ایک اشکال

اس تعریف ثالث پر مولانا نے یہ اشکال تھی ہے۔ اگر ایک اجنبی معسر مجھ سے قرض مانگتا ہے جس کے باعث میں مجھے اندازہ نہیں کہ وہ ادا کر لیگا یا نہیں ۔۔۔ کیا اس پر حافظ ابن عبد البرؓ کی یہ تعریف صادق نہیں؟ میکن کیا اسے مالِ ضمار قرار دے کر اس پر عدم وجوب زکوٰۃ کا حکم لگایا جا سکتا ہے ظاہر کہ نہیں کیونکہ معسر اور محاذل پر جو دین ہو اس پر وجوب زکوٰۃ حنفیہ کے نزدیک مسلم ہے۔

گزارش ہے کہ اس تعریف کا اس پر صادق ہونا نہ ہونا بعد کی بات ہے۔ پہلے یہ سوچا ہے کہ ایک اجنبی معسر جس سے دصولیابی کا یقین و بھروسہ تو کجا اندازہ بھی نہیں۔ ایسے اجنبی کو کوئی شخص قرض دیتا جی ہے؟ خیرات کر کے حصول ثواب مقصود ہو تو دوسرا بات ہے۔ درز قرض تو تمیشہ اعتماد ہی کی جگہ پر دیا جاتا ہے جہاں سے دصولی کی امید ہو۔ یہ الگ بات ہے کہ امید غلط نکلے جہاں پر دصولی مشکوک یا نامیدی ہو دہاں کوئی قرض نہیں دیتا۔ لہذا ابن عبد البرؓ کی یہ تعریف اس پر صادق نہیں۔ اسلئے یہ مالِ ضمار میں دل نہیں الحاصل؛ معنی کے لحاظ سے تعریف ثالث تعریف اول کے موافق ہے۔ ان میں کوئی داضع منازع موجود نہیں بلکہ اسے خلاف اجماع امت قرار دینا درست نہیں۔

باقی اگر لفظ "رجار" کی نفی پر مدار ہے تو اس لفظ تعریف ثانی میں بھی موجود نہیں جس کا حضرات جمہورؓ کی تعریفات کے موافق ہونا محترم مولانا کے نزدیک مسلم ہے۔ نیز غیر مقدر الانتفاع ہونا غیر مرتوج والوصول ہونے کو مستلزم بھی نہیں۔

تعریف اول و ثانی میں سے علم رنے کسی کو اصح نہیں کہا۔ اور تعریف ثالث کے متعلق حافظ احمد بن عبد البرؓ نے اصح ہونے کی تصریح کی ہے ۔۔۔ تعجب ہے کہ موصوف آئی تعریف کو دعہ، اپنے خیال سے اجماع امت کے خلاف قرار دے رہے ہیں۔

امام فراہم نے ضمار کی یہ تعریف فرمائی ہے۔

**چوتھی تعریف** | الضمار من الدين... ما كان بلا اجل معلوم (سان اوب ۳۹۳)

ترجمہ: دنمار وہ دین ہے جسکی اجل معلوم نہ ہو۔

ضمار کی اس تعریف سے بھی ہمارے بیان کردہ معنی اکی تائید ہوتی ہے کیونکہ کسی دین میں اجل کا

معلوم نہ ہو ما سکی وصولی سے "بائل مالیوسی" کے مترادف نہیں ۔

## مالِ ضمار کی پانچویں تعریف

علامہ ابن منظورؓ نے ضمار کی ایک یہ تعریف بھی نقل کی ہے ۔

"الضمار ما لا يرجى من الدين والوعد وكل ما لا تكون على ثقة" (سان العرب ص ۲۹۳)

ترجمہ: ضمار وہ دین یا وعد ہے جو غیر مرجو الوصول ہو اور ہر وہ چیز جسکی وصولیابی کا تجھے بہر وسہ نہ ہو۔ اس تعریف سے معلوم ہوا جیسے غیر مرجو الوصول دین "ضمار" ہے اسی طرح وہ بھی ضمار ہے جسکی وصولی کا بہر وسہ نہ ہو۔ اور ظاہر ہے کہ یہ وصولی کا بہر وسہ نہ ہونا "مکمل مالیوسی" یا امید کے بالکلیہ القطاع پر دلالت نہیں کرتا۔ جیسا کہ "دین خلنوں" کی تحریک میں خود مولانا صاحب نے بھی تحریر فرمائی ہے کہ :

"امید ہے لیکن بہر وسہ نہیں" (تحریر علمی ص ۷)

الحاصل : "عَمَارٌ" بنے کئے بازیابی سے "بائل مالیوسی" یا "ذر اسی امید" کا نہ ہونا ضروری نہیں تحقیق بالا کے مطابق مالِ ضمار کی ذکورہ بالاتعریفات میں کوئی تضاد نہیں ہے بلکہ یہ متافق و متشاد ہیں | سب تعریفات معنوی لحاظ سے متافق اور متشاد ہو جاتی ہیں جبکہ "تحریر علمی" میں بیان تعریف ضمار ان تعریفات کے خلاف ہے ۔

دین کی دو صوتیں کا حکم تو متفق علیہ ہے ۔

واضح فیصلہ ۱۔ وصولی دین کی اگر سو فیصد امید ہے تو یہ بلاشبہ دین ثقة ہے اسپر وصولی کے بعد گز شستہ سالوں کی زکوہ واجب الادارہ ہے ۔

۲۔ بازیابی سے اگر سو فیصد نا امید ہے تو لقیناً مالِ ضمار ہے۔ وصولی کے بعد گز شستہ سالوں کی زکوہ واجب الادارہ نہیں اب ان کے علاوہ باقی دو صوتیں کا حکم قابل غور ہے۔ جبکہ اکثر مردج بھی یہی صورتیں ہیں ۔

۳۔ اگر امید وصولی غالب ہے مثلاً نوے پچالوے فیصد امید ہے اور صرف ۵۰٪ فیصد نا امید ہے ۔  
۴۔ نا امیدی غالب ہے صرف ۱۰۰، ۵ فیصد امید ہے ۔

قابل تحقیق امر ہے کہ یہ مال ضمار میں شامل ہیں یا دینِ ثقة میں ان دو صورتوں کے باہم میں چار اقسام اہمیت  
۱۔ یہ دونوں صورتیں اول الذکر کی کسی قسم میں داخل نہ ہوں، یعنی یہ نہ دینِ ثقة ہوں نہ مال ضمار  
یہ احتمال باطل ہے اس لئے کہ اس سے ان کے متعلق حکم زکوٰۃ سے جہالت اور اہمال شرعیت لازم آتا  
ہے بیز ارتفاع نقیضین بھی ہے یعنی وجوب زکوٰۃ کی نہ لفہنی ہے نہ اثبات۔

۲۔ یہ دونوں صورتیں اول الذکر کے ہر قسم میں شامل ہوں، یہ بھی باطل ہے کیونکہ جماعت نقیضین ہے  
کہ سنین ماضیہ کی زکوٰۃ واجب بھی ہے اور واجب نہیں بھی۔

۳۔ مغلوب پیلو کو مدار حکم بناتے ہوئے یہ کہا جائے کہ تیسری صورت "مال ضمار میں" اور چوتھی صورت  
"دینِ ثقة" میں داخل ہے اسلئے تیسری صورت میں زکوٰۃ ماضی واجب نہیں اور چوتھی صورت میں واجب  
ہے۔ یہ بھی بدیہی البطلان ہے کیونکہ پچانوے فیصلہ امید وصولی کے باوجود اگر واجب نہیں تو صرف پانچ  
فیصلہ امید وصولی کی صورت میں زکوٰۃ کیونکر واجب ہو سکتی ہے۔

۴۔ اکثر وغلب پیلو کا اعتبار کرتے ہوئے تیسری صورت کو دینِ ثقة اور چوتھی صورت کو "مال ضمار" میں  
شمار کیا جاتے۔ دلائل عقلیہ، نقدیہ، شرعیہ، عرفیہ کی روشنی میں یہی احتمال حق ہے۔ پس معلوم ہوا کہ دموٹ  
دین کی نرائی امید کا ہونا مال ضمار بننے کے منافی نہیں اور مال ضمار وہ ہے جسکی بازیابی سے مالیوسی  
ہو یا عدم بازیابی کا ظن غالب ہو۔ واللہ عالم بالصواب۔

مرک الخاتم | حکیم الامّۃ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرہ کا بندہ کی موافقت  
میں ایک دفعہ فیصلہ وفتاویٰ دستیاب ہو گیا خلیلہ الحمد و المہنیۃ الف الف مرتب۔ اس موقعت  
سے بحمدہ مُسْرِت ہوئی۔ — جن قرضہ جات میں امید و نامہمیدی ملی جلی ہوئی ہے۔ ایسے قرضوں پر وجوب زکوٰۃ  
ادرساہلہ گزشتہ کی زکوٰۃ کے متعلق ایک استفسار کے جواب میں حضرت حکیم الامّۃ قدس سرہ تحریر فرمائے ہیں

## الجواب

"اس میں اقوال مختلفہ ہیں اور ہر جانب تصمیع بھی کی گئی جس کی تفصیل ردمخازن ۲

ص ۲۱ و ص ۹۹ مطبوعہ مصر میں موجود ہے ..... بندہ نے زدیک ان اقوال میں سے قول مختار یہ ہے کہ جس قرض کے وصول ہونے کی امید ضعیف ہو یا بالکل نہ ہو قبل مول اس پر زکوٰۃ واجب نہ ہوگی اور وصول کے بعد جس قدر وصول ہو گا بعد حوالان حول آئندہ صرف اسی قدر پر زکوٰۃ واجب ہوگی۔

و متسکی فیہ ما فی رد المحتار بعد نقل عبادۃ الهرعن الخانیۃ قوله قلت وقد قدمنا اول الزکوٰۃ اختلاف التصیح فیہ دمال الرحمتی الى هذہ و قال بل فی زماننا یقر المدیون بالدین و بخلافہ ولا یقدر الدائن علی تخلیصه منه فھو بمنزلة العدم  
ج ۲ ص ۹۹ دالۃ الغسل (یکم محرم ۱۳۲۱ھ تتمہ اولی ص ۵۲)

(امداداً ناوی ص ۲۴، ۲۵)

اس فتویٰ سے ظاہر ہے کہ جس قرض کے وصول کی ضعیف امید بھی ہو وہ بھی مالِ صمار میں شامل ہے — فقط والث عالم بالصواب :

## وصولی زکوٰۃ کے موجودہ نظام میں درج ذیل مفاسد ہیں:

- ۱- موجودہ نظام میں بنیک اکاؤنٹس کو اموال ظاہرہ قرار دیکر حکومت کو جبکی وصولی کا اختیار دیا گیا ہے۔ حالانکہ یہ احوال باطنہ ہیں۔
- ۲- نیست مالک جو زکوٰۃ اور جملہ نبادات کے لئے ایک اجتماعی شرط ہے۔ اسے غیر ضروری قرار دے دیا گیا ہے۔
- ۳- موجودہ نظام میں مالک کی غیبت ہی میں اسکی زکوٰۃ کاٹ لی جاتی ہے حالانکہ حضرات فقہاء نے سرکاری وصولی زکوٰۃ کے لئے حضور مالک کو شرط قرار دیا ہے درائیع۔ بحر القبض
- ۴- بنیک کے اموال حکومت کے ذمہ کھاتہ داروں کا قرض ہیں اور دیوں میں وجوب ادا بعد القبض ہوتا ہے۔ امام ابوحنیفہؓ۔ امام مالکؓ۔ امام احمدؓ۔ امام شافعیؓ اور دیگر برے علماء اسی کے قائل ہیں۔ جب کھاتہ داروں کی طرف سے وصولی نہ پائی گئی تو وجوب اداہ ہی نہ ہوا لہذا استثناء متحقق نہ ہوا۔ اس لئے جبکی کٹوٰۃ کی حکومت مجاز نہیں ہے۔
- ۵- مصارف زکوٰۃ میں سخت بے احتیاطی ہو رہی ہے۔ کاتجوں میں ایک ایک فرد کو سہاروں روپے دیتے جاتے ہیں۔

۶۔ موجودہ نظام زکوٰۃ میں ایک بُنیادی خرابی یہ ہے کہ اہل شیع اور غائبًاً احمدیوں کے کھاتوں کو وصولی زکوٰۃ الگ رکھا گیا ہے۔ اس طرح شیع و ارتاد کا دروازہ کھل گیا ہے۔ بعض مسلمان کھاتہ داران شیعیت کا فارم پر کر کے پانے کھاتے کو زکوٰۃ سے مستثنی کر لیتے ہیں۔ اندیشہ ہے کہ آئندہ چل کر یہ خاندان شیعیت اختیار نہ کر لے۔ یہ مسئلہ بھی قابل غور ہے، کہ اس طرح شیعیت کا فارم پر کرنے سے وہ شخص کہاں تک مسلمان رہتا ہے۔

۷۔ شیعہ طلباء کو زکوٰۃ فنڈ سے امداد دی جاتی ہے اور وہ طلبہ تحریک فقہ جعفریہ کے دست و بازو بنتے ہیں۔ اور اہل اسلام کے خلاف اپنی منفی سرگرمیاں جاری رکھتے ہوئے اسلام کو نقصان پہنچاتے ہیں۔ اس طرح سے زکوٰۃ فنڈ سے جو صرف اہل سنت والجماعت کا اسلامی فنڈ ہے اہل سنت اور اسلام کے خلاف استعمال ہو رہا ہے۔

۸۔ اس کے علاوہ بھی بعض دیگر مفاسد میں حضرات علماء نے انکی نشانہ ہی فرمائی ہے۔

## موجودہ نظام زکوٰۃ باقی رکھا جاتے مگر درج ذیل اصلاحات کے بعد

کیا فرماتے ہیں علماء دین و مفتیان شرح میں اس مسئلہ کے بارے میں :

۱۔ موجودہ وصولی زکوٰۃ کے نظام کو شریعت کے مطابق بنانے کے لئے کیا طریق کار اختیار کیا جائے، اور کیا ادائیت ردیعہ عمل لائی جائیں؟ یہ مسئلہ قابل غور ہے اور اس سے پہلے اس امر کا فیصلہ ہونا چاہئے کہ سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ کا موجودہ نظام باقی بھی رہنا چاہئے یا نہیں؟

۲۔ موجودہ نظام کی صورت میں کھاتہ داران کی زکوٰۃ ادا ہو جاتی ہے یا نہیں؟

۳۔ جب وصولی زکوٰۃ کے نظام کو باقی رکھا جائے گا تو اس میں شرعی نقطہ نگاہ سے چند پیچیدگیاں پیدا ہوں گی جن کا حل ہمیں قرآن و سنت اور فقہ کی روشنی میں مطلوب ہے جنکا اکاؤنٹس جب اموال باطنہ قرار پائے تو حکومت کو اس سے وصولی زکوٰۃ کا حق یکون نکر حاصل ہوگا۔

۴۔ سرکاری سطح پر وصولی زکوٰۃ میں ایک پیچیدگی یہ ہے کہ وجوب ادا و وصولی قرضہ کے بعد ہوتا ہے یہی اکثر ائمہ کامسلک ہے لیکن فرض کیجئے کھاتہ دار بنیک سے اپنی رقم وصول

ہی نہیں کرتا تاکہ امتناع کا تھقق نہ ہو اور جبری وصولی زکی جا کے تو اس شخص سے وصولی زکوٰۃ کی کیا صورت ہوگی؟

### الجواب :

- ۱۔ موجودہ وصولی زکوٰۃ کے نظام کو شریعت کے مطابق بنانے کے لئے ہماری رائے یہ ہے کہ نماز کی طرح زکوٰۃ بھی اہم رکن اسلام ہے۔ اسلامی معاشرے میں ان کا قائم کرنا ضروری ہے۔ لہذا اس کے مفاسد کی اصلاح کرتے ہوئے اسکو باقی رکھا جائے۔
- ۲۔ کھانہ داران کو چاہئے کہ حکومت کو وصولی زکوٰۃ کیلئے اپنادیکیں بنا دیں یا پھر اپنے اموال کی زکوٰۃ خود ادا کیا کریں۔ یکون نکہ ادا یعنی فرض کا معاملہ ہے۔ ایسی صورت اختیار کرنی چاہیئے جس سے یقیناً برآتی ذمہ حاصل ہو جائے۔
- ۳۔ اسکی صورت یہ ہے کہ توکیل کا فارم کھاتہ دار کے لئے ضروری قرار دیدیا جائے اور تمام بنیک اس کے پابند ہوں۔ اس طرح پر حکومت کو دکانہ "وصولی زکوٰۃ" کا حق حاصل ہو جائے گا۔ بنیک یہی کھاتہ کھولنے یا اسے باقی رکھنے کے لئے ادا یعنی زکوٰۃ کی توکیل لازمی ہو، کھاتہ دار، مینجر بنیک یا صدر کو اس کا وکیل بنائے۔ ادائے زکوٰۃ میں وکیل اپنادیکیں بھی مقرر کر سکتا ہے۔

### توکیل پر چند شبہات

**پہلا شبہ:** اس توکیل میں جرہ ہے حالانکہ شرعاً توکیل میں بہر نہیں ہونا چاہیئے۔  
**ثانی شبہ:** جواب عاً : یہ جرہ نہیں اس لئے کہ کھاتہ دار حساب رکھنے یا نہ رکھنے میں مختار ہے، پانے اختیار سے کھاتہ کھول رہا ہے۔

جواب عاً : اگر بالفرض اسے جرہ تسلیم بھی کر لیں تو ادائے زکوٰۃ کے سلسلہ میں فی الجملہ جرہ کی گنجائش ہے جبکہ ایک شخص زکوٰۃ نہ دے تو حکومت اسے قید کر سکتی ہے اور تعزیر بھی لگا سکتی ہے۔

دُفِي الْفَارِيقِ إِنْ وَقَفَ عَلَى أَهْلِ بَلْدَةٍ لَا يُؤْدِونَ زَكُوٰۃَ اِمْوَالَ الْبَاطِنَةِ  
 طَالِبِهِمْ بِهَا وَكَذَا هُنْ عَرَفُ بِذَلِكَ ضَرْبٌ وَطَوْلُبٌ بِالاِدَاءِ وَدُفِي الْاِثَارَاتِ

اذا امتنع عن اداء امن زکوٰۃ يحبس حتى يؤدّی (کفاية کتاب، انگریز ص ۱۸۲)

اور ظاہر ہے کہ توکیل اکراہ بالجنس سے بہت اہون ہے۔

**دوسری شبہ :** موکل شرعاً جب چاہے تو کیل ختم کر سکتا ہے۔ اس کے بعد حکومت کو وصولی زکوٰۃ کا حق نہ رہے گا۔

**جواب :** تو کیل ختم کرے گا تو کھاتہ بھی ختم ہو جائے گا۔ اس کے لئے تحریری اصلاح دینا ضروری ہو گا۔ وَكَذَا لِوَكَانَ غَايْبًا فَلَكُتبَ إِلَيْهِ كَانَ الْعَزْلُ فَبَلَغَهُ الْكِتَابُ وَعَلِمَ بِمَا فِيهِ الْعَزْلُ۔ (ہندیہ ص ۲۸۵ ج ۳)

**تیسرا شبہ :** کھاتہ دار وکیل کو معزول کر دیا ہے میکن رقم وصول نہیں کرتا، تو اس صورت میں عزل کی وجہ سے بنیک کو وصولی زکوٰۃ کا حق نہ ہو گا۔ اس شخص سے قبل از وصول ادائیگی زکوٰۃ کا مطالبہ ہو سکے گا۔

**جواب ① شبہ :** ہندیہ میں ہے۔ کتاب الوکالت سے لزوم وکالت کی صورت تلاش کی جائے گی مثلاً

کلماعزلتک فانت وکیلی۔ انہ ص ۲۸۴ ج ۳

ان الفاظ سے توکیل کرائی جائے۔ تو فی الجملہ مضید لزوم ہو گا۔

**جواب ② شبہ :** اس کے خلاف تعریفی کارروائی کی جائے گی۔ مثلاً جبر

۳۔ توکیل نامہ میں جب تصریح کر دی جائے گی کہ ہر سال کی زکوٰۃ ادا کر دی جائے تو پھر جبر کی ضرورت ہی پیش نہ آتے گی یا اور کوئی خل تلاش کر لیا جائے۔

الغرض اشکال بالجبر کٹوئی پر ہے توکیل کے بعد یہ اشکال باقی نہیں رہتا۔

فقط والسلام، بندہ عبدالستار عفی عنہ

تَعَمَّدَ اللَّهُ الْجَزْءُ الْثَالِثُ مِنْ خَيْرِ الْفَتاوِيِّ وَيَلْوُهُ الْجَزْءُ الْرَّابِعُ وَأَوْلَهُ كَتَابُ الصُّومِ الشَّاءُ اللَّهُ تَعَالَى وَالْحَمْدُ لِلَّهِ أَوْلَأُ وَآخِرُ أَوْلَهُ

وَقَدْ فَرَغَتْ مِنْ تَبْيَضَهُ وَتَرْتِيبَهُ يَوْمُ الْجَمْعَةِ ۖ ۚ رَمَضَانُ سَالَكُنْ هُمْ دَائِشُ اللَّهِ التَّوْفِيقُ لَا تَمْ بَقِيَّةُ أَجْزَاءُهُ وَآخِرُ دُعَوَانَا إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

الْعَبْدُ الْفَقِيرُ أَبُو تَرَابٍ حُمَّادُ النُّورِ عَفَانَ اللَّهُ عَنْهُ

مِيقَمٌ جا معا خیر المدارسے ملتانے (با ڪستانے) —